
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 75 (1981)

Heft: 3

Buchbesprechung: Christentum - Demokratie - Sozialismus : zum gleichnamigen Buch
von Helmut Gollwitzer

Autor: Borné, Gerhard

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


GERHARD BORNE

Christentum — Demokratie — Sozialismus
Zum gleichnamigen Buch von Helmut Gollwitzer*

Helmut Gollwitzer ist jemand, der auch nach dem Abklingen der
Studentenbewegung vor zehn Jahren weder theoretisch noch praktisch
resigniert hat. Das dokumentieren zwei Studienhefte des Berliner
Argument Verlags, die Gollwitzers Aufsätze und Reden zu Christentum

und Sozialismus sowie Aufsätze und Reden zur Politik aus dem
Zeitraum von 1970 bis 1980 zum Inhalt haben. Mit ihnen sucht
Gollwitzer sich und «uns einige Erkenntnisse klarzumachen, die wir aus
den Erfahrungen dieser zehn Jahre gewinnen können» (II, 46).

Hier schreibt jemand der lernfähig geblieben ist, und der Mut
macht, den einmal als richtig erkannten Weg auch wirküch zu gehen.

Ambivalenz der bürgerlichen Gesellschaft

Zu den Erkenntnissen, die wir aus den Erfahrungen dieser zehn Jahre
gewinnen können, gehört erstens, «daß wir mit einer viel stabileren
Gegenmacht zu kämpfen haben, als damals viele meinten: mit der
Macht ungeheurer Interessen, an denen von oben nach unten auf
vielfältige Weise partizipiert wird ...»; zweitens, «daß die tatsächlich
Macht habenden Gruppen in dieser Gesellschaft zwar unfähig sind,
in dem Maße für die Zukunft zu planen, wie es heute nötig wäre, daß
sie aber sehr wohl fähig sind, zur Sicherung ihrer eigenen Gegenwart
prophylaktisch zuzuschlagen, potentielle Bedroher ihres privilegierten

Status zu Aussätzigen zu stempeln ...»; und drittens die Erkenntnis
«von der Ambivalenz der bürgerlichen Gesellschaft, wie sie im Grundgesetz

der BRD ihren Ausdruck gefunden hat» (II, 46f.). Einerseits
ist diese Gesellschaft offen dafür, daß durch Mehrheitswillen eine
Beseitigung bürgerlicher Privüegien und damit ein sozialistischer Weg
beschritten wird. Andererseits begünstigen die überkommenen
Grundstrukturen und Machtverhältnisse, «daß die Mehrheit gar nicht auf
diesen naheliegenden, aber gefährlichen Gedanken kommt» (II, 47).

Gollwitzer schärft ein, was heute von jedem Revolutionär
verlangt ist: «die harte geduldige Arbeit der Aufklärung der Bevölkerung,
der Gewinnung der Wahrheit, der Bewährung im Gebrauch der jetzigen
Rechte und Freiheiten, damit ihm die Verbesserung dieser Rechte und
Freiheiten, die er in Aussicht stellt, zugetraut wird» (II, 29).

* Helmut Gollwitzer: Christentum — Demokratie — Sozialismus, Band I,
Aufsätze zu Christentum und Sozialismus; Band II, Aufsätze zur Politik; Argument
Verlag, Studienhefte Nr. 39/40, Berlin 1980, je Fr. 7.—.

88



Linkes Verfassungsverständnis

Zu dieser Aufklärungsarbeit gehört bei Gollwitzer insbesondere das
Engagement für das Recht einer linken Auslegung des Grundgesetzes.
Gollwitzers Einsatz beim Russel-Tribunal wird von daher noch
deutlicher. Das Grundgesetz «ist nicht ein selbstverständlicher,
unverlierbarer Besitz. Erhaltung und Realisierung müssen täglich neu
erkämpft werden gegen mächtige Widerstände, die sie (die Verfassung)
zur bloßen Fassade aushöhlen wollen» (II, 49). Wie mit vielen
anderen Vorurteilen so räumt Gollwitzer auch gründlich mit demjenigen
auf, wonach das Bonner Grundgesetz statisch in der «Mitte» steht
und in gleicher Weise «Radikale» von links und rechts abwehrt (II, 24f,
42). Dagegen begründet er immer wieder seine These von der
«Linkstendenz» des Grundgesetzes (II, 23). Vor allem dessen
Grundrechtekatalog steht noch immer im Widerspruch zur gesellschaftlichen
Wirklichkeit. Es wird heute meist vergessen: «Die Kommunisten
haben auf Herrenchiemsee mitgearbeitet. Es war damals selbstverständlich,

daß man sie mitarbeiten ließ. Ihr Kämpfen und Leiden unter der
Hitlerherrschaft und die antifaschistische Solidarität in den KZ war
noch in frischer Erinnerung» (II, 34). Tatsächlich können die
«Versprechungen» der Grundrechte erst in einer sozialistischen Demokratie
erfüllt werden. Denn für einen Sozialisten gilt: «Solange die Produktionsmittel

in Privathand sind, solange nicht die Produzenten selbst über die
Produktion und deren Verwertung bestimmen, solange wird die
Gesellschaft immer hierarchisch gestaffelt sein, so lange wird wirtschaftliche

Macht auch politische Macht zur Folge haben, so lange wird
Lohnabhängigkeit im Widerspruch zur staatsbürgerlichen Freiheit
stehen, so lange wird formale Demokratie der Vollendung zur mate-
rialen Demokratie erst noch bedürfen» (II, 22).

Sozialismus — Kommunismus — Revolution

Gollwitzer will hierzulande verfemten Worten wie Sozialismus und
Revolution den Schrecken nehmen. Im Sozialismus soll nicht ein Weniger

sondern ein Mehr an Freiheit und Demokratie möglich sein. Eine
sozialistische Gesellschaft ist «eine Gesellschaft, die ihren ungleich
begabten Gliedern Gleichberechtigung gibt und jedem Glied die Chance
ganzer Lebensentfaltung, in der die Starken den Schwachen helfen,
in der die Produktion im Dienste aller steht, in der das Sozialprodukt

nicht von einer privilegierten Minderheit abgeschöpft wird, so
daß den anderen nur der bescheidene Rest zur Verfügung steht, in
der geeignete Regelungen die Freiheit und die gesellschaftliche
Mitbestimmung aller sichern und die Entwicklung des gesellschaftlichen
Lebens zur gemeinsamen Aufgabe und zum reichen Lebensinhalt
aller Mitglieder der Gesellschaft wird» (1,8).

89



Es ist klar, daß die Arbeit für diese Art Sozialismus sich kritisch
wenden muß gegen sozialistisch sich nennende Staaten, in denen
die Verbindung von individuellen, bürgerlichen Grundrechten mit
sozialen Grundrechten noch sehr unbefriedigend ist, das heißt auf Kosten
der individuellen Menschenrechte hergestellt wird. Doch diese
individuellen Menschenrechte gilt es auch im Sozialismus zu erhalten.
Denn so begreiflich ihre Vernachlässigung bei den klassischen
sozialistischen und kommunistischen Theoretikern und in den Anfangsphasen

sozialistischen Staatsaufbaus war, so muß doch gesagt werden:
«sie dienen nicht nur dem bourgeoisen Interesse, sondern der Begrenzung

jedweder Herrschaft von Menschen über Menschen» (II, 99).
Gollwitzers Kritik an der Sowjetunion und anderen Ländern und

Parteien ihres Einflußbereichs grenzt sich aber klar vom bei uns
herrschenden Antikommunismus ab. Sowjetkritik ist nicht gleich
Antikommunismus. Das vergessen bei uns bestimmte Linke. Gollwitzers
Kritik erinnert auch daran, daß diese Länder «aus dem kapitalistischen
Weltsystem ausgeschieden und damit für dieses, obwohl von ihm —
insbesondere vom Weltmarkt — immer noch abhängig, zum zentralen
Problem geworden (sind)», und daß sie aus der Hunger- und
Verelendungskatastrophe der Dritten Welt ausgeschieden sind. «Mit
Sicherheit kann man sagen, daß sie sich mitten in ihr befänden, wären
sie nicht in den Bereich des realen Sozialismus einbezogen worden.»
Zu betonen ist ferner: «Die Befreiungsbewegungen der Dritten
Welt haben ihren Rückhalt an der Existenz dieser Länder.» Und: «Der
in der Haltung zum Sowjetkommunismus entstandene Spalt in der
Unken Bewegung ändert nichts daran, daß diejenigen, die sich der
DKP zuwenden, in den Punkten, auf die es bei uns hier ankommt,
im antikapitalistischen Kampf stehen nicht weniger als die anderen.
Unter den Opfern der Berufsverbote stammen die meisten aus ihren
Reihen» (IL 80 f).

Ja, selbst an das Wort «Revolution» sollte man sich bei uns
gewöhnen. Denn auch die Errichtung unsrer heutigen bürgerlichen
Ordnung beruht auf einer Revolution, der von 1789 in Frankreich und
überhaupt auf der «Weltrevolution des Kapitalismus» (I, 20). Es geht
in einer Revolution um den jeweils anderen Inhalt der neuen Ordnung,
nicht aber primär um die Frage des Uebergangs von der einen
Ordnung zur anderen, ob dieser gewaltsam und plötzlich verläuft. Deshalb
sind auch die Begriffe «Evolution und Revolution nicht abstrakt in
Gegensatz zueinander zu setzen» (II, 7). Ebenfalls reicht «die
traditionelle Antithese von Reformismus und revolutionärer Bewegung
nicht hin, um die heute fällige sozialistische Strategie zu beschreiben.
Darauf weist Rudi Dutschkes Wort vom 'langen Marsch durch
die Institutionen' hin» (II, 9). Entscheidend ist, ob das sozialistische

90



Fernziel einer klassenlosen Gesellschaft bei den jeweils kleinen und
nächsten Schritten die Grundorientierung bleibt und einen Zusammenhang

für die einzelnen Etappen stiftet (I, 10; II, 9f).

Evangelium und Klassengesellschaft

Daß wir in einer Klassengesellschaft leben, das zu behaupten ist
hierzulande ebenfalls verdächtig, weil das die unbequeme Wahrheit
für die in ihr Privilegierten ist. Gollwitzer beschreibt das nicht nur
anhand der Ambivalenz der bürgerlichen Gesellschaft, sondern auch an
der Funktion von Kirche und Theologie in Vergangenheit und
Gegenwart. «Die christliche Kirche fand sich von Anfang an in einer
Klassengesellschaft vor und setzte sich von jeher aus Angehörigen der
verschiedenen Klassen zusammen» (I, 21). Kirche war und ist also
nie gleich Kirche, und Theologie nie gleich Theologie. Es fällt
Gollwitzer nicht schwer, die Verwobenheit der westdeutschen «Volkskirche»

mit den Interessen der Mächtigen im Staat darzulegen.
Theologische Fakultäten, Religionsunterricht an staatlichen Schulen, Steuerrecht,

Militärseelsorge und so weiter kann der Staat und die bürgerliche

Gesellschaft der Kirche nur zugestehen, wenn es sich dabei nicht
um «einen Kult mit besonderen politischen Konsequenzen» handelt,
wie es Bischof H. O. Wölber einmal treffend ausdrückte (I, 50). Ein
bischöflicher Gast aus der Dritten Welt dazu: «Dieser Kirche ist die
Dimension des Leidens verlorengegangen» (I, 24).

Desgleichen ist hier akademische Theologie «ihres sozialen Standorts

wegen unvermeidlich Theologie von oben, exterritorial zu dem
Lebensdruck, den die Konkurrenzgesellschaft auf ihre Glieder —
und zu dem spezifischen Druck, den sie auf die breiten Massen der
Unterschichten ausübt» (I, 32). Ihre Praxislosigkeit oder ihre Abzielung

«auf den Nachwuchs für eine Kaste der Wissenden» im Gegenüber

zu «unmündig gewordenen Laien» (I, 33) ist daher kein Zufall.
«Organe dieser Volkskirche» stehen deshalb «unter dem gegensätzlichen

Druck des Evangeliums und der herrschenden Bedürfnisse und
Interessen ihrer Gesellschaft, im Falle des deutschen Protestantismus:
der Aengste, Bedürfnisse und Interessen des westdeutschen Bürgertums»
(I, 52).

Vom eigentlichen Evangelium der Bibel her stellen sich dagegen
für die Jünger Jesu andere Aufgaben. Denn ihnen ist durch Jesus
«der Wille des Vaters» mitgeteilt. Dieser will «das Leben seiner
Kinder. Mein Leben und das Leben der Brüder, das Leben der
anderen neben mir, die durch den gemeinsamen Vater meine Brüder
sind» (I, 8). Der Jünger Jesu will das Leben derer, die er als seine
Brüder erkennt und will diesem Leben dienen. Doch er begegnet der
Wirklichkeit der Klassengesellschaft. Die Perspektive, unter der er sich

91



für dieses Leben engagiert, kann nur die der Veränderung der
Klassengesellschaft sein, weil sie es ist, die sehr unterschiedliche
Lebensmöglichkeiten diesen Brüdern auferlegt. «Die christliche Kirche ist
dazu bestimmt, eine privilegienfreie, herrschaftsfreie Bruderschaft zu
sein», und dies nicht als eine «anderslebende Insel», sondern als eine
«hinauswirkende Zelle, die sich am Abbau des Privilegiensystems in
Zusammenarbeit mit gleichgerichteten Bestrebungen beteiligt» (I, 92 f).
Vom Evangelium wird der Christ zum Kampf für eine gerechtere und
solidarischere, das heißt eben sozialistische Gesellschaft gedrängt.

Bei aller Konzentration auf die Auseinandersetzung mit
gewordenen Grundstrukturen und aktuellen poHtischen und gesellschaftlichen

Entwicklungen in der BRD — auch die neuen Bürgerinitiativen

werden unter dem Gesichtspunkt betrachtet, was sie für eine
sozialistische Strategie bedeuten (II, 71) — werden bei Gollwitzer
nicht die globalen Zusammenhänge vergessen. Das gilt für «unseren
Kampf für Frieden und Abrüstung» (I, 67 ff), wie für die Beachtung
der Lebensverhältnisse in der Dritten Welt, wo die Menschenrechtsverletzungen

noch schlimmer sind als in den west-östlichen Industrieländern

(II, 103) und wo die Auswirkungen unserer kapitalistischen
Ordnung um so krasser sind( II, 30 ff., 55 ff).

ABC in Kapitalismuskritik
Die beiden Bände sind eine Art ABC in Kapitalismuskritik und in
Anleitung zur sozialistischen Praxis, aber auch für «alte Hasen» sehr
nützlich, da manches schiefe Bild zurechtrückend und vieles auch
sprachlich auf den Punkt bringend: «Verfassungsfeinde über uns»,
«Lehrstück Chile», «Sowjetkritik ja — Antikommunismus nein».

Im Stil lebendig ist Gollwitzer auch darin, daß er oft besonders
aufschlußreiche Sätze von politischen Freunden und Feinden des

längeren interpretiert:
— Adolf Grimme: «Sozialisten können Christen sein; Christen müssen

Sozialisten sein» (I, 2).
— F. J. Strauss zu General Pinochet: «Sorgen Sie dafür, daß die Frei¬

heit erhalten bleibt» (II, 94).
— Hermann Joseph Abs, der große alte Mann der deutschen Wirt¬

schaft: «Die Art und Weise, wie Argentinien mit dem Terrorismus

fertig wird, ist bewundernswert. Wir wissen nicht, was uns
noch erwartet, doch glaube ich, daß die deutsche und die
argentinische Situation Parallelen aufweist» (II, 55).

— Hans-Otto Wölber: «Unser jetziger gesellschaftlicher Spielraum ist
nur haltbar, wenn die Kirche eine wesentliche Stellung über den
Fronten hat» (I, 50).

Aber Gollwitzer schreibt nicht primär polemisch. Es geht ihm um die

92



Sache: die Erreichung von mehr Gerechtigkeit und besseres Leben für
alle. Die Freiheit des Christen besteht auch darin, nicht dem Freund-
Feind-Schema mit seinen verabsolutierten Fronten zu verfallen (I, 28).

Und er schreibt nicht als jemand, der immer schon genau wußte,
wo's lang geht, sondern auch als Fragender, ja auch Zweifelnder: «Die
Anfechtung, der Kampf sei sinnlos, wird keinem, woher er auch kommen

mag, in der heutigen Weltlage erspart bleiben» (II, 109).

Sozialistische Oekumene

Es ist klar, daß eine Sammlung solcher Thesen, Reden, Aufsätze
vieles nur skizziert. Die große Richtung wird zwar angegeben. Im
einzelnen bleibt aber vieles offen. Auch unterliegt Gollwitzer — wie er
selbst ohne weiteres zugibt — sozial bedingten Begrenzungen. Der
Bereich gewerkschaftlicher Arbeit wird zum Beispiel nicht behandelt.
Wie soll «die realdemokratische Neuorganisierung» der großindustriel-
len Produktionsweise, die Gollwitzer erwähnt, und die einer der wesentlichen

Schritte in Richtung Sozialismus wäre, genauer aussehen (II,
102)? Ebenso bleibt die Welt alternativer Lebensversuche ausgespart,
und doch fallen gerade auch hier wichtige Entscheidungen, werden neue
Bedürfnisse und andere Werte im Alltag entdeckt.

Auch die theologische Reflexion tritt in diesen mehr politischen
Aufsätzen sehr zurück. Das macht Gollwitzer sicher lesbarer noch für
Linke. Der theologisch interessierte Sozialist würde sich vielleicht
trotzdem mehr an theologischen Ausführungen wünschen. Denn da,
wo Gollwitzer theologisch spricht, empfindet er oder sie seine Sprache
vielleicht weniger befriedigend — zum Beispiel die Rede vom «Vater»,
dessen «Willen» uns durch Jesus «mitgeteilt» ist — also doch «Theologie

von oben»? Und wie verhält diese sich zur «Theologie von unten»?
Oder da ist Gollwitzers Beschreibung vom «Evangelium» vor allem von
diesem «Vater» her. Kommt das mit dem Menschen Jesus Neue dadurch
genügend zur Geltung? Schließlich kann man über das Verhältnis von
Christen und Atheisten anders denken als Gollwitzer, der beides immer
sehr voneinander unterscheidet (II, 109; I, 5, 13). Inzwischen ist doch
schon die Rede vom «Atheismus im Christentum».

Aber die Frage der theologischen Begründung eines sozialistischen

Engagements ist im Zusammenhang mit der Absicht dieser
beiden Bände gerade kein Grund zur Spaltung, sondern es gilt: «Die
Verschiedenheit der Begründungen wird die Zusammenarbeit — der
Christen, der Atheisten, der Anhänger verschiedener Religionen
und Weltanschauungen — nicht mehr hindern dürfen, wie sie es lange
Zeit getan hat. Jeder wird sich vielmehr der Festigkeit freuen sollen,
die der andere aus seiner anderen Begründung erhält, wenn er nur
durch sie zu einem zuverlässigen Verbündeten wird» (II, 109).

93


	Christentum - Demokratie - Sozialismus : zum gleichnamigen Buch von Helmut Gollwitzer

