
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 75 (1981)

Heft: 2

Artikel: Militärverweigerung als christliche Praxis

Autor: Spescha, Marc

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-142886

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-142886
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MARC SPESCHA

Militärverweigerung als christliche Praxis
Drei Monate hinter Gittern wegen «mangelnder Einsicht und Vernunft» 1

— da war freilich Zeit zum Nachdenken über «Recht und Unrecht»,
Zeit, um vielleicht doch noch zur «richtigen Einsicht» zu gelangen.
Ich habe nachgedacht über Bürgerpflicht und «christliche Tugend»,
über subjektiv Selbstverständliches und sein Verhältnis zur
«Volksmeinung». Vor allem wollte ich einmal tiefer hineinsehen in die
seltsame Ehe erklärter Christen mit der staatlichen Macht. Die Reflexionen

darüber haben meine Einsicht vertieft, daß der Verstoß gegen
den Wehrzwang ein Gebot christlicher Praxis ist! Auf dem Wege zu
dieser Einsicht stehen erschütternde Bilder, die wachrufen, fragen und
nach Antworten verlangen. Diesen Bildern gelten meine Ueberlegungen,
die zugleich die konkrete Forderung nach einem Zivildienst in der
Schweiz begründen möchten.

Mündigkeit contra Gehorsam

Ein Zivildienst für Militärverweigerer ist in unserem Staate noch keine

Selbstverständlichkeit. So selbstverständlich das Recht auf
Gewaltverzicht klingt — wo es Tat werden will, erheben selbst «christliche»
Stimmen Einspruch. Der Mythos der «Notwehr zum Schutze von Frau
und Kind» und die Vergötzung des nationalistischen Prinzips der
«allgemeinen Wehrpflicht» haben es fertiggebracht, ein so genuin
Jesuanisches am Christentum wie das moralische Recht auf
Gewaltverzicht in ein juristisches Unrecht zu verkehren. In der Schweiz
macht sich strafbar, wer dieses Recht für sich in Anspruch nimmt.
Sowas verbirgt sich hinter der Etikette «Rechtsstaat». Mehr noch:
die Un-Moral eines solchen Gesetzes verträgt sich selbst mit «christlichen»

Kanzelworten, wenn sie nicht gar den kirchlichen Segen
empfängt.

Ein Pfarrherr und Seelsorger besuchte mich im Gefängnis.
Auf meine Frage, ob es richtig sei, Militärverweigerer ins Gefängnis
zu stecken, antwortete der Würdenträger: «Darüber habe ich mir
bis jetzt kaum Gedanken gemacht und zu einem Problem, das mich
nicht direkt betrifft, bilde ich mir keine feste Meinung ...» Oder:
ein bejahrter Klosterbruder winkte ab, als ich ihn um die
Unterstützung der Zivildienst-Initiative bat. Sein Kommentar: «Drill muß
sein.»

Auch hinter der Ablehnung der Initiative durch den Bundesrat
im vergangenen August scheint «christliche» Zustimmung zu stehen.
Im Bundesrat tönt «Selbstverständliches» etwa so: «Dem raschen

46



politischen Aufstieg ging eine ebenso erfolgreiche militärische Laufbahn

parallel Die Verankerung in der gemeinschaftsgeprägten
Bildung, die das Gymnasium der Benediktinerabtei vermittelte, mußte
den jungen Staatsbürger die Bejahung der Wehrhaftigkeit unserer
Heimat als Selbstverständlichkeit empfinden lassen.»2 In einer
solchen Optik mag Pazifismus schwer verständlich sein. «Christliches
Verhalten» wird da identisch mit Staatstreue, Unterordnung, Strenge.
Mündigkeit als ein Verhalten, das sich direkt am Menschen orientiert
und Humanisierung des Lebens anstrebt, fällt der Autorität der Obrigkeit

zum Opfer. Denn Mündigkeit setzt Freiheit von staatlicher
Bevormundung voraus. Sie beinhaltet für den Staatsbürger die Möglichkeit
freier Entscheidung, wenn auch innerhalb bestimmter Grenzen.

Im konkreten Fall des Militärdienstes bleibt kein rechtlicher
Raum für autonome Entscheidung, sondern nur der Zwang zur
Einordnung in eine Institution der Gewalt. Konkretisiertes Gewissen
wird seiner verfassungsmäßigen Freiheit beraubt und darf sich zur
existentiellen Frage «Frieden durch Gewaltvorbereitung?» nicht
einmal artikulieren. Der staatüche Machtanspruch wird a priori über
das Recht seiner Bürger gestellt, womit «das potentielle Grauen
schon gesetzt»3 ist. Gehorsam gegenüber der Obrigkeit oder
selbstverantwortete Entscheidung (Mündigkeit): Zwei unvereinbare
Verständnisse christlichen Verhaltens stehen einander gegenüber. Die
Betrachtung ihrer Früchte, das heißt die Kontrastierung ihrer
Konsequenzen, und die Orientierung an der Biographie Jesu sollen erhellen,
wo der Pfad des Christen lang geht.

Ein Weg nach Auschwitz

«Möge es unserem Führer mit Gottes Hilfe gelingen, dieses
ungeheuer schwere Werk (Europa vor dem Bolschewismus zu bewahren —
M. S.) in unerschütterlicher und treuester Mitwirkung aller
Volksgenossen zu lösen.»4 Dieses Zitat entstammt dem letzten deutschen
Hirtenbrief aus dem Jahr 1936. Drei Jahre später begann der
grausamste Menschenmord der Geschichte.

Der Leiter der Mordmaschinerie von Auschwitz, Rudolf Höß,
schreibt in seiner Autobiographie: «Von meinen Eltern war ich so
erzogen, daß ich allen Erwachsenen und besonders Aelteren mit
Achtung und Ehrerbietung zu begegnen hätte Ganz besonders
wurde ich immer darauf hingewiesen, daß ich die Wünsche oder
Anordnungen der Eltern, der Lehrer, Pfarrer usw., ja aller Erwachsenen
bis zum Dienstpersonal, unverzüglich durchzuführen bzw. zu befolgen
hätte und mich durch nichts davon abhalten lassen dürfe. Was diese
sagten, sei immer richtig. Diese Erziehungsgrundsätze sind mir in
Fleisch und Blut übergegangen.»5 An anderer Stelle schreibt der von

47



seinem Vater zum Priester bestimmte Höß, daß er «von Jugend auf
zu unbedingtem Gehorsam, zu peinlichster Ordnung und Sauberkeit
erzogen»6 worden sei. Die Früchte dieser Saat bezeugen folgende
Sätze: «Wohl stand für uns alle der Führer-Befehl unverrückbar fest,
auch, daß die SS ihn durchführen mußte. Doch in allen nagten geheime
Zweifel. Und ich selbst durfte auf keinen Fall meine gleichen Zweifel
bekennen. Ich mußte mich, um die Beteiligten zum psychischen Durchhalten

zu zwingen, felsenfest von der Notwendigkeit der Durchführung
dieses grausam-harten Befehls (Vernichtung der Juden — M. S.)
überzeugt zeigen.»7 Und auf die Frage, wie solche Schlächtereien von ihm
und seinen Männern ausgehalten werden konnten, sagte Höß: «Ich
antwortete stets darauf, daß eben alle menschlichen Regungen zu
schweigen hätten vor der eisernen Konsequenz, mit der wir den Befehl
des Führers durchzuführen hätten.»8 Adolf Eichmann, ein anderer
faschistischer Scherge, erklärte vor Gericht: «Meine Schuld hegt in
meinem Gehorsam. Gehorsam wird als christliche Tugend gepriesen,
und ich möchte daher darum bitten, daß nur die Tatsache meines
Gehorsams in Betracht gezogen wird.»9

Die Ursachen für dieses grausame Phänomen, daß Menschen
aus «Pflichtgefühl» zu Menschenschlächtern werden, sind sicher
vielschichtig. Die Rolle des Gehorsamsprinzips als Antrieb und
Rechtfertigung schändlichster Taten ist aber unverkennbar. Trotzdem findet

ebendieses Prinzip immer noch «christliche» Gefolgschaft, denn:
«... Seit das Christentum staatlich anerkannt ist, ist es ja christlich
geworden, der Obrigkeit unter fast allen Umständen zu gehorchen. Das
13. Kapitel des Römerbriefes, wo Paulus den Satz ausspricht, daß
jedermann der Obrigkeit Untertan sei, hat man zur wichtigsten Stelle
der Bibel gemacht, was das staatsbürgerliche Verhalten anbetrifft.»
Folgerichtig kann im Dienstreglement der schweizerischen Armee
mit durchaus kirchlichem Einverständnis der Satz stehen: «Der
Unterstellte führt einen Befehl auch dann aus, wenn er dessen Sinn und
Zweck nicht zu erkennen vermag.» Klarer kräht kein Hahn: Der
Befehl gilt, unabhängig von seinem moralischen Gehalt oder von der
individuellen Einsicht in seine Richtigkeit! Der Bürger wird in der
hierarchischen Organisation der Armee entmündigt und zum bloßen
Befehlsempfänger degradiert. Ob dies unter schwarzer, brauner, roter,
gelber Fahne geschieht oder ob im Namen der Verteidigung unserer
«Neutralität», ist einerlei. Der Grundmechanismus ist derselbe:
Verantwortung für individuelles Handeln wird auf die Obrigkeit
übertragen, und der Mensch sinkt im Namen von Leerformeln zu einem
staatlichen Werkzeug ab. «Bürgerpflicht», «Unabhängigkeit» und
«Freiheit» thronen als Götzen über abergläubischen Untertanen und
dienen der Verleumdung kritischer Stimmen. Das ist wohlverstanden

48



nicht nur ein Phänomen vergangener Geschichte. In der Schweiz von
1980 sind zum Beispiel die Initianten der Zivildienstinitiative im Jargon
des Gewerbeverbandes «weltfremde Sektierer», «von indischen
Weisheiten besessene Pazifisten», die sich mit «marxistischen Idealisten,
Schwärmern und Umstürzlern zusammengetan» 11 haben. Das demagogische

Vokabular erreicht bereits nationalsozialistisches Niveau.
Auschwitzsche Verrohung ist in ihrem Keim auch bei uns

gegenwärtig: Auch Schweizer Soldaten müssen als gefügige «Einheit»
funktionieren. Vereinheitlichung durch Uniformierung, Zugschule,
Symmetrie bis zum letzten Knopf des Kittels, ist ein durchgehendes
Prinzip mit weitreichender Konsequenz. Mit dem Zwang, den Hemdkragen

unter der Krawatte zuzuknöpfen, beginnt die Ausrottung von
Selbstbestimmungstendenzen. Das indiskutable Muß herrscht selbst in
sehr individuellen Bereichen.

Erinnerungen aus meiner Rekrutenschule werden wach. Soldaten
als uniformierte Masse im Ausgang: Da werden Stärkegefühle manifest,
Aggressionsentladungen besonders begünstigt, und Verrohimg erscheint
in einer emotional geladenen Atmosphäre legitim. Frauen «dürfen»
ungehemmter angegangen (angepfiffen) werden, ordinäre Sprüche und
Handlungen sind der uniformierten Gruppe geradezu wesensgemäß.
Der Mensch in der Masse: Belege für irrationale Handlungen auf
Geheiß von Anführern gibt es genug.

Die moderne Waffentechnologie läßt Gefühlsregungen kaum mehr
aufkommen. Die Tötung von Menschen ist verschleiert von einer
technischen Entwicklung, die das Kriegshandwerk zu einem computerisierten,

zumindest mechanisierten «Schauspiel» macht. Bei einer
Handbewegung zur Bedienung moderner Waffen erscheint die tödliche
Konsequenz nicht so erschreckend offensichtlich und nah, daß menschliche

Regungen sich lautstark melden müßten. Die Grausamkeit der
modernen Kriegführung hat eine neue Qualität erreicht. Dies gilt
auch für unsere Kriegsstrategie und unsere Waffen, selbst wenn sie
«nur» zur Verteidigung eingesetzt werden sollten.

Bezeichnend für die Psychologie der Wehrertüchtigung ist
folgende Erfahrimg: Ich wollte die Einübung des Tötens durch
Beschießen von menschlichen Attrappen verweigern. Vergeblich
versuchten mich meine Vorgesetzten davon zu überzeugen, daß dies nur
der eigenen Notwehr diene. Darum empfahlen sie mir, die Attrappen
nicht als Menschen zu sehen, sondern sie mir als Milchkannen
vorzustellen! Manche meiner Mitrekruten bejahten bewußt, daß sie hier
auf Menschenfiguren schössen, nicht wenige dachten aber nie daran,
daß sich hinter den als «Feind» (Böfei Böser Feind) deklarierten
Zielscheiben Menschen verbargen. Ich würde zu viel denken, erklärten sie
mir!

49



Ethik der Nachfolge

Darf «Gehorsam» noch als christliche Tugend behauptet werden? Darf
Jesus mit einem treuen Staatsdiener auch nur im entferntesten identifiziert

werden? Die unbestreitbaren Fakten seiner Biographie geben
eine klare Antwort: Jesus hatte Mühe mit den geltenden Normen der
damaligen Gesellschaft. Staatliche Obrigkeit war ihm nicht maßgebende
Instanz, sondern der Mensch mit seinem Verlangen nach Brot und
Menschenwürde. Das beweisen seine Rechtsverletzungen: Die
Sonntagsheiligung hat er nicht eingehalten, denn er befand, daß der Sonntag

für den Menschen da sei und nicht der Mensch für den Sonntag.
Oder: «Jesus hat völlig eigenmächtig das Todesurteil gegen eine auf
frischer Tat ertappte und rechtmäßig angeklagte Verbrecherin
verhindert und sie der verdienten Strafe entzogen, also den Straftatbestand

der Begünstigung erfüllt.»l2 Fazit: Von der Menschenwürde wird
kein Zoll an die Festigung staatlicher Ordnung abgetreten, vielmehr
demonstriert Jesus mit unmißverständlicher Eindeutigkeit den Primat
der Menschenwürde gegenüber der gesetzlichen Norm. Zu diesem
ungehorsamen Jesus paßt der Kreuzestod, als Strafe, die im alten Rom
Aufrührern zuteil wurde. Hier starb kein braver, gesetzestreuer
Untertan, der die Menschen zum Gehorsam gegenüber der Obrigkeit
angehalten hätte, sondern ein «Umwerter der vorhandenen Welt», «das
große Exemplar einer anderen ohne Unterdrückung und Herrengott».l3

Auf der historischen Suche nach seinen Nachfolgern führt der
Weg in eine entschieden andere Richtung als zu Höß, den deutschen
Bischöfen (von 1936) oder zu Drillpropagandisten. Auch eine
Glanzkarriere mit politischen und militärischen Orden liegt kaum auf dem
von Jesus vorgezeichneten Weg. Seine Wesensmerkmale: Widerspruch,
utopische Wünsche, Kampf für eine neue Welt, finden sich ganz anderswo

— am ehesten bei den Ketzern. Sie haben mit der Lebensgeschichte
Jesu am meisten Aehnlichkeit, sie endeten ebenfalls als Ausgestoßene,
mit dem Unterschied, daß an der Stelle des Kreuzes meist der Scheiterhaufen

stand. Wie es heute jenen ergeht, die «kritisch leben gegenüber
der Macht, offen zum nicht normierten, sondern nach dem Liebesgebot

orientierten Handeln»,l4 muß hier nicht wiederholt werden.
Mit Jesu Ethik ist der staatliche Wehrzwang unvereinbar. An die

Stelle dieses Zwangs tritt das Recht zur selbstverantworteten
Entscheidung, zur Mündigkeit. Jesu Ethik intendiert ein neues Reich,
wo keine staatliche Obrigkeit mehr herrscht. Daß eine solche
Veränderung möglioh sei, durch uns Menschen, die wir Brüder des
Menschensohnes sind und das Salz der Erde, das nicht fade- werden darf —
diese Ueberzeugung hat Jesus tatkräftig gelebt und uns zur Solidarität

mit ihm eingeladen. («Folgt mir nach!») Seine Ethik führt zu
Ungehorsam gegen den staatlichen Zwang, und dieser Ungehorsam liegt

50



wohl nirgends mehr in seiner Nachfolge, als wo Krieg, Kriegsvor-
bereitung oder Wehrzwang bekämpft werden, tatkräftig, konkret durch
Gesetzesbruch, wo nötig! «Gleichgewicht des Schreckens», Rüstungseskalation

und Feindbilderdoktrin sind zukunftsfeindlich, anti-utopisch
und damit auch anti-christlich. Die Hoffnung auf eine menschenwürdigere

Welt — für die Jesus lebte — wird von den Machthabern
verketzert, mit dem Hinweis auf die angebliche «Wolfsnatur» des
Menschen. Dieses Menschenbild dient der Obrigkeit zugleich als Legitimation

ihrer Herrschaft und ihrer Rüstungsprogramme.
Aus dem Klima der Angst und der Hoffnunglosigkeit, aus der

Sackgasse des «Wenn du den Frieden willst, bereite den Krieg vor» gibt
es nur einen (christlichen) Weg: Militanter Pazifismus, der sich
militarisierenden Gesetzen und Tendenzen verweigert und neue
Konfliktverhältnisse schafft (Abbau von struktureller Gewalt und von
Feindbildern) und gewaltfreie Formen der Konfliktbewältigung sucht.

Zivildienst: Arbeit für einen positiven Frieden

In der christlichen Option für einen militanten Pazifismus ist das
Recht auf Militärverweigerung selbstverständlich und ein Zivildienst
als Alternative zum Militärdienst logische Konsequenz. Zivildienst,
verstanden als Alternative, bedeutete den allmählichen Verzicht auf die
militärische Kriegsvorbereitung und an seiner Statt die Einübung einer
sozialen, gewaltfreien Verteidigung oder gar den Verzicht auf jegliche
Verteidigungsvorbereitung. Freilich müßten hiezu politische, soziale
und psychologische Voraussetzungen geschaffen werden, die heute noch
in weiter Ferne hegen.

Die Konzeption der neuen Zivildienst-Initiative berücksichtigt
einerseits die heute realen Möglichkeiten und orientiert sich andererseits
an den noch ausstehenden Voraussetzungen. In erster Linie
beabsichtigt sie die Entkriminalisierung der Militärverweigerer und stellt
insofern ein elementares menschenrechtliches Postulat dar. Konkret
heißt das: Die Zivildienstleistung wird von einem Tatbeweis abhängig
gemacht. Nur wer bereit ist, einen Dienst zu leisten, der anderthalbmal

länger dauert als die Gesamtheit der militärischen Dienste, wird
vom Wehrzwang befreit. Dienstleistung im Staat zugunsten der
Gemeinschaft bleibt ein Obligatorium, und der Tatbeweis kommt einer
Benachteiligung des Zivildienstleistenden gleich. Die Initiative bedeutet
insoweit einen Kompromiß.

Entscheidend ist jedoch die Ausgestaltung des Zivildienstes. Der
Initiativtext umschreibt den Zivildienst als Friedensdienst, der die
«Beseitigung der Ursachen gewaltsamer Auseinandersetzungen»
anstrebt, «menschenwürdige Lebensverhältnisse schaffen» und «die
internationale Solidarität stärken» soll. Dieser Dienst orientiert sich

51



nicht so sehr an einem negativen Friedensbegriff (Nicht-Krieg),
sondern interessiert sich vor allem für einen Frieden mit gesunden Wurzeln,
ohne verborgene, strukturelle Gewalt. Hiezu gehören die Einübung
gewaltarmen Konfliktverhaltens und praktizierte Solidarität:
Zusammenarbeit mit bedrohten Minderheiten, mit physisch und
psychisch Benachteiligten, mit Flüchtlingen, mit Fremdarbeitern, mit
notleidenden und unterdrückten Menschen in der Dritten Welt. Das
bedingt Auseinandersetzung mit unserem eigenen Wohlstand. Der
Friedensdienst bezweckt die Verminderung eines «Glücks», das nur
auf Kosten anderer zu haben ist.

Grenzüberschreitende Friedensarbeit ist ein Instrument echter
Vertrauensbildung, das aus nationaüstischer Engstirnigkeit befreien
soll zu einer internationalen Solidarität. Zivildienst ist daher auch denkbar

in der Bildungsarbeit, in Drittweltläden oder bei Amnesty
International. (Die Initianten sind interessierten Lesern dankbar um
Vermittlung oder Mitteilung von Organisationen, in denen Friedensarbeit
möglich wäre.)

Ermutigung zu selbstbestimmtem Handeln

Im Sommer des letzten Jahres bezeichnete der angehende Generalstabschef

Jörg Zumstein die Schweiz als militärisch nicht bedroht, da ein
konkreter Anlaß zu einem militärischen Konflikt in Europa nicht
sichtbar sei. 15 Diese Einschätzung der Lage erfolgte zu einem
Zeitpunkt, als besonders «vaterländisch» gesinnte Bürger eine militaristische

Stimmungsmache betrieben und den Fall «Afghanistan» gar als
Beweis für die eigene Bedrohung anführen wollten. Ich bezweifle sehr,
daß Zumsteins Lagebeurteilung wesentlich auf unsere Wehrbereitschaft

zurückzuführen ist. Weltpolitische Gründe stehen da weit im
Vordergrund.

Folgerichtig würde sich das Risiko eines militärischen Konfliktes
durch die einseitige Abrüstung der Schweiz nur unwesentlich oder

gar nicht erhöhen. Und falls eine Risikoerhöhung erfolgen würde, gäbe

es einen wichtigen Grund, der für dieses Wagnis spräche: Der
stellvertretende Nato-Oberbefehlshaber Gerd Schmückle stellte schon
zu Beginn der sechziger Jahre fest: «Die Atomwaffen haben das
bisherige Kriegsbild bis zur Unkenntlichkeit zerstört Damit
wird die bisherige Aufgabe des Soldaten, die Nation im Krieg zu schützen,

unerfüllbar.»l6 Daß auch die schweizerische Verteidigungsstrategie
dem nicht widerspricht, beweist der Bericht Schmid, wo im Hinblick auf
einen militärischen Konflikt in Europa offen eingestanden wird, daß
die Zivilbevölkerung — selbst ohne Einsatz von Atomwaffen und bei
best ausgebautem Zivilschutz — von einem militärischen Konflikt am
stärksten betroffen wäre. Die «Notwehr zum Schutze von Frau und

52



Kind» wird damit von offizieller Seite liquidiert! Darum stützt
sich unsere Verteidigungsdoktrin denn auch ganz auf den Glauben,
daß der Krieg durch seine Vorbereitung verhindert werden könne.
Doch diese Doktrin macht den positiven Frieden zur Illusion. Ihr
Preis ist entschieden zu hoch. Zu dieser Welt «organisierter
Friedlosigkeit» (Senghaas) sind wir nicht deshalb gelangt, weil dem einzelnen

Menschen zu viel selbstverantwortete Entscheidung zugemutet
worden wäre. Alle Gehversuche auf dem Weg zu einem positiven
Frieden sind uns bisher durch staatliches Verbot verwehrt worden.
Das Recht zum Zivildienst wäre endlich ein erster bescheidener Schritt
aus der Sackgasse.

1 Darauf führte der emeritierte Uni-Professor Werner Kägi in einer
staatsrechtlichen Vorlesung die Militärverweigerung zurück. Kägi präsidiert unter
anderem das Initiativkomitee der Volksinitiative «Recht auf Leben»
2 Wohlfahrtsstaat-Anspruch und Wirklichkeit. Zum 60. Geburtstag von
Bundesrat Hans Hürlimann, Walter Verlag, S. 307.
3 Theodor W. Adorno, Erziehung zur Mündigkeit, suhrkamp taschenbuch,
S. 104.
4 Zit. naoh Ernst Bloch, Atheismus im Christentum, suhrkamp taschenbuch,
S. 29.
5 Zit. nach Dorothée Solle, Phantasie und Gehorsam, Kreuz-Verlag, S. 11.
6 Ebenda.
7 Kommandant in Auschwitz, Autobiographische Aufzeichnungen des Rudolf
Höß, dtv dokumente, S. 132.
8 Ebenda, S. 133.
9 Zit. nach Günter Wallraff, 13 unerwünschte Reportagen, rororo taschenbuch,

S. 111.
10 Peter Noll, Ungehorsam, NW 1979, S. 1.
11 Tages-Anzeiger, 30. August 1980, S. 5.
12 Noll, S. 2.
13 E. Bloch, S. 147.
14 Noll, S. 3.
15 Tages-Anzeiger, 8. Juli 1980, S. 5.
16 Aus Lorenz Knorr, Vom Wettrüsten zur Abrüstung, Pahl-Rugenstein Hefte,
S. 68.

E. P. D. Nach einer in den letzten zwanzig Jahren in den Vereinigten Staaten,
Kanada und der Bundesrepublik erstellten Enquete sind die Christen dem
Krieg günstiger gesinnt als die NichtChristen. Vor allem diejenigen Christen,
die angaben, konsequent zu glauben, sind eher bereit, andere zu bestrafen,
als diejenigen Menschen, die weniger doktrinär denken. Mehr Katholiken als
Protestanten und mehr Protestanten als Atheisten bejahen die nuklearen
Waffen. Dies teilte Richard Friedll, Professor für Missionskunde an der
Universität Fribourg, kürzlich am Kongreß des Internationalen Versöhnungs¬

bundes mit.

53


	Militärverweigerung als christliche Praxis

