
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 74 (1980)

Heft: 12

Artikel: Die politische Praxis der Christen

Autor: Albertz, Heinrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-142868

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-142868
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


HEINRICH ALBERTZ

Die politische Praxis der Christen*
Als letzter der Reihe habe ich nun das Wort, dankbar für das, was ich
in diesen Tagen hier auf dem Leuenberg gehört habe. Wenn ich offen
sein soll, stehe ich, ein wenig angestrengt und verwirrt von viel
Gelehrsamkeit, mit ungleich leichterem Gepäck theologischen Wissens
und sehr lückenhafter Kenntnis des Werkes von Karl Barth vor Ihnen.
Ich kann diesen Mangel hoffentlich ein wenig ausgleichen mit einem
Bericht über Erfahrungen, die ich in der Bekennenden Kirche und
danach in einem umgetriebenen Leben als Pfarrer, Minister Verbi
Divini und dann als ein ganz anderer Minister und schließlich wieder als
Pfarrer gemacht habe. Politische Praxis hat all diese Jahre begleitet —
sie sind zum großen Teil selber einfach politische Praxis gewesen.
Oder waren sie — ich kann darauf keine Antwort geben — vielleicht
nur die Konsequenzen einer Theologie, einer theologischen Theorie?
Ich will also davon erzählen, weil es am Schluß dieser Tagung helfen
kann, zu klären, wie wenig eigentlich nach meinem unmaßgeblichen
Eindruck die Raster «Theorie und Praxis» zum Leben und Werk von
Karl Barth zu passen scheinen, wie aber vor allem sein Leben
praktische Theologie war, im Ganzen und unteilbar. Praktische Theologie
war bei ihm nicht eine angehängte, ungeliebte Disziplin, die dazu diente,
theologische Weisheiten in die Praxis zu transportieren. Ich will in
vier Punkten abhandeln, wie sehr mir das, was ich von Karl Barth
verstanden zu haben glaube, geholfen hat, die politische Dimension des
Evangeliums wahrzunehmen. Darum handelt es sich ja wohl, wenn
wir von politischer Praxis reden.

Der Anstoß Karl Barths

Erstens möchte ich über die Ermahnung zu unbeirrbarer Kontinuität
und damit zur Predigt des Wortes Gottes sprechen. Meine erste Begegnung

mit Karl Barth — ich war 18 Jahre alt und Student der Theologie

im ersten Semester — war die sperrige Befreiung oder die befreiende

Sperrigkeit des ersten Heftes der «Theologischen Existenz heute».
Ich werde das atemlose Lesen dieses Textes mein Leben lang
nicht vergessen. Die Jüngeren unter Ihnen können sich schwer
vorstellen, was es damals für einen jungen Menschen aus der Tradition
und unter den Zwängen eines deutsch-nationalen preußischen Pfarr-

Referat, gehalten auf der 11. Karl Barth-Tagung zum Thema: «Der Praxisbezug

der Theologie Karl Barths» in der Heimstätte Leuenberg am 16. Juli
19B0.

342



hauses bedeutet hat, in einer Fakultät Theologie zu studieren, in der
der Dekan — sinnigerweise ein Alttestamentier — bereits in SA-Uniform
erschien, um die Studenten zu immatrikulieren: Wir jungen Leute
wurden damals in Breslau ohne Ausnahme in eine sogenannte Studenten-
SA gepreßt, überschwemmt von dem Jubel der Straße und in der
Gefahr, rettungslos unterzugehen im Sog nationaler Begeisterung.

Da kam dieses Heft, das ich dann übrigens illegal als eine Art
Raubdruck zu Hunderten von Exemplaren in einem Keller immer wieder

abgezogen habe. Es beginnt, wie Sie alle wissen werden, mit dem
Bild von den Mönchen in Maria Laach, die unbeirrt ihre Hören
singen, und es wirkte tatsächlich wie jene Geigenstimme, die anhebt,
wenn in der Matthäuspassion Jesus Christus zu reden beginnt. Es
ermutigte uns, gegen allen Augenschein bei dem zu bleiben, was wir als
Spur dieses Jesus Christus in den ersten Schritten des Studiums
ausmachen konnten und uns durch kein Geschrei und um keinen Preis
von dieser Spur abbringen zu lassen. Es ermutigte uns, bei der Sache
zu bleiben, um die es ging, oder genauer: bei dem zu bleiben, um den
es allein ging, eben diesem Jesus Christus, unserem Herrn und Bruder
als einzigem Trost im Leben und im Sterben, wie ich das im
Konfirmandenunterricht einer reformierten Gemeinde gelernt hatte, ohne zu
wissen, was das für mich bedeuten könnte. Ein fremder Lotse, ein
schweizerischer Professor in Bonn, war auf ein schwankendes Schiff
getreten und zeigte die richtige Richtung.

So einfach sehe ich das, ich bitte um Entschuldigung. Das klingt
fast evangelikal, aber das stört mich gar nicht. Denn es war nicht nur
die Rettung vor dem selbstzerstörerischen Aberglauben der «Deutschen
Christen», sondern zugleich ein politischer Widerspruch ersten
Ranges: ein Ja und ein Nein. Unsere politische Praxis damals begann
also mit einem strengen, sperrigen Gebot zur Treue gegenüber dem
Worte Gottes. Es befreite uns und warf uns auf einen Weg, der sehr
unbequem werden sollte, der aber ein Weg aus der Hölle war. Ich kann
es auch so sagen — die Berliner Freunde beginnen jetzt zu lächeln,
weil das kommt, was bei mir immer kommt: Karl Barth hat meine
Generation die Sprengkraft des ersten Gebotes gelehrt; des ersten
Gebotes im vollen Wortlaut: «Der ich dich aus Aegyptenland, aus dem
Sklavenhaus, herausgeführt habe», und nicht in der lutherischen
bedauerlichen Verkürzung. Herr und Gott — hier beginnt der Bund
Gottes mit den Menschen. Dein Herr und dein Gott — mit diesem
unerhörten, umwerfenden Possessivpronomen nimmt die Versöhnung
ihren Anfang. Indem er uns absolut bindet, kommt er zu uns herab,
indem er Herr wird, wird aus den anderen Herren der Welt für dich nur
noch eine Karikatur. Was das damals bedeutete und was das über
Jahrzehnte bedeuten sollte, ist schwer abzuschätzen. Jedenfalls ist diese

343



Konzentration auf Gott und den Herrn des Bundes, der uns in Jesus
Christus versöhnen sollte und wollte, für mich der Grund gewesen, daß
ich es bis auf ganz dunkle Strecken meines Lebens doch wohl geschafft
habe, die Herren dieser Welt nicht ganz ernst zu nehmen und ihnen
sogar heiter gegenüberzustehen. Dazu vielleicht eine kleine Fußnote:
Christen im politischen Geschäft erkennt man nicht an einer christlichen

Politik, sondern daran, daß sie das, was sie tun, nicht so tierisch
ernst nehmen.

Du bist also frei und befreit. Und wenn nicht schon in diesem
Gebote, so lernst du es nie, daß es keine Predigt gibt, die nicht diese

politische Speerspitze hat und diesen Trost. Und damit bin ich beim
wichtigsten und weiß nur nicht, ob ich Sie damit sehr enttäusche:
jedenfalls hat Karl Barth, wenn ich das so abgekürzt und ungeschützt
sagen darf, mich und meine Generation das Predigen gelehrt. Er hat
uns ein für alle Male auf die Texte geworfen. Er hat uns Mut gemacht,
bei diesen Texten zu bleiben. Er hat mir die Erfahrung geschenkt, daß
du, wenn du bei diesen Texten bleibst, unmittelbar und ohne dich
besonders anzustrengen und ohne irgend etwas umbiegen oder falsch
interpretieren zu müssen, hineinredest in die politische und
gesellschaftliche Wirklichkeit, oder du redest falsch. Der ganze Unsinn der
Diskussion über die politische Predigt hat mich immer geärgert, aber
nie unsicher gemacht. Es gibt keine unpolitische Predigt; oder die
angeblich unpolitische Predigt ist die politischste, nämlich die antipolitische,

die, indem sie die Welt verschweigt, in der die Gemeinde
lebt, Gottes Wort verleugnet. Es kann in extremen Situationen sogar
so sein, daß du gar keine Predigt zu halten brauchst — die Gemeinde
ist dir dann vielleicht sogar dankbar. Du brauchst dann nur den Text
vorzulesen: das hat dann seine unmittelbare Wirkung.

Ich habe ein unvergeßliches Erlebnis gehabt, das merkwürdigerweise

selbst am Ort des Geschehens nicht völlig bekannt ist. Karl
Immer, Pastor in Barmen-Gemarke zu jenen finsteren Jahren, hat mir das
vorgelebt. Es war der Sonntag nach dem Tage, den die Deutschen
geschmackvollerweise «Reichskristallnacht» genannt haben. Karl Immer
stellte sich ohne Talar hin und sagte seiner Gemeinde, ein paar
hundert Meter von der Gemarker Kirche entfernt sei das Wort Gottes
verbrannt worden; er könne heute nicht predigen, er wolle nur zwei
Texte vorlesen. Er las die zehn Gebote in ihrer ursprünglichen
Fassung und das Gleichnis vom Barmherzigen Samariter, betete das
Vaterunser und sagte, wer die Texte richtig verstanden habe, möchte
doch bitte nachher zu ihm in die Sakristei kommen. Es kamen nach
meiner Erinnerung 40 oder 50 Gemeindeglieder, und wir haben dann
in den nächsten Tagen immerhin noch eine Reihe jüdischer Mitbürger

mit gefälschten Pässen aus dem Deutschen Reich hinausgebracht.

344



Als ich später Polizeisenator von Berlin war und mit Paßfälschungen
zu tun hatte, habe ich mich immer daran erinnert, daß ich auch mal
selber Pässe gefälscht hatte. Es ist dies übrigens ein merkwürdiges
Beispiel auch zu der Diskussion, die wir heute haben, etwa im
Zusammenhang mit der mir unverständlichen amtlichen Haltung der
Evangelischen Lutherischen Landeskirche Hannovers zu ihrem Dabeisein

oder Nichtdabeisein in Gorleben. Hier wird deutlich, wie weit wir
als Christen Legalität und Legitimität zu unterscheiden gelernt haben,
was ja im deutschen Ordnungsstaat sehr schwierig ist.

Gott sei Dank kommt eine solche Sache wie damals bei Karl Immer
nicht jeden Sonntag vor. Aber ich möchte hier mit aller Deutlichkeit,

und wenn Sie wieder wollen, Sperrigkeit sagen: Politische
Praxis der Gemeinde beginnt und endet im Gottesdienst, in Wort und
Sakrament. «Du bereitest vor mir einen Tisch im Angesicht meiner
Feinde.» Ich habe niemals eine Themapredigt gehalten, ich habe nie
die alte Liturgie verändert. Ich sage das, weü ich die Erfahrung
weitergeben möchte, daß alle Versuche, durch bloße Aenderung alter
Formen modern zu sein und damit der politischen Wirklichkeit näher
zu kommen, nach meinem Eindruck scheitern. Die Predigten Martin
Niemoellers etwa und Helmut Gollwitzers haben jedenfalls mehr
politische Wirkung gehabt als alle politischen Gottesdienste und
Nachtgebete. Wer sich hier losläßt, ist losgelassen, und er wird dann eine
Stimme unter vielen und nicht einmal die beste sein. Hier heißt es nicht
schüchtern sein, nicht schielen und nicht stottern. Dies ist mein
erster und wichtigster Punkt zur politischen Praxis. Karl Barth, der
uns hier zusammengeführt hat, hat uns doch wohl dazu angestoßen,
aufgeschreckt und getröstet.

Christengemeinde und Bürgergemeinde

Ich bin Karl Barth ein Leben lang dankbar dafür, daß er uns in seiner
bekannten Schrift «Christengemeinde und Bürgergemeinde» auf die
Personengleichheit der Menschen hingewiesen hat — eigentlich eine
Selbstverständlichkeit, solange du Gemeinde und Kirche nicht als
Festung der Gläubigen und Rechtgläubigen, sondern als offene Kirche
für die Welt verstehst. Da sitzen sie unter deiner Kanzel — bei
mir also die Bürger von Berlin-Schlachtensee — Leute, die sich für
gebildet halten oder es auch tatsächlich sind, zur Mehrheit Angehörige

des öffentlichen Dienstes, wie ja die Mehrheit der Berliner
Bevölkerung überhaupt bald zum öffentlichen Dienst gehören wird.
Zuerst Professoren, Richter, Lehrer und ihre hinterbliebenen Witwen;
dann viele junge Leute, meistens, auch wenn sie sich ganz unbürgerlich
geben, Söhne und Töchter dieser Häuser; dann Alternative, Grüne,
Spontis, K-Gruppen, ein buntes Volk. Die Mehrheit der Gemeinde

345



der Kirchensteuerzahler in Schlachtensee wählt treu und immer wieder
CDU. Die Mehrheit der Gottesdienstbesucher steht eher links, was
immer das bedeuten mag. Auch im Gemeindekirchenrat haben die
Braven unter den Bürgern das größere Gewicht. Mich hat das Vorlesen
der Protokolle des jungen Karl Barth aus seiner Gemeinde sehr bewegt.
Ich habe daran gedacht, wie wohl die Protokolle meiner Gemeinde
aussehen würden, wenn wir sie so ehrlich und fleißig wie der Aktuar
Karl Barth aufgezeichnet hätten.

Und jetzt denkt sicher jeder an seine Gemeinde. Sie ähneln sich
ja alle, auch wenn die soziologische Zusammensetzung unterschiedlich

sein mag. Sie ähneln sich wahrscheinlich auch alle in dieser
vorzüglichen Schweiz. Jedenfalls bestehen sie alle aus Staatsbürgern,
Wählern, Opfern und Betroffenen, Akteuren und Machern in öffentlichen

Vorgängen, die miteinander unrettbar verflochten sind in die
politischen und gesellschaftlichen Zusammenhänge. Vor ihnen stehst
du nun als Pfarrer, Inhaber des öffentlichen Predigtamtes, gebunden
an ein Ordinationsgelübde und selbst Staatsbürger, Wähler, Betroffener.

Wenn nun richtig ist, daß du ihnen Gottes Wort als Gesetz
und Evangelium vorzustellen hast, wie kannst du dies anders tun,
als daß du sie über ihre ganz persönlichen Sorgen, Belastungen und
Aengste hinaus, die sie als Väter und Mütter, als Söhne und Töchter,
als Kranke und in Not Geratene, als Liebende und Verlassene, allein
und miteinander haben, in die Betroffenheit als Menschen dieser
Welt ansprichst? Das wird ja inzwischen von niemandem mehr
bestritten, nach ihrer Weltkonferenz in Lausanne auch von den
sogenannten Evangelikaien nicht mehr. Die Frage geht nach dem «wie»
und «wie sehr», «wie offen» und «wie deutlich», «wie verbindlich»
und «wie parteilich». Und da kann ich Ihnen auch nur berichten,
daß mir über die Jahre hin nach erstem Zögern, und insbesondere dann
in der zweiten Hälfte meines Pfarramtes nach den staatlichen
Verpflichtungen, die größte Deutlichkeit und Offenheit, auch die deutliche

Parteilichkeit dem Worte Gottes gegenüber am angemessensten
zu sein scheint. Denn wenn wir die Glieder dieser Gemeinde als

Geschöpfe, und zwar als schon erlöste Geschöpfe Gottes vor uns
haben und selber zu ihnen gehören, dann sind wir ihnen doch das Ganze
schuldig, das ganze Gesetz und das ganze Evangelium. Dieses Gesetz
will Frieden und Freiheit und Recht, Menschlichkeit und
Barmherzigkeit. Dieses Evangelium sagt, daß Frieden und Recht, Menschlichkeit

und Barmherzigkeit in Jesus Christus möglich sind. Also sag
es ihnen! Aber nicht nur in Ueberschriften.

Eine der großen, gewaltigen Ueberschriften sind etwa die
sogenannten Seligpreisungen der Bergpredigt. In einer der Gruppen auf
dieser Tagung haben wir darüber gesprochen, und sogleich — sogar

346



von mir — kam das Zitat: «Mit der Bergpredigt kann man nicht regieren.»

Natürlich kann man mit der Bergpredigt nicht regieren. Aber
es ist ein fundamentaler Unterschied, ob du etwas davon gehört hast,
daß dieser Jesus Christus die Friedensstifter und nicht die, die auf
Gewalt aus sind, glücklich preist, die Barmherzigen und nicht die, die
auf Fressen und Gefressenwerden aus sind, die, die trauern können,
und nicht die, die immer Recht gehabt haben. Ich habe das in einem
Aufsatz aufzuschreiben versucht, und das Ergebnis dieser Arbeit ist
für mich als einen, der zwanzig Jahre lang das opus alienum einer
unmittelbaren politischen Verantwortung recht und schlecht hat
wahrnehmen müssen, daß die Schneisen, die hier nicht nur angedeutet,
sondern gelegt, daß die Perspektiven, die hier geöffnet werden, für
die Lösung der politischen Weltprobleme praktischer und nüchterner
und näher an der Sache sind als alle politischen und ökonomischen
Programme. Für mich wird das aktuell deutlich am Beispiel der Feindesliebe

mit allem, was darum, davor und dahinter steht: daß wir
Menschen nämlich nur miteinander leben können, wenn wir
Rechtsverzicht für möglich halten, wenn wir nicht das Letzte einklagen, wenn
wir als Stärkere oder als die, die sich für stärker halten, den ersten
Schritt tun. Was würde das bedeuten, wenn christliche Regierungen
in dieser Welt dies in der Frage des Wettrüstens täten und die kleinen
Zeichen dafür nicht dem Ersten Sekretär der KPdSU überließen? Frieden

zu stiften also in einem Augenblick, in dem die Mächtigen bereits
Schritte tun, möglichst viele Geschöpfe Gottes und vielleicht die ganze
Schöpfung umzubringen. Davon ist zu reden. Freiheit zu leben in
einem Augenblick, in dem jedenfalls in unseren Ländern diese Freiheit
immer mehr zur Freiheit der Ellbogen des Stärkeren verkommt und wohl
auch breite Teile des Volkes begreifen, daß die, die angeblich regieren,
nicht die wirklichen Regenten sind, sondern ganz andere ökonomische
Mächte und Gewalten, die fast schon in die Verse des Neuen
Testamentes gehören. Recht und Menschenrechte zu verteidigen in einem
Augenblick, in dem überall auf der Welt diese Rechte mit Füßen
getreten werden.

Und nun kann ich hier nur als einer stehen — verzeiht mir das
bitte — der Euch ermutigen möchte, immer wieder von neuem diese
Beispiele beim Namen zu nennen, beim Predigen des Wortes Gottes so
konkret wie möglich zu werden und, wenn es sich um jene
Zusammenhänge handelt, zu Hause anzufangen. Es ist also wenig glaubwürdig,
sich über die DDR aufzuregen, wenn im eigenen Lande der Polizeistaat

stärker wird. Dabei gilt es, Einäugigkeit zu vermeiden: Chüe
und die CSSR, Brasilien und Aethiopien haben das gleiche Gewicht.;
Wenn das immer wieder auf einfache, aber deutliche Weise beim
Namen genannt vorkommt, dann bilden sich nach meiner Erfahrung

347



Gruppen, die fragen: «Was sollen wir tun?», ganz von selbst. In
meiner Schlachtenseer Gemeinde ist keine Gruppe von oben gegründet
worden. Das kann dann zu ganz aufregenden Konsequenzen führen.
Ich möchte Ihnen ein Beispiel vorführen, damit Sie merken, was
möglich ist. Auf der Höhe der Auseinandersetzungen über die elenden
Folgen des Radikalenerlasses, bei denen wir auch in Berlin eine
Reihe von schlimmen Beispielen hatten, gab es über die Frage des

Umgangs mit Minderheiten aus den Texten, die anstanden, Predigten
und ein Gemeindegespräch. Bei diesem Gespräch standen von dem
Berufsverbot Betroffene auf und brachten vor, sie hätten keinen Ort,
an dem sie, ohne überwacht zu werden, über ihre eigenen Erfahrungen
miteinander reden könnten und vielleicht auch mal mit jemandem, der
nicht unter dem Druck eines solchen Berufsverbotes stünde. Da kam
der Vorschlag, jede Woche einmal einen Raum unseres Gemeindehauses

zur Verfügung zu stellen. Das ging nicht ganz einfach im
Gemeindekirchenrat, aber es ging. Und wir haben dann über viele
Monate hin diese Gruppe bei uns zu Gast gehabt — übrigens in einer
absurden Situation (damit es wieder was zu lachen gibt): Das war
gerade die Zeit nach der Aden-Geschichte, als ich mit fünf Terroristen
in den Südjemen fliegen mußte. Ich stand unter persönlichem Schutz
oder Ueberwachung, wie Sie sich's aussuchen wollen. Ich war an diesen
Abenden meistens dabei, hatte drinnen diese K-Gruppen-Leute und
andere schlimme Minderheiten, und vor der Tür saßen die
Staatsschutzleute, um mich zu bewachen. Dies ist möglich, wie Sie sehen,
heiter, aber nun ganz ernst gesagt. Das Ergebnis war, daß wir —
leider nicht alle — aber fast alle von diesen jungen Menschen davor
zurückhalten konnten, ganz zu verschwinden.

Dies als ein Beispiel unter vielen. Vielleicht könnte es unter
Gemeinden und Christen auch mal möglich sein, sich gegenseitig
abzusprechen: die eine ist mehr für diese, die andere mehr für jene Gruppe;
es könnte ja denkbar sein, daß nicht jede das Gleiche mag. Nur einen
hausbackenen Rat habe ich noch vorzubringen: bevor man in solchen
Zusammenhängen handelt, soll man sich möglichst sachkundig
machen. Bevor man rechts oder links abbiegt, muß man das Auto
fahren können und die Straßenkarte einsehen.

Die politische Diakonie der Kirche

Wir haben bisher über die Gemeinde geredet; nicht von ungefähr, und
ich glaube, völlig im Sinne von Karl Barth. Was immer er von den
Großkirchen gehalten hat: sie sind da. Wir sind ihre Glieder, sie sind
in wechselnden Formen in den Ländern, aus denen wir kommen, ja
selbst wohl noch formal und auf dem Papier in der DDR, Körper-

348



schaffen des öffentlichen Rechts besonderer Art. Ich habe sie doppelt
erlebt: in meinen staatlichen Aemtern als kirchliches Gegenüber, in
sechs Jahren als Mitglied einer Kirchenleitung und in achtzehn Jahren
als Synodalmitglied. Der Befund ist leider mager, um mich höflich
auszudrücken. Es hat einige Sternstunden gegeben. Auch hier will ich
jetzt berichten.

Es war ein exemplarischer, leider eben einmaliger Vorgang, als
wir, die politisch Verantwortlichen, durch die berühmte und umstrittene
Ost-Denkschrift der Evangelischen Kirche in Deutschland endlich
ermutigt wurden, von dem zu reden, was ist, um der verbreiteten
deutschen Volksmeinung entgegenzutreten, daß wir den letzten Krieg
gewonnen hätten. Oder denken wir an die Haltung eines einzigen Bischofs,
nämlich des Bischofs von Westberlin während der Studentenunruhen.
Und ein bißchen bescheidener, aber wichtig aus jüngster Vergangenheit:

endlich wieder einmal ein gemeinsames Wort der Kirchen aus den
beiden deutschen Staaten zu Fragen der Rüstung und des Friedens
am 1. September 1979, wobei wir ehrlicherweise sagen müssen, daß
dieses Wort auf Druck unserer Freunde aus der DDR zustande gekommen

ist. Aber diese Kirchen sind eben nur ganz selten — und ich will
mich hier auf die Beurteüung von Westberlin beschränken — als
Kirchen öffentlicher Pflicht in Erscheinung getreten. Als Minister und
in anderen Aemtern habe ich die Amtskirche eigentlich immer nur
erlebt, wenn es um Geld oder kirchliche Einflüsse oder Beteiligungen
ging. Es gab Ausnahmen. Aber auch nur wieder an der Nahtstelle der
beiden deutschen Staaten in allen Zusammenhängen, die den Versuch
betrafen, das Auseinanderbrechen völlig zu verhindern. Und es kam
vor — und das will ich über das persönlich Erlebte hinaus als wichtiges

Beispiel eines weißen Fleckens vorstellen —, daß auch einmal ein
Bischof zu einem politisch Verantwortlichen kam und sagte: «Was
machst du da eigentlich?» Die unmittelbare politische Seelsorge derer,
die in unseren Kirchen mit hohen Titeln auf der gleichen Ebene stehen
wie die, die die Staaten regieren, scheint mir eine absolute
Mangelerscheinung zu sein. Hier gehört ja auch der merkwürdige Vorgang dazu,
daß nach dem Zusammenbruch der Monarchie in Deutschland die
persönliche Fürbitte für die politisch Verantwortlichen mit Nennung
des Namens aus den Agenden weggefallen ist. Als ich das in meiner
Gemeinde einführte, war das Erstaunen groß. Wie nötig jene
Verantwortlichen das Gebet haben, weiß ich aus eigener Erfahrung, auch wenn
man ihre Namen nicht besonders liebt. Zur Schicksalsfrage der
Menschheit, wie wir in den nächsten Wochen und Monaten und
hoffentlich noch in ein paar Jahren den nächsten Weltkrieg vermeiden
können, ist, nach meiner Kenntnis, bis auf ein paar Gespräche hinter
den Türen, nichts Konsequentes gesagt oder getan worden. Dabei hat

349



diese Frage auf der Liste politischer Diakonie erste Priorität. Aktivitäten,
etwa wie die der holländischen Kirchen, sind ausgeblieben. Die EKD
war, wie immer, ausgewogen und zurückhaltend. Es handelt sich ja
auch nur um den Mord an Millionen Menschen und nicht um den
Paragraphen 218. Dort ist man wesentlich weniger zurückhaltend und
geht bis ins Einzelne.

Aber kann nun einer von uns, ein Pfarrer, eine einzelne
Gemeinde, das ändern, das in Bewegung bringen, das in Frage stellen?
Ich glaube schon, und ich möchte dazu ermutigen. Der Pfarrer hat in
seiner für uns unaufgebbaren Bindung an Gottes Wort den freiesten
Beruf in unserem Lande. Seid mir nicht böse, Ihr Herren Professoren:
noch freier als Ihr! Denn Ihr seid, wie ich unterrichtet bin,
Staatsbeamte. Und das scheint mir weithin vergessen zu sein. Ich bin in
theologischen Fakultäten und in Pfarrerkonventen herumgereist und
auf ein Selbstmitleid gestoßen über die unglaubliche Unterdrückung
von Pfarrern, daß ich nur gestaunt habe. Wenn man nicht seine eigene
Frau umbringt, geschieht einem doch gar nichts in dieser Kirche. Und
die Gemeinden, das ist übrigens bis ins Formale hinein vergessen, sind
als jede einzelne für sich selbst in deutschen, jedenfalls in preußischen
Landen, Körperschaften des öffentlichen Rechts besonderer Art. An
sie kann auch keine Kirchenleitung in diesen Zusammenhängen, wenn
es ernst wird, heran. Sie kann das Geld sperren, nun gut. Dann lebt eine
solche Gemeinde mal wieder wie zu Zeiten der Bekennenden Kirche.
Es wird ihr sehr nützlich sein. Ich habe jedenfalls manchmal das
Gefühl, aus lauter Vorsicht und Aengstlichkeit sind diese Grundtatsachen
einfach vergessen. Jede Gemeinde hat die Kirche und die Kirchenleitung,

die sie verdient, so wie übrigens jedes Volk die Regierung hat,
die es, meistens jedenfalls, verdient. Der Aufstand gegen den Irrsinn
der Rüstung ist möglich und nötig und man kann ihn organisieren, wobei

man hier allerdings die Türen aufmachen soll für Bundesgenossen,
die aus anderen Motiven das Gleiche wollen. Die Berührungsängste
mit Minderheiten, die politisch verfemt sind, sollte es für einen Christen
in diesem Zusammenhang nicht geben. Mir haben jedenfalls Kommunisten

in den Gefängnissen mehr geholfen als andere Leute. Man sollte
das bald tun, und ich sage es nicht als fromme Formel, sondern ganz
ernst, um Jesu Christi willen.

Exemplarisches Handeln

Diese Ueberschrift werden Sie nun vielleicht ganz altmodisch empfinden.
Aber ich meine, keine Dogmatik und keine Ethik, keine Theorie
und hier oder dort geforderte Praxis, auch keine Aenderung irgend
einer kirchlichen oder gemeindlichen Struktur, so wichtig sie auf lange

350



Sicht sein mag, wird den Auftrag des Wortes Gottes besser erfüllen
können als die Beispiele, die wir selbst geben. Ich habe, wie Sie
inzwischen wohl schon gemerkt haben werden, die «kirchliche Dogmatik»
nur in kleinen Teilen gelesen. Aber der Mann, der sie geschrieben hat,
ist jedenfalls für unsere Generation, der, zu der ich gehöre, in einem
ganz schlichten, unmittelbaren Verständnis ein Vorbild und ein Beispiel
dafür gewesen, wie man als Christ leben kann. Oder: Kurt Scharf hat
durch seinen Besuch bei Ulrike Meinhof mehr in Bewegung gebracht
— im Bösen wie im Guten — als alle kirchlichen Denkschriften und
Worte hätten erreichen können. Oder: ein evangelisches Krankenhaus,
was immer das sei, das anders, nämlich menschlicher ist als seine
kommunalen Nachbarn, bringt mehr Zeugnis vom versöhnenden
Gott als noch so große Pläne über die Arbeit an Kranken. Und darum
glaube ich, sollten wir wieder bei uns selber anfangen, wenn wir von
der politischen Praxis der Christen reden. Ich wollte Ihnen dazu heute
abend ein bißchen Mut machen.

ANDREAS SCHMUTZ

Hoffnung auf den «Sozialismus mit Seele»

Eindrücke von einer Studienreise durch die DDR
Vom 19.—26. September dieses Jahres hat eine Studentengruppe der
Evangelischen Universitätsgemeinde Bern eine Studienreise nach einigen

Städten der DDR: nach Berlin, Leipzig, Weimar, Erfurt und Halle,
durchgeführt. Für mich war die DDR nicht ganz Neuland. Ich hatte
von 1975 an fünf Jahre lang im Auftrag des HEKS und der Bernischen

Landeskirche als Mitarbeiter der Niederländisch-ökumenischen
Gemeinde in Berlin und teilweise in der DDR gearbeitet. So haben
sich die Eindrücke von der Studienreise mit denen von meinem
Arbeitsaufenthalt vermischt.

Organisiert wurde die Reise von «Jugendtourist», dem staatlichen
Jugendreisebüro der DDR. Für die inhaltliche Gestaltung des
Programms waren mir marxistische Freunde behilflich, interessante
Einblicke in das politische Selbstverständnis und in das gesellschaftliche
Leben der DDR zu bekommen, und christliche Freunde haben mir
geholfen, Eindrücke über das Leben der Kirche in dieser Gesellschaft zu
gewinnen.

351


	Die politische Praxis der Christen

