
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 74 (1980)

Heft: 11

Artikel: Die reformierten Christen der Schweiz vor der Arbeiterfrage im 19.
Jahrhundert (dritter Teil und Schluss). E., Die liberalen Sozialtheoretiker

Autor: Mattmüller, Markus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-142865

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-142865
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MARKUS MATTMÜLLER

Die reformierten Christen der Schweiz

vor der Arbeiterfrage im 19. Jahrhundert
Dritter Teil und Schluß

2. Gustav Benz: Klassenharmonie und Sozialpartnerschaft

Gustav Benz, der zwanzig Jahre jünger war als Probst, ist in diesem
Punkte realistischer gewesen. Der 28jährige Pfarrer von Wagenhausen
im Thurgau wurde 1894 von einem Verein, in dem fromme Kaufleute

und Unternehmer saßen, als «Sekretär für evangelisch-soziale
Bestrebungen» nach Basel gerufen. Er unternahm zur AusbUdung für
dieses Amt eine gründliche Studienreise nach Deutschland, zu Stoecker
und Naumann, zu den Werken der Inneren Mission und der
Stadtmission. Es mag Reflex dieser Erkundungsfahrt sein, daß der
frühe Benz recht kämpferisch gegen die Sozialisten auftrat: «Es bleibt
dabei, daß Christentum und Sozialdemokratie nicht zusammenzureimen
sind.» Aber darnach kamen Jahrzehnte der Praxis, des «täglichen
Verkehrs mit der Arbeiterbevölkerung eines Industriequartiers», die
Benz' Auffassungen nach seinem eigenen Zeugnis stark geprägt haben.
Der Arbeitersekretär und spätere Basler Gemeindepfarrer nahm die
Lebensnot der Fabrikarbeiter in solcher Deutiichkeit wahr, daß er
nicht mehr auf einer «rein religiösen» Ebene bleiben konnte. Wie andere
Orthodoxe scheint er zunächst von der Frage der Sonntagsruhe her
für die staatliche Sozialreform gewonnen worden zu sein; schon
Probst, in mehr als einer Hinsicht sein Vorgänger, war als «Sonntags-
Probst» bekannt geworden. Benz, der begnadete Beobachter, erkannte
rasch, daß für Frauen und Männer der Sonntag kein freier Tag wurde,
wenn am Samstag bis spät gearbeitet werden mußte. Folgerichtig
begann er für den freien Samstagnachmittag zu kämpfen; auf diesem
Gebiet darf er für die Schweiz als Pionier bezeichnet werden. Weil
aber diese Forderung in Konkurrenz stand mit der des Achtstundentages,

wurde Benz zum Kenner des gesamten Arbeitsrechtes und
Vorkämpfer der Revision des Fabrikgesetzes. Ihm ist es wohl zu einem
großen Teil zu verdanken, daß sich bei der kirchlichen Rechten der
Widerstand gegen die Sozialgesetzgebung legte. Als Krönung seines
Werkes erlebte Benz, wie die von ihm mitgeschaffene freiwillige
Arbeitslosenkasse im Kanton Basel-Stadt durch Gesetz für die untersten

Gehaltsklassen obligatorisch erklärt wurde und daß er als neutraler
Präsident der entsprechenden Kasse, von Arbeitnehmern und Arbeit-

324



gebern hoch geachtet, jahrelang ein wichtiges Sozialwerk leiten durfte.
Vielleicht ist es kein Zufall, daß gerade ein «positiver» Pfarrer den
Weg zur staatlichen Sozialreform so leicht fand, denn einem solchen
standen keine liberalistischen, gegen Staatsintervention gerichteten
Bedenken im Wege.

Die evangelischen Arbeitervereine, an deren Tagungen Benz
seine wegweisenden Referate zur Sozialreform hielt — übrigens im
gleichen Jahrzehnt 1900—1910, in dem bei den Sozialdemokraten der
«positive» Pfarrer Howard Eugster-Züst zu einem führenden Spezialisten

für Sozialreform aufstieg —, erfaßten in Basel, Zürich und Bern
immerhin eine nicht unbeträchtliche Schar von Arbeitern. Es ist darum
wichtig zu wissen, wie Benz das Verhältnis des christlichen Arbeiters
zum Sozialismus, zu den Gewerkschaften, zur Arbeiterpartei sah. Hier
hat er sich, zusammen mit der Entwicklung der Arbeiterbewegung und
der Industrie, deutlich von der abwehrenden Position der stoeckerisch-
probstischen Frühzeit wegentwickelt.

«Es geht nicht an, dem christlichen Arbeiter zu wehren, sich an
der Arbeiterbewegung zu beteüigen, trotz allen Gefahren und sittlichen
Konflikten, die dem einzelnen für seine Stellung als Christ daraus
erwachsen mögen. Es ist vielmehr ihrer aller sittliche Pflicht, daß sie sich
an den Bewegungen und Fragen ihrer Gebiete beteiligen und dabei
als Christen sich betätigen und bewähren.» Benz erkannte als erster
Schweizer Pfarrer, «daß in der Arbeiterbewegung auch gewaltige
sittliche Faktoren wirken. Man muß nur die geistige und moralische
Stumpfheit und Verkommenheit der industriellen Arbeitermassen im
ersten Drittel des 19. Jahrhunderts mit dem vergleichen, was an geistigen

und sittlichen Kräften in der jetzigen Arbeiterbewegung aller
Kulturländer lebendig ist, so läßt es sich mit Händen greifen, daß wir da
eine Bewegung von ganz hervorragender sittlicher Bedeutung vor uns
haben.» Beim späteren Benz findet sich keinerlei Warnung vor dem
Sozialismus mehr, keine Antithese Christ-Sozialist.

Man erreicht mit Benz schon vor der Jahrhundertwende einen
Punkt der positiven Beurteilung der Arbeiterbewegung, wie er im
schweizerischen Protestantismus bisher von keinem Theologen erreicht
worden war, ohne daß der betreffende selber Sozialist wurde. Was lag
nun aber zwischen dieser Position und der eines Eugster-Züst, eines
Kutter, eines Ragaz, welche sich mit prophetischer Einseitigkeit auf die
Seite der Arbeiterbewegung stellten, so daß die meisten von ihnen auch
Sozialdemokraten werden konnten, und zwar unter ausdrücklicher
Ableitung ihres Schrittes aus dem Evangelium? Der Unterschied reduziert
sich meines Erachtens auf ein anderes Verständnis der Reich-Gottes-
Geschichte. Benz hatte ein harmonisches Gesellschaftsbild und eine
entsprechende Geschichtsauffassung. Als es darum ging, ob man den

325



freien Samstagnachmittag sofort fordern sollte, erinnerte Benz an die
gemeinsamen Interessen aller von der Industrie Lebenden: «Der
verständige Arbeiter wird auch des gemeinsamen Interesses gedenken, das
ihn mit seinem Arbeitgeber verbindet.» Es gebe bei den
Arbeiterforderungen «eine Grenze, deren Ueberschreitung den Arbeitnehmern
ebenso zum Schaden gereichte wie den Arbeitgebern». Wohlverstanden:
Benz ist nicht gegen Gewerkschaften, nicht gegen Streiks. Aber
die Sozialreform, Kern und Stern seiner sozialen Ideen, soll in
Sozialpartnerschaft vorwärts gebracht werden. Klassenkampf — Benz sagt
«Klassenhaß» — ist abzulehnen. Hier zeigt sich die große
Entscheidungsfrage, die sich den sozial gesinnten schweizerischen Christen
um 1900 bedrängend stellte: War es denkbar, alles von harmonischer
Entwicklung innerhalb der bisherigen Strukturen zu erwarten, oder
mußte man das Drängen der Arbeiter auf Systemveränderung
mitmachen? Die Entscheidung eines Christen für die eine oder andere
Seite hing daran, wie er sich den Gang des Reiches Gottes auf Erden
vorsteUte, ob als harmonische Entwicklung oder als Einbruch durch
Krisen und Kämpfe. Das harmonistische Entwicklungsbüd kam, so will
mir scheinen, bald in die Krise, als der Klassenkampf immer härter
wurde und sich seinem Höhepunkt, der Zeit zwischen den Weltkriegen,
entgegenbewegte. Es fällt auf, daß der Sozialdenker Benz seit etwa 1910
verstummt und nur noch der Prediger vernommen wird. War vielleicht
diese Form der sozialpartnerschaftlichen Reform nur in Zeiten möglich,
in denen die Polarisierung der sozialen Parteien nicht besonders
ausgeprägt war?

£. Die liberalen Sozialtheoretiker

Die Entwicklung der schweizerischen Gesellschaft trieb aber seit der
Mitte der 1890er Jahre auf einen immer härter werdenden Klassenkampf

zu. In dieser Zeit war im schweizerischen Protestantismus die
Diskussion über die «Arbeiterfrage» praktisch dauernd im Gange. Um
1900 — also bevor die neue Tendenz der Blumhardt-Kutter-Ragaz sich
hören ließ — spielte sie sich in Form eines Dreieckgesprächs ab; die
drei Teilnehmer waren die sozialistischen Pfarrer, meistens durch Pflüger

vertreten, die «positiven» Sozialpfarrer mit ihren evangelischen
Arbeitervereinen und die Uberalen Sozialtheoretiker, deren Denken wir
nun zum Abschluß noch kennenlernen müssen.

Es mengte sich nämlich in die Auseinandersetzung um die
«soziale Frage» etwas vom Richtungsstreit, der damals die evangelische
Schweiz mehr beschäftigte als das Verhältnis zur Gesellschaft: die
sozialistischen Pfarrer der ersten Generation kamen alle vom Liberalismus

her, während die «positiven» offenbar eine Barriere gegenüber
dem Sozialismus empfanden, die von ihrer dogmatischen Position
herkommen mochte.

326



Die liberale Theologie — in der Schweiz oft als «Reformtheologie»
bezeichnet — hatte zum Sozialismus einen leichteren, zugleich
aber auch einen schwierigeren Zugang als die orthodoxe. Die Nähe
ergab sich aus der geistesgeschichtlichen Stellung des Liberalismus, die
Ferne aus seiner Position innerhalb der Gesellschaft. Ideologisch
gesehen, besteht die bekannte Wurzelgemeinschaft von Liberalismus und
Sozialismus; beide wachsen aus der gesamteuropäischen Aufklärung
hervor. Die Reformtheologen glaubten wie die frühen Sozialisten an
die Perfektibilität des Menschen und der Zustände; das mußte sie
für das sozialistische Denken empfänglich machen. Dem stand aber
die Überale Lehre von der freien, durch nichts einzuschränkenden
Persönlichkeit und die Ansicht vom automatisch sich einstellenden
Gleichgewicht der Interessen entgegen. Dieses UberaUstische und
damit gegen den Sozialismus wirkende Element wurde verstärkt durch
die Tatsache, daß die Reformer für ihren innerkirchlichen Kampf gegen
Dogmenzwang und Bekenntnisenge als Bundesgenossen die starke
Partei des pohtischen Freisinns brauchten und daß die führenden
Freisinnigen, die den schweizerischen Bundesstaat geschaffen hatten, eine
ausgesprochen bürgerliche Gruppe waren, in der Bankiers, Unternehmer

und Kaufleute den Ton angaben. Die kirchenpolitisch umstrittenen

Reformer hatten es darum nicht leicht, sich von diesen Alliierten
zu distanzieren und sozialistisch zu predigen.

Trotzdem fiel es den liberalen Theologen leichter, ohne Vorurteil

an die «Soziale Frage» heranzutreten; sie haben es auch zeitlich
eher getan als die «Positiven». Sogar im industriefernen Graubünden
gibt es schon früh einen liberalen Pfarrer, Luzi Michel (1841-1876),
der Mitglied des frühsozialistischen Grütiivereins war und sich in seiner
Zeitschrift «Der Volksmann» ausgerechnet in der schlimmen Zeit
des Commune-Schocks als Sozialisten bezeichnete und ein Bündnis
der Kleinbauern mit den Arbeitern forderte. An solchen Figuren
— und ein Bitzius, ein Brandt und später Pflüger sind sehr ähnlich

— erkennt man die Nähe des der Welt zugewandten
reformfreudigen und nicht von theologischen Skrupeln gehemmten frühen
Liberalismus zur frühen Arbeiterbewegung.

1. Conrad Wilhelm Kambli:
Für ernsthafte Sozialreform, aber gegen «Verirrungen des Sozialismus»

Aber diese kämpferischen linken Freisinnigen büdeten in der immer
stärker werdenden Reformrichtung der Schweiz nur einen schwachen
Flügel. Das Gros der Reform verharrte in einer dosierten Distanz
zum Sozialismus und zur Arbeiterbewegung. Man kann das bei keinem
seiner Vertreter so gut beobachten wie bei dem «Grand Old Man» der

327



Liberalen in der Schweiz, dem Freund Langs und Biedermanns,
der der eigentliche Sprecher der Freisinnigen in den sozialethischen
Fragen gewesen ist, bei Conrad Wilhelm Kambli (1829—1914). Er hat
sich von der Commune-Zeit bis zur Jahrhundertwende zur «sozialen
Frage» in der Predigergesellschaft und außerhalb derselben immer
wieder geäußert und darf als Sprecher der liberalen Gruppe gelten.

Kambli stammte aus dem in gewissen Regionen stark industrialisierten

Kanton Zürich, der an seiner Universität auch das Zentrum
der kirchlichen Reform beherbergte. Schon in seiner ersten Vikariats-
stelle lernte er in Wetzikon das Elend der Fabrikkinder kennen (1851—
1853). Im Gegensatz zu seinem Freund, dem liberalen Dogmatiker
A. E. Biedermann, welcher stets konservativ dachte, war Kambli als
Pfarrer in Horgen (1863—1884) ein ernsthafter Sozialreformer; er
kämpfte für eine moderne Armenpflege, setzte sich für eine Kranken-
pflege-Ausbüdung ein, welche nicht dogmatisch festgelegt war, kämpfte
1877 intensiv für das eidgenössische Fabrikgesetz, wirkte mit an der
Bekämpfung der Todesstrafe, gründete Kinderhorte und eine
nichtkonfessionelle Schule für Krankenpflegerinnen. «Die sozialen Ideen
des Christentums und ihre Verwertung in den Kämpfen der Gegenwart»

heißt ein Vortrag von 1878. 1884 referierte er am schweizerischen

Reformtag über «Die Stellung des freien Christentums zu den
sozialen Parteien» — das war vier Jahre vor der definitiven Gründung
der SPS. KambU war dann von 1885 an zwanzig Jahre Pfarrer und
Dekan in St. Gallen-St. Lorenzen. In dieser Zeit hat er den Vortrag
zu einem gewichtigen Buch ausgestaltet, das als autoritative Stimme
der Reformer zum Thema gelten kann.

Das Buch «Die sozialen Parteien und unsere Stellung zu denselben»
erschien 1887; am Predigerfest von 1893 votierte Kambli in der
Diskussion ausführlich und im gleichen Sinne. Man darf damit ohne
Bedenken seine Stimme als die um 1890 für das «freie Christentum»
in der Schweiz repräsentative ansehen.

Kambli führt aus, der freisinnige Protestantismus stehe der sozialen
Frage besonders nahe, weil er von jeher die Freiheit des Individuums,
dessen Autonomie, habe vertreten wollen. Nach Kambli gibt es keine
christliche Oekonomie, aber eine christliche Art, zwischen alternativen
Modellen der Oekonomie auszuwählen. Die sozialistischen Lösungsvorschläge

der «Sozialen Frage» passen insofern zum Christentum, als sie
die Solidarität der Menschen ausdrücken — Kambli leitet diese
aus der Gotteskindschaft und Bruderschaft der Menschen ab. Aber
es besteht eine Differenz zwischen christlichen und sozialistischen
Leitbildern, wenn der Sozialismus die Autonomie des Menschen
gefährdet. Kambli ist deshalb für gesetzlichen Arbeiterschutz, für
Selbsthilfekassen der Arbeiter, für Gewerkschaften — allerdings nur in ge-

328



wissen Grenzen — und natürlich, wie alle christüchen Sozialdenker des
19. Jahrhunderts, für Genossenschaften. Aber er lehnt an der
Sozialdemokratie ihren Atheismus und die Lehre von der freien Liebe ab, die
er beide für konstitutiv hält, dazu auch den Glauben an die
Notwendigkeit der Revolution. In seinem Werk gibt es noch einen langen
Abschnitt über die «Verirrungen der Sozialdemokratie», und dort ist
der Atheismus nur ein Vorwurf neben vielen anderen. KambU
erkennt zum Beispiel nicht, daß die Entwürdigung der Arbeit, ihre
Unterdrückung durch Fremdbestimmung, schon in den zeitgenössischen
Fabriken vorhanden war, weshalb er sich nur Sorgen über die Menschlichkeit

der Arbeit im sozialistischen Zukunftsstaat macht. Die Initiative
der freien Persönlichkeit, die er für ein Hauptzeichen der menschlichen
Autonomie hält, sieht er in einer Kollektivwirtschaft gefährdet, fragt
sich aber nicht, wieviele Menschen im kapitalistischen System an der
freien Entfaltung gehindert werden. Er kämpft gegen die freie Liebe,
ohne zu überlegen, wie unemanzipiert, ja sklavisch die Stellung der
Frau in der bürgerlichen Gesellschaft und in der kapitalistischen
Wirtschaft ist. Das alles heißt, daß Kambli die «Verirrungen des Sozialismus»
im Grunde von einer individualistisch-liberalistischen Gesinnung her
angreift und in diesen Punkten unkritisch die Standards seiner bürgerlichen

Umwelt anwendet, ohne allfällige andere Tendenzen aus dem
Evangelium wahrzunehmen.

Mit allen diesen Aeußerungen — wir haben nur einen Aspekt aus
dem reichen Buch herausgehoben — wird Kambli in seinem Verhältnis

zum Sozialismus ein typischer Apologet. Er richtet immer die Grenze

auf: Bis hierher und nicht weiter! Die Lehre vom Eigentum, das
für die freie Persönlichkeit nötig sei, hindert am Eingehen auf die
sozialistische Eigentumslehre, eine bürgerliche Sozialvorstellung ließ
kein Verständnis für die Emanzipation der Frau aufkommen. Dabei
war Kambli ohne Zweifel um 1890 derjenige schweizerische Pfarrer,
der am meisten über den Sozialismus gelesen und am intensivsten
über ihn nachgedacht hatte. So erlaubt er uns jetzt auch, die Position
der in mannigfaltige Gruppen zerteilten schweizerischen Reformierten
am Jahrhundertende zusammenfassend zu bestimmen.

2. Benz-Pflüger-Kambli: Ein symptomatisches Streitgespräch

Im Herbst 1897 verhandelte man am schweizerischen Predigerfest in
Chur zum letzten Male im alten Jahrhundert über die «Soziale Frage».
Gustav Benz und Paul Pflüger äußerten sich zum Tagungsthema «Wie
hat die Kirche unter den heutigen Verhältnissen den Armen das
Evangelium zu predigen?» Die beiden Referenten vertraten nach dem
Brauch des Pfarrvereins die beiden kirchüch-theologischen Richtungen.

329



In der Diskussion äußerte sich mit KambU auch die dritte der bisher
festgestellten Tendenzen, die nichtsozialistisch-liberale. Benz forderte
die Uebersetzung der evangeüschen Botschaft in die gegenwärtige
Situation hinein; es gelte «Christum in die Gegenwart und ihre Fragen
und Nöte hineinzudenken, zu übersetzen» — er suchte also eine
zeitgemäße Verkündigung, aber für die Inhalte des alten Evangeliums.
Diese führte seiner Meinung nach nicht zu einer Systemänderung,
sondern zu einer «friedlichen Sozialreform». Pflüger redete nicht vom
Evangelium und nicht von der Nachfolge Christi; er vertrat eine Religion

des ethischen Idealismus und der Humanität «ohne mystisch-
supranaturalistischen Einschlag». Predigten sollten sich mit sozialen
Themen befassen und sich nicht bemühen, um jeden Preis Neutralität

zu wahren, sondern durchaus für die Armen und Entrechteten
Partei nehmen.

In der Diskussion erfolgte die seltsame Wendung, daß der alte
Kambli eingriff und sich eher auf die Seite des «positiven» Redners
stellte. Bei seinem Versuch, zwischen Benz, der vor allem das Innerlich-
Religiöse, und Pflüger, der das Aeußerlich-Soziale betont hatte, zu
vermitteln, geriet er immer stärker auf die Seite der Inneriichkeit.
Voraussetzung für eine richtige Sozialarbeit seien «Buße und Bekehrung
des Einzelnen». Kambli scheute sich auch nicht, den Begriff der Armut
zu spiritualisieren: «Jede Gemeinde ist eine Gemeinde von
Mühseligen und Beladenen, und diesen allen, Armen am Leib und
Armen am Herzen, gilt es das Wort der Hufe zu verkünden.»
Voraussetzungen für eine richtige soziale Arbeit seien «Buße und Bekehrung
des Einzelnen»; Gnade und Bekehrung dürften nicht in Gegensatz
zueinander gestellt werden. Damit hatte der alte liberale Kämpe sich im
Grunde gegen eine christlich begründete Veränderungsarbeit an den
gesellschaftlichen Strukturen gestellt und war damit auf die Seite des

jungen «positiven» Arbeitersekretärs gegen die jungen liberalen
Sozialisten getreten.

Dieses Streitgespräch beleuchtet die Situation am Ende des 19.

Jahrhunderts. Offenbar hatte die Polarisierung, die in dieser Epoche
des Klassenkampfes durch die ganze Gesellschaft ging, auch bei den
Theologen zum Bezug antithetischer Positionen geführt, die sogar —
man nimmt es mit Staunen wahr — für einmal den Graben zwischen
den theologischen Richtungen überwinden. Pflüger gab offenbar im
wesentlichen den heilsgeschichtlichen Gehalt des Evangeliums preis,
weil er von ihm aus keinen Weg zur konkreten sozialistischen Arbeit
sah und weü Heilsgeschichte und christliche Inneriichkeit immer wieder

zusammen angerufen und gegen eine soziale Konsequenz des

christlichen Glaubens angeführt worden waren. Die gleiche
Verzweiflung über einen klassenspezifischen Gebrauch der evangelischen

330



Botschaft durch bürgeriich gesinnte Theologen spricht aus dem
Diskussionsvotum des liberalen Pfarrers A. Knellwolf, der sich durch
diesen Gegensatz hinreißen ließ, den Reichen das Recht auf das
Evangelium abzusprechen: «Die Arbeitenden allein haben die frohe
Botschaft nötig, sie allein sind derselben wert.» Knellwolf mußte
unterbrochen werden, weil es darauf einen Tumult gab.

3. Das individuaüstisch mißverstandene Gottesreich

Der Gegensatz der Auffassungen schien unüberbrückbar: Wem es um
die Veränderung der sozialen Zustände ging — und nicht nur um
«friedliche Sozialreform» —, dem wurde so hart entgegnet, daß er die
heilsgeschichüiche Herleitung seines sozialen Protestes und seiner
Vorstellungen aufgeben zu müssen glaubte. Er konnte dann nur noch von
allgemein humanitären Begriffen wie «Brüderiichkeit» und
«Gotteskindschaft» ausgehen, mußte also auf Jesus als Bundesgenossen
verzichten. So stark also saß die Auffassung den meisten Christen in
Fleisch und Blut, daß Christentum und Kirche nur mit einer
statischen Gesellschaft, bestenfaUs mit langsamem friedüchem Wandel
zusammengingen. Gewiß, man glaubte an die verändernde Kraft des
Evangeliums, aber nur im Leben des Einzelnen, nicht in den Strukturen
der Gesellschaft. Bei den Hauptsprechern beider theologisch-kirchlichen

Richtungen scheint am Ende des Jahrhunderts der Rückzug auf
das innerliche Christentum das letzte Wort zu sein. Mit Ausnahme der
drei, vier sozialdemokratischen Pfarrer — alles Liberale — scheint man
sich in der evangeüschen Kirche der deutschen Schweiz einig, daß
«friedüche Sozialreform» das adäquate Mittel gegen die Uebel der
Zeit darstelle.

Für die Arbeiter mußte sich eine solche Haltung wie ein
Beschwichtigungsversuch und vor allem wie eine Parteinahme der
Christen für den Status quo ausnehmen.

Wo sich in diesem Jahrzehnt Pfarrer für eine prinzipiell neue
Eigentumsordnung einsetzten, fühlten sie sich also nicht nur in der
Theologenschaft isoliert, sondern — was schlimmer war — vom eigentlichen

evangelischen Denken abgetrennt, so daß sie auf aufklärerischabstrakte

Ideen rekurrieren mußten. Das Evangelium schien eine Waffe
für die Vertreter der bürgerlichen Gesellschaft und des Status quo
geworden zu sein. Die Kämpfer für eine Veränderung gaben es resigniert
aus der Hand.

Zu hohes C gehört nicht dem und zu dem, den es zu vertreten vorgegeben hat.
(Ernst Bloch, Atheismus im Christentum, Frankfurt am Main 1968, S. 33)

331


	Die reformierten Christen der Schweiz vor der Arbeiterfrage im 19. Jahrhundert (dritter Teil und Schluss). E., Die liberalen Sozialtheoretiker

