Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 74 (1980)

Heft: 11

Artikel: Die reformierten Christen der Schweiz vor der Arbeiterfrage im 19.
Jahrhundert (dritter Teil und Schluss). E., Die liberalen Sozialtheoretiker

Autor: Mattmdller, Markus

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-142865

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-142865
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

MARKUS MATTMULLER

Die reformierten Christen der Schweiz

vor der Arbeiterfrage im 19. Jahrhundert
Dritter Teil und Schluf3

2. Gustav Benz: Klassenharmonie und Sozialpartnerschaft

Gustav Benz, der zwanzig Jahre jiinger war als Probst, ist in diesem
Punkte realistischer gewesen. Der 28jihrige Pfarrer von Wagenhausen
im Thurgau wurde 1894 von einem Verein, in dem fromme Kauf-
leute und Unternehmer saBen, als «Sekretidr fiir evangelisch-soziale
Bestrebungen» nach Basel gerufen. Er unternahm zur Ausbildung fiir
dieses Amt eine griindliche Studienreise nach Deutschland, zu Stoecker
und Naumann, zu den Werken der Inneren Mission und der
Stadtmission. Es mag Reflex dieser Erkundungsfahrt sein, daB3 der
frithe Benz recht kdmpferisch gegen die Sozialisten auftrat: «Es bleibt
dabei, daB3 Christentum und Sozialdemokratie nicht zusammenzureimen
sind.» Aber darnach kamen Jahrzehnte der Praxis, des «téglichen
Verkehrs mit der Arbeiterbevolkerung eines Industriequartiers», die
Benz’ Auffassungen nach seinem eigenen Zeugnis stark geprédgt haben.
Der Arbeitersekretdar und spdtere Basler Gemeindepfarrer nahm die
Lebensnot der Fabrikarbeiter in solcher Deutlichkeit wahr, daB er
nicht mehr auf einer «rein religioseny Ebene bleiben konnte. Wie andere
Orthodoxe scheint er zunidchst von der Frage der Sonntagsruhe her
fir die staatliche Sozialreform gewonnen worden zu sein; schon
Probst, in mehr als einer Hinsicht sein Vorginger, war als «Sonntags-
Probsty bekannt geworden. Benz, der begnadete Beobachter, erkannte
rasch, daB fiir Frauen und Ménner der Sonntag kein freier Tag wurde,
wenn am Samstag bis spidt gearbeitet werden mubBte. Folgerichtig
begann er fiir den freien Samstagnachmittag zu kdmpfen; auf diesem
Gebiet darf er fiir die Schweiz als Pionier bezeichnet werden. Weil
aber diese Forderung in Konkurrenz stand mit der des Achtstunden-
tages, wurde Benz zum Kenner des gesamten Arbeitsrechtes und Vor-
kdmpfer der Revision des Fabrikgesetzes. Thm ist es wohl zu einem
groflen Teil zu verdanken, daB sich bei der kirchlichen Rechten der
Widerstand gegen die Sozialgesetzgebung legte. Als Kronung seines
Werkes erlebte Benz, wie die von ikm mitgeschaffene freiwillige Ar-
beitslosenkasse im Kanton Basel-Stadt durch Gesetz fiir die unter-
sten Gehaltsklassen obligatorisch erklidrt wurde und daB er als neutraler
Prisident der entsprechenden Kasse, von Arbeitnehmern und Arbeit-

324



gebern hoch geachtet, jahrelang ein wichtiges Sozialwerk leiten durfte.
Vielleicht ist es kein Zufall, dal gerade ein «positiver» Pfarrer den
Weg zur staatlichen Sozialreform so leicht fand, denn einem solchen
standen keine liberalistischen, gegen Staatsintervention gerichteten Be-
denken im Wege. .

Die evangelischen Arbeitervereine, an deren Tagungen Benz
seine wegweisenden Referate zur Sozialreform hielt — {ibrigens im
gleichen Jahrzehnt 1900—1910, in dem bei den Sozialdemokraten der
«positivey Pfarrer Howard Eugster-Ziist zu einem fiihrenden Speziali-
sten fiir Sozialreform aufstieg —, erfaten in Basel, Ziirich und Bern
immerhin eine nicht unbetrichtliche Schar von Arbeitern. Es ist darum
wichtig zu wissen, wie Benz das Verhiltnis des christlichen Arbeiters
zum Sozialismus, zu den Gewerkschaften, zur Arbeiterpartei sah. Hier
hat er sich, zusammen mit der Entwicklung der Arbeiterbewegung und
der Industrie, deutlich von der abwehrenden Position der stoeckerisch-
probstischen Friihzeit wegentwickelt.

«Es geht nicht an, dem christlichen Arbeiter zu wehren, sich an
der Arbeiterbewegung zu beteiligen, trotz allen Gefahren und sittlichen
Konflikten, die dem einzelnen fiir seine Stellung als Christ daraus er-
wachsen mogen. Es ist vielmehr ihrer aller sittliche Pflicht, daB sie sich
an den Bewegungen und Fragen ihrer Gebiete beteiligen und dabei
als Christen sich betdtigen und bewdhren.» Benz erkannte als erster
Schweizer Pfarrer, «daBl in der Arbeiterbewegung auch gewaltige sitt-
liche Faktoren wirken. Man muBl nur die geistige und moralische
Stumpfheit und Verkommenheit der industriellen Arbeitermassen im
ersten Drittel des 19. Jahrhunderts mit dem vergleichen, was an geisti-
gen und sittlichen Kriften in der jetzigen Arbeiterbewegung aller Kul-
turlinder lebendig ist, so 14Bt es sich mit Hinden greifen, daB wir da
eine Bewegung von ganz hervorragender sittlicher Bedeutung vor uns
haben.» Beim spéteren Benz findet sich keinerlei Warnung vor dem
Sozialismus mehr, keine Antithese Christ-Sozialist.

Man erreicht mit Benz schon vor der Jahrhundertwende einen
Punkt der positiven Beurteilung der Arbeiterbewegung, wie er im
schweizerischen Protestantismus bisher von keinem Theologen erreicht
worden war, ohne daf3 der betreffende selber Sozialist wurde. Was lag
nun aber zwischen dieser Position und der eines Eugster-Ziist, eines
- Kutter, eines Ragaz, welche sich mit prophetischer Einseitigkeit auf die
Seite der Arbeiterbewegung stellten, so dafl die meisten von ihnen auch
Sozialdemokraten werden konnten, und zwar unter ausdriicklicher Ab-
leitung thres Schrittes aus dem Evangelium? Der Unterschied reduziert
sich meines Erachtens auf ein anderes Verstindnis der Reich-Gottes-
Geschichte. Benz hatte ein harmonisches Gesellschaftsbild und eifie
entsprechende Geschichtsauffassung. Als es darum ging, ob man den

325



freien Samstagnachmittag sofort fordern sollte, erinnerte Benz an die
gemeinsamen Interessen aller von der Industric Lebenden: «Der ver-
stindige Arbeiter wird auch des gemeinsamen Interesses gedenken, das
ihn mit seinem Arbeitgeber verbindet.» Es gebe bei den Arbeiter-
forderungen «eine Grenze, deren Ueberschreitung den Arbeitnehmern
ebenso zum Schaden gereichte wie den Arbeitgeberny. Wohlverstanden:
Benz ist nicht gegen Gewerkschaften, nicht gegen Streiks. Aber
die Sozialreform, Kern und Stern seiner sozialen Ideen, soll in Sozial-
partnerschaft vorwirts gebracht werden. Klassenkampf — Benz sagt
«KlassenhaBly — ist abzulehnen. Hier zeigt sich die groBe Ent-
scheidungsfrage, die sich den sozial gesinnten schweizerischen Christen
um 1900 bedringend stellte: War es denkbar, alles von harmonischer
Entwicklung innerhalb der bisherigen Strukturen zu erwarten, oder
mufBte man das Dringen der Arbeiter auf Systemverdnderung mit-
machen? Die Entscheidung eines Christen fiir die eine oder andere
Seite hing daran, wie er sich den Gang des Reiches Gottes auf Erden
vorstellte, ob als harmonische Entwicklung oder als Einbruch durch
Krisen und Kidmpfe. Das harmonistische Entwicklungsbild kam, so will
mir scheinen, bald in die Krise, als der Klassenkampf immer hirter
wurde und sich seinem Hohepunkt, der Zeit zwischen den Weltkriegen,
entgegenbewegte. Es fillt auf, dal der Sozialdenker Benz seit etwa 1910
verstummt und nur noch der Prediger vernommen wird. War vielleicht
diese Form der sozialpartnerschaftlichen Reform nur in Zeiten moglich,
in denen die Polarisierung der sozialen Parteien nicht besonders aus-
gepragt war?

E. Die liberalen Sozialtheoretiker

Die Entwicklung der schweizerischen Gesellschaft trieb aber seit der
Mitte der 1890er Jahre auf einen immer hédrter werdenden Klassen-
kampf zu. In dieser Zeit war im schweizerischen Protestantismus die
Diskussion iiber die «Arbeiterfragey praktisch dauernd im Gange. Um
1900 — also bevor die neue Tendenz der Blumhardt-Kutter-Ragaz sich
horen lieB — spielte sie sich in Form eines Dreieckgesprichs ab; die
drei Teilnehmer waren die sozialistischen Pfarrer, meistens durch Pflii-
ger vertreten, die «positiveny Sozialpfarrer mit ihren evangelischen
Arbeitervereinen und die liberalen Sozialtheoretiker, deren Denken wir
nun zum AbschluBl noch kennenlernen miissen. -

Es mengte sich ndmlich in die Auseinandersetzung um die «so-
ziale Fragey etwas vom Richtungsstreit, der damals die evangelische
Schweiz mehr beschiiftigte als das Verhidltnis zur Gesellschaft: die so-
zialistischen Pfarrer der ersten Generation kamen alle vom Liberalis-
mus her, wihrend die ¢positiven» offenbar eine Barriere gegeniiber
dem Sozialismus empfanden, die von ihrer dogmatischen Position her-
kommen mochte.

326



Die liberale Theologie — in der Schweiz oft als «Reformtheologie»
bezeichnet — hatte zum Sozialismus einen leichteren, zugleich
aber auch einen schwierigeren Zugang als die orthodoxe. Die Nihe er-
gab sich aus der geistesgeschichtlichen Stellung des Liberalismus, die
Ferne aus seiner Position innerhalb der Gesellschaft. Ideologisch ge-
sehen, besteht die bekannte Wurzelgemeinschaft von Liberalismus und
Sozialismus; beide wachsen aus der gesamteuropidischen Aufklirung
hervor. Die Reformtheologen glaubten wie die frithen Sozialisten an’
die Perfektibilitit des Menschen und der Zustinde; das muBte sie
fiir das sozialistische Denken empfinglich machen. Dem stand aber
die liberale Lehre von der freien, durch nichts einzuschridnkenden
Personlichkeit und die Ansicht vom automatisch sich einstellenden
Gleichgewicht der Interessen entgegen. Dieses liberalistische und da-
mit gegen den Sozialismus wirkende Element wurde verstirkt durch
die Tatsache, daB3 die Reformer fiir ihren innerkirchlichen Kampf gegen
Dogmenzwang und Bekenntnisenge als Bundesgenossen die starke
Partei des politischen Freisinns brauchten und daB die fithrenden Frei-
sinnigen, die den schweizerischen Bundesstaat geschaffen hatten, eine
ausgesprochen biirgerliche Gruppe waren, in der Bankiers, Unterneh-
mer und Kaufleute den Ton angaben. Die kirchenpolitisch umstrit-
tenen Reformer hatten es darum nicht leicht, sich von diesen Alliierten
zu distanzieren und sozialistisch zu predigen.

Trotzdem fiel es den liberalen Theologen leichter, ohne Vorur-
teil an die «Soziale Fragey heranzutreten; sie haben es auch zeitlich
eher getan als die «Positiveny. Sogar im industriefernen Graubiinden
gibt es schon friih einen liberalen Pfarrer, Luzi Michel (1841-1876),
der Mitglied des friihsozialistischen Griitlivereins war und sich in seiner
Zeitschrift «Der Volksmanny ausgerechnet in der schlimmen Zeit
des Commune-Schocks als Sozialisten bezeichnete und ein Biindnis
der Kleinbauern mit den Arbeitern forderte. An solchen Figuren
— und ein Bitzius, ein Brandt und spiter Pfliiger sind sehr #hn-
lich — erkennt man die Nihe des der Welt zugewandten reform-
freudigen und nicht von theologischen Skrupeln gehemmten frithen
Liberalismus zur frithen Arbeiterbewegung. \

1. Conrad Wilhelm Kambli:
Fiir ernsthafte Sozialreform, aber gegen «Verirrungen des Sozialismus»

Aber diese kimpferischen linken Freisinnigen bildeten in der immer
stirker werdenden Reformrichtung der Schweiz nur einen schwachen
Fliigel. Das Gros der Reform verharrte in einer dosierten Distanz
zum Sozialismus und zur Arbeiterbewegung. Man kann das bei keinem
seiner Vertreter so gut beobachten wie bei dem «Grand Old Many der

327



Liberalen in der Schweiz, dem Freund Langs und Biedermanns,
der der eigentliche Sprecher der Freisinnigen in den sozialethischen
Fragen gewesen ist, bei Conrad Wilhelm Kambli (1829—1914). Er hat
sich von der Commune-Zeit bis zur Jahrhundertwende zur «sozialen
Frage» in der Predigergesellschaft und auflerhalb derselben immer
wieder geduBert und darf als Sprecher der liberalen Gruppe gelten.

Kambli stammte aus dem in gewissen Regionen stark industriali-
sierten Kanton Ziirich, der an seiner Universitit auch das Zentrum
der kirchlichen Reform beherbergte. Schon in seiner ersten Vikariats-
stelle lernte er in Wetzikon das Elend der Fabrikkinder kennen (1851—
1853). Im Gegensatz zu seinem Freund, dem liberalen Dogmatiker
A. E. Biedermann, welcher stets konservativ dachte, war Kambli als
Pfarrer in Horgen (1863—1884) ein ernsthafter Sozialreformer; er
kimpfte fiir eine moderne Armenpflege, setzte sich fiir eine Kranken-
pflege-Ausbildung ein, welche nicht dogmatisch festgelegt war, kimpfte
1877 intensiv fiir das eidgenossische Fabrikgesetz, wirkte mit an der
Bekimpfung der Todesstrafe, griindete Kinderhorte und eine nicht-
konfessionelle Schule fiir Krankenpflegerinnen. «Die sozialen Ideen
des Christentums und ihre Verwertung in den Kimpfen der Gegen-
warty heillt ein Vortrag von 1878. 1884 referierte er am schweizeri-
schen Reformtag iiber «Die Stellung des freien Christentums zu den
sozialen Parteien» — das war vier Jahre vor der definitiven Griindung
der SPS. Kambli war dann von 1885 an zwanzig Jahre Pfarrer und
Dekan in St. Gallen-St. Lorenzen. In dieser Zeit hat er den Vortrag
zu einem gewichtigen Buch ausgestaltet, das als autoritative Stimme
der Reformer zum Thema gelten kann.

Das Buch «Die sozialen Parteien und unsere Stellung zu denselbeny
erschien 1887; am Predigerfest von 1893 votierte Kambli in der
Diskussion ausfiihrlich und im gleichen Sinne. Man darf damit ohne
Bedenken seine Stimme als die um 1890 fiir das «freie Christentumy
in der Schweiz reprisentative ansehen.

Kambli fiihrt aus, der freisinnige Protestantismus stehe der sozialen
Frage besonders nahe, weil er von jeher die Freiheit des Individuums,
dessen Autonomie, habe vertreten wollen. Nach Kambli gibt es keine
christliche Oekonomie, aber eine christliche Art, zwischen alternativen
Modellen der Ockonomie auszuwihlen. Die sozialistischen Losungsvor-
schliage der «Sozialen Fragey passen insofern zum Christentum, als sie
die Solidaritit der Menschen ausdriicken — Kambli leitet diese
aus der Gotteskindschaft und Bruderschaft der Menschen ab. Aber
es besteht eine Differenz zwischen christlichen und sozialistischen
Leitbildern, wenn der Sozialismus die Autonomie des Menschen ge-
fahrdet. Kambli ist deshalb fiir gesetzlichen Arbeiterschutz, fiir Selbst-
hilfekassen der Arbeiter, fiir Gewerkschaften — allerdings nur in ge-

328



wissen Grenzen — und natiirlich, wie-alle christlichen Sozialdenker des
19. Jahrhunderts, fiir Genossenschaften. Aber er lehnt an der Sozial-
demokratie ihren Atheismus und die Lehre von der freien Liebe ab, die
er beide fiir konstitutiv hilt, dazu auch den Glauben an die Not-
wendigkeit der Revolution. In seinem Werk gibt es noch einen langen
Abschnitt iiber die «Verirrungen der Sozialdemokratie», und dort ist
der Atheismus nur e¢in Vorwurf neben vielen anderen. Kambli er-
kennt zum Beispiel nicht, dal die Entwiirdigung der Arbeit, ihre
Unterdriickung durch Fremdbestimmung, schon in den zeitgendssischen
Fabriken vorhanden war, weshalb er sich nur Sorgen iiber die Mensch-
lichkeit der Arbeit im sozialistischen Zukunftsstaat macht. Die Initiative
der freien Personlichkeit, die er fiir ein Hauptzeichen der menschlichen
Autonomie hilt, sieht er in einer Kollektivwirtschaft gefahrdet, fragt
sich aber nicht, wieviele Menschen im kapitalistischen System an der
freien Entfaltung gehindert werden. Er kdmpft gegen die freie Liebe,
ohne zu iiberlegen, wie unemanzipiert, ja sklavisch die Stellung der
Frau in der biirgerlichen Gesellschaft und in der kapitalistischen Wirt-
schaft ist. Das alles heifit, daffi Kambli die «Verirrungen des Sozialismus»
im Grunde von einer individualistisch-liberalistischen Gesinnung her -
angreift und in diesen Punkten unkritisch die Standards seiner biirger-
lichen Umwelt anwendet, ohne allfdllige andere Tendenzen aus dem
Evangelium wahrzunehmen.

Mit allen diesen AeuBerungen — wir haben nur einen Aspekt aus
dem reichen Buch herausgehoben — wird Kambli in seinem Verhilt-
nis zum Sozialismus ein typischer Apologet. Er richtet immer die Gren-
ze auf: Bis hierher und nicht weiter! Die Lehre vom Eigentum, das
fir die freie PersOnlichkeit nétig sei, hindert am Eingehen auf die
sozialistische FEigentumslehre, eine biirgerliche Sozialvorstellung liel3
kein Verstindnis fiir die Emanzipation der Frau aufkommen. Dabei
war Kambli ohne Zweifel um 1890 derjenige schweizerische Pfarrer,
der am meisten iiber den Sozialismus gelesen und am intensivsten
tiber ihn nachgedacht hatte. So erlaubt er uns jetzt auch, die Position
der in mannigfaltige Gruppen zerteilten schweizerischen Reformierten
am Jahrhundertende zusammenfassend zu bestimmen.

2. Benz-Pfliiger-Kambli: Ein symptomatisches Streitgesprich

Im Herbst 1897 verhandelte man am schweizerischen Predigerfest in
Chur zum letzten Male im alten Jahrhundert {iber die «Soziale Frage».
Gustav Benz und Paul Pfliiger duBerten sich zum Tagungsthema «Wie
hat die Kirche unter den heutigen Verhiltnissen den Armen das Evan-
gelium zu predigen?y» Die beiden Referenten vertraten nach dem
Brauch des Pfarrvereins die beiden kirchlich-theologischen Richtungen.

329



In der Diskussion duBerte sich mit Kambli auch die dritte der bisher
festgestellten Tendenzen, die nichtsozialistisch-liberale. Benz forderte
die Uebersetzung der evangelischen Botschaft in die gegenwirtige
Situation hinein; es gelte «Christum in die Gegenwart und ihre Fragen
und Note hineinzudenken, zu iibersetzeny — er suchte also eine zeit-
gemidBe Verkiindigung, aber fiir die Inhalte des alien Evangeliums.
Diese fiihrte seiner Meinung nach nicht zu einer Systeménderung,
sondern zu einer «friedlichen Sozialreform». Pfliiger redete nicht vom
Evangelium und nicht von der Nachfolge Christi; er vertrat eine Reli-
gion des ethischen Idealismus und der Humanitit «ohne mystisch-
supranaturalistischen FEinschlagy. Predigten sollten sich mit sozialen
Themen befassen und sich nicht bemiihen, um jeden Preis Neutrali-
tdt zu wahren, sondern durchaus fiir die Armen und Entrechteten
Partei nchmen.

In der Diskussion erfolgte die seltsame Wendung, daBl der alte
Kambli eingriff und sich eher auf die Seite des «positiveny Redners
stellte. Bei seinem Versuch, zwischen Benz, der vor allem das Innerlich-
Religiose, und Pfliiger, der das AeuBerlich-Soziale betont hatte, zu
vermitteln, geriet er immer stirker auf die Seite der Innerlichkeit. Vor-
aussetzung fiir eine richtige Sozialarbeit seien ¢Bufle und Bekehrung
des Einzelneny. Kambli scheute sich auch nicht, den Begriff der Armut
zu spiritualisieren: «J ede Gemeinde ist eine Gemeinde von Miih-
seligen und Beladenen, und diesen allen, Armen am Leib und
Armen am Herzen, gilt es das Wort der Hilfe zu verkiinden.» Voraus-
setzungen fiir eine richtige soziale Arbeit secien «Bufle und Bekehrung
des Finzelnen»; Gnade und Bekehrung diirften nicht in Gegensatz
zueinander gestellt werden. Damit hatte der alte liberale Kédmpe sich im
Grunde gegen eine christlich begriindete Verdnderungsarbeit an den
gesellschaftlichen Strukturen gestellt und war damit auf die Seite des
jungen «positiveny Arbeitersekretidrs gegen die jungen liberalen So-
zialisten getreten.

Dieses Streitgesprach beleuchtet die Situation am Ende des 19.
Jahrhunderts. Offenbar hatte die Polarisierung, die in dieser Epoche
des Klassenkampfes durch die ganze Gesellschaft ging, auch bei den
Theologen zum Bezug antithetischer Positionen gefiihrt, die sogar —
man nimmt es mit Staunen wahr — fiir einmal den Graben zwischen
den theologischen Richtungen iiberwinden. Pfliiger gab offenbar im
wesentlichen den heilsgeschichtlichen Gehalt des Evangeliums preis,
weil er von ihm aus keinen Weg zur konkreten sozialistischen Arbeit
sah und weil Heilsgeschichte und christliche Innerlichkeit immer wie-
der zusammen angerufen und gegen eine soziale Konsequenz des
christlichen Glaubens angefithrt worden waren. Die gleiche Ver-
zweiflung iiber einen klassenspezifischen Gebrauch der evangelischen

330



Botschaft durch biirgerlich gesinnte Theologen spricht aus dem Dis-
kussionsvotum des liberalen Pfarrers A. Knellwolf, der sich durch
diesen Gegensatz hinreiflen lie3, den Reichen das Recht auf das Evan-
gelium abzusprechen: «Die Arbeitenden allein haben die frohe Bot-
schaft notig, sie allein sind derselben wert.» Knellwolf muBte unter-
brochen werden, weil es darauf einen Tumult gab.

3. Das individualistisch miBverstandene Gottesreich

Der Gegensatz der Auffassungen schien uniiberbriickbar: Wem es um
die Verdnderung der sozialen Zustinde ging — und nicht nur um
«friedliche Sozialreform» —, dem wurde so hart entgegnet, daB er die
heilsgeschichtliche Herleitung seines sozialen Protestes und seiner Vor-
stellungen aufgeben zu miissen glaubte. Er konnte dann nur noch von
allgemein humanitiren Begriffen wie ¢Briiderlichkeit» und «Gottes-
kindschafty ausgehen, muBte also auf Jesus als Bundesgenossen ver-
zichten. So stark also safl die Auffassung den meisten Christen in
Fleisch und Blut, da3 Christentum und Kirche nur mit einer stati-
schen Gesellschaft, bestenfalls mit langsamem friedlichem Wandel zu-
sammengingen. Gewil3, man glaubte an die verindernde Kraft des
Evangeliums, aber nur im Leben des Einzelnen, nicht in den Strukturen
der Gesellschaft. Bei den Hauptsprechern beider theologisch-kirch-
lichen Richtungen scheint am Ende des Jahrhunderts der Riickzug auf
das innerliche Christentum das letzte Wort zu sein. Mit Ausnahme der
drei, vier sozialdemokratischen Pfarrer — alles Liberale — scheint man
sich in der evangelischen Kirche der deutschen Schweiz einig, daB
«friedliche Sozialreformy das addquate Mittel gegen die Uebel der
Zeit darstelle.

Fiir die Arbeiter muflte sich eine solche Haltung wie ein Be-
schwichtigungsversuch und vor allem wie eine Parteinahme der
Christen fiir den Status quo ausnehmen.

Wo sich in diesem Jahrzehnt Pfarrer fiir eine prinzipiell neue
Eigentumsordnung einsetzten, fiihlten sie sich also nicht nur in der
Theologenschaft isoliert, sondern — was schlimmer war — vom eigent-
lichen evangelischen Denken abgetrennt, so daB sie auf aufklirerisch-
abstrakte Ideen rekurrieren muBiten. Das Evangelium schien eine Waffe
fiir die Vertreter der biirgerlichen Gesellschaft und des Status quo
geworden zu sein. Die Kidmpfer fiir eine Verdnderung gaben es resigniert
aus der Hand.

Zu hohes C gehdrt nicht dem und zu dem, den es zu vertreten vorgegeben hat.
(Ernst Bloch, Atheismus im Christentum, Frankfurt am Main 1968, S. 33)

331



	Die reformierten Christen der Schweiz vor der Arbeiterfrage im 19. Jahrhundert (dritter Teil und Schluss). E., Die liberalen Sozialtheoretiker

