
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 74 (1980)

Heft: 11

Artikel: Die Bedeutung der Kultur im Befreiungskampf von Moçambique

Autor: Zürcher, Maja

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-142864

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-142864
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MAJA ZÜRCHER

Die Bedeutung der Kultur
im Befreiungskampf von Moçambique

Die revolutionären Befreiungsbewegungen in Afrika werden oft nur
unter dem müitärischen Gesichtspunkt gesehen. Selten erreichen uns
Informationen über ihre konstruktive Aufbauarbeit in Ländern, die für
die nationale Unabhängigkeit kämpfen. Auch die Guérilleros wissen
indessen, daß der Friede durch den Befreiungskampf vorbereitet werden
muß. Zusammen mit der Bevölkerung suchen sie nach Lösungen —
und nur eine davon ist militärischer Art —, um von fremder Herrschaft
und deren vernichtenden Wertmaßstäben unabhängig zu werden.

Die Revolution sieht in der Gewaltlosigkeit einen hohen Wert, der
als Teü der afrikanischen Kulturtradition einen weit größeren Raum in
Anspruch nimmt als die Anwendung von Gewalt. Die Hoffnung auf
ein anderes, ein würdiges Leben für alle ist die treibende Kraft während
des Kampfes für die politische Unabhängigkeit. Und später? Woher
kommen die positiven Impulse, welche die Menschen bewegen, nun
auch für die wirtschaftliche Unabhängigkeit zu kämpfen? Um eine
Antwort zu bekommen, brauchte ich Zeit und einen Ort, wo die
Auseinandersetzung mit dieser Frage stattfindet. Ich hatte den Wunsch,
nach Moçambique zu reisen.

Mein Gesuch für ein Einreisevisum wurde von der Regierung
positiv beantwortet, und ich war erstaunt über ihre offene und
großzügige Haltung gegenüber meinem kultureUen Reiseprojekt; denn noch
während meines Aufenthaltes von August bis Dezember 1979 litt das
Land stark unter den Bombardierungen des damaligen rhodesischen
Regimes. Mein ursprüngliches Ziel, bei den Makonde-Bildhauern den
Einfluß des bewaffneten Kampfes auf ihre künstlerische Tätigkeit zu
studieren, wurde vom Kulturminister begrüßt und zugleich erweitert.
Es wurde mir eine Aufgabe anvertraut, dank welcher ich den tiefen Sinn
der Volkskultur erfuhr: Ich arbeitete mit den Stickern einer
Teppichkooperative zusammen, die bislang Teppiche nach Entwürfen aus der
portugiesischen Kolonialzeit ausgeführt hatten und die nun versuchten,
sich von den fremden Vorlagen zu lösen, um ihre eigene Formen- und
Farbensprache zu finden. Sie begannen ihr eigenes Leben darzusteUen
und ihre Geschichte selbst zu formulieren.

Kultur als revolutionäres Bewußtsein

«Dank thanks to) der Unterdrückung und schrecklichen Leiden
unseres Volkes erlangten wir das Bewußtsein, daß wir keinem Menschen

317



etwas auch nur annähernd Aehnliches wünschen, und sei er auch unser

größter Feind. Wir haben viel gelernt durch die brutale
Gewaltanwendung, die wir erfuhren und immer noch erfahren. Niemals werden
wir eine Wiederholung solcher Unmenschlichkeit in unserem zukünftig,
befreiten Land dulden, auch nicht im Zeichen der Rache.» Das waren
die Worte eines Mitglieds der ZANU-Befreiungsbewegung im Frühling
1977, anläßlich der Gründung des «Comité de soutien du Zimbabwe»
in Paris. Drei Jahre später, am 18. April 1980, feierte Simbabwe seine

Unabhängigkeit, errungen durch einen kompromißlosen Einsatz auf
militärischer und diplomatischer Ebene.

Das Entscheidende war jedoch der Kampf für das Erlangen eines
revolutionären Bewußtseins in den Volksmassen. Denn die
Unabhängigkeit ist die Frucht enger und echter Zusammenarbeit aller
Menschen während des Befreiungskampfes. Sie ist das Resultat einer
konsequenten Selbsterziehung, eines Austauschs des Wissens, einer
positiven Auseinandersetzung mit den Schwierigkeiten auf dem Weg zu
diesem Ziel.

Nach Ansicht von afrikanischen Führerpersönlichkeiten, im
besonderen auch von Amilcar Cabrai, ist während der jahrhundertelangen

fremden Machtherrschaft die Kultur im Landesinnern nie
erloschen. Die Bedeutung der Volkskultur als etwas nicht Minderwertiges

wurde zur Grundlage eines neuen Verständnisses. Und in dieser
Volkskultur ruhte die Kraft der afrikanischen Lebensempfindung. Die
Freiheitsbewegungen wußten mit dieser lebendigen Glut umzugehen
und aus ihr und durch sie das Feuer für die Selbstbefreiung zu
entfachen. Dies bedeutete eine Herausforderung an die Kraft der Intelligenz

und des Ethos, an die Kraft des Geistigen.
Der Sieg der revolutionären Volksarmeen im südlichen Afrika ist

also kein Zufall. Das gilt für die ZANU von Simbabwe. Das gut aber
auch für die FRELIMO (Befreiungsfront von Moçambique), die ihr
Land schon am 25. Juni 1975 zur Unabhängigkeit geführt hat Und das
wird wohl nicht weniger für den PAC gelten, die Befreiungsorganisation

des Volkes von Azania (Südafrika), welche die Macht der
Apartheid-Regierung brechen will.

Befreiung von 500jähriger Kolonialherrschaft

Die verschiedenen Menschengruppen in Moçambique hatten vorerst
das Ziel der inneren Einheit im sozialen und ethnischen Bereich
zu erarbeiten. Der junge Staat hat eine vorwiegend ländüche
Bevölkerung, aufgeteilt in viele Stämme. Ein Teü der Männer und Frauen
aus dem Volk mußte sich auf oft langwierigen Umwegen die Fähigkeit

zu einer revolutionären Analyse der Prinzipien und des daraus re-

318



sultierenden Programmes für eine Politik aneignen, welche die
Befreiung von 500jähriger Kolonialherrschaft bringen konnte. Diese
Kader brauchten im Austausch das Wissen der Bauern, um mit den
positiven Werten der alten, in der Landbevölkerung verwurzelten Kultur
vertraut zu werden, aus der schon immer eine Kraft zum Widerstand
gegen die Unterdrückung hervorging.

Die portugiesischen Kolonisatoren kannten die patriotische, befreiende

und revolutionäre Kraft der volkseigenen Kultur. Sie versuchten,
diese zu vernichten und sie zu ersetzen durch Werte und
Kulturmodelle des europäischen Bürgertums. Des Kolonisators Ziel war es, aus
der Volkskultur einen folkloristischen und exotischen Akt zu machen,
ohne intellektueUen Wert, mit andern Worten: sie zum Symbol einer
untergeordneten Kultur zu entwerten. Daraus ergab sich eine Schwierigkeit,

speziell innerhalb größerer Agglomerationen sowie entlang der
Küste, nämlich die der Komplexe gegenüber der eigenen afrikanischen
Persönlichkeit und des Mißtrauens gegenüber aUem Nationalen.

Die Frelimo begann ihren Kampf am 25. September 1964 unter
der Führung ihres ersten Präsidenten Eduardo Mondlane. Ein Jahr
später schon gab es im Norden von Moçambique, nahe der Grenze zu
Tansania, drei «befreite Zonen». Als sich dort der Guerillakrieg
entwickelte und die portugiesische Kolonialadministration zum Rückzug
gezwungen war, übernahm die Frelimo die Verantwortung. Um die
Grundlagen für eine Volks-Demokratie aufzubauen, war das Zeigen
neuer Wege wesentlich, wie das koloniale Erbe, die wirtschaftliche und
soziale Armut, der Tribalismus und Rassismus beseitigt werden könnten.
Das wäre jedoch undenkbar gewesen, hätte das Volk von Moçambique
(jedenfaUs ein entscheidender Teü davon) nicht durch sich selbst
entdeckt, daß die Befreiung möglich war.

Samora Machel, der heutige Präsident der Volksrepublik von
Moçambique, erklärte in einem Gespräch: «Die Ideen kommen aus
der Erfahrung (Praxis). Als wir vor Jahren begannen, wollten wir unser
Volk befreien; und wir fanden, daß sich das Volk selbst befreien muß,
sofern diese Befreiung echt sein soU. Wir entdeckten, daß sich ein Volk
nicht selbst befreien kann, wenn es sich nicht direkt am Prozeß der
Befreiung mitbeteüigt, um seine ihm eigenen Lösungen zu suchen. So
haben wir langsam eine revolutionäre Praxis angenommen, die wir
kontrollierten und förderten und gegen die koloniale Macht schützten.
Die revolutionäre Praxis ermöglichte diese Mitbeteiligung der
Volksmassen (sei diese politischer, sozialer oder kultureller Natur); sie hat
sich dann fortwährend durch sich selbst entwickelt. — Wir machten
Fehler, und wir lernten sie zu korrigieren. Wir hatten Erfolge, und
wir wußten sie zu erweitern. Auf diese Weise hat die Theorie unserer
Arbeitsmethode (Praxis) ihre revolutionäre Form angenommen.»

319



Auf dem Weg zum neuen Menschen

Die Zeit des Ringens für die Unabhängigkeit war trotz des Grauens
des Krieges eine Zeit der Reifung. Die Frelimo-Soldaten wurden nicht
nur in der Handhabung der Waffen ausgebildet, sondern auch im
Erkennen des Feindes, welcher nicht unbedingt ein äußerer ist. «In
Wirklichkeit sitzt der Feind in unseren Köpfen. Wollen wir ihm gegenüber

siegreich sein, müssen wir eine neue Mentalität schaffen und uns
von der kulturellen Kolonisierung befreien. Das wird mit der Geburt
des neuen Menschen kommen der die in der allzulangen Epoche
der Kolonisierung und des Obskurantismus erworbenen Komplexe
endgültig begraben wird» (Machel).

Die neue, kreative Haltung der Menschen im heutigen Moçambique

gründet auf den Erfahrungen und grundsätzlichen politischen
Auseinandersetzungen des zehnjährigen Befreiungskampfes. Gesundheit,

Wirtschaft, Erziehung und die Wiederbelebung der traditionellen

Kultur hatten neben der militärischen Verteidigung eine zentrale
Bedeutung.

Volksgesundheit

Die befreiten Zonen wurden aufgeteilt in Provinzen, Distrikte und
Gemeinden. In jeder Provinz wurde ein mobiles Spital im Busch
eingerichtet, in jedem Distrikt ein Gesundheitszentrum und in jeder
Gemeinde ein Sanitätsposten für erste Hilfe. Da die Kader zu jener Zeit
kaum über mehr als eine elementare Bildung verfügten, wurden für sie
Intensivkurse von 10 Monaten eingeführt. Dort erlangten sie Kenntnisse

über individuelle und kollektive Hygiene, über die Wichtigkeit
von sanitären Anlagen, aber auch einfache Kenntnisse in Diagnostik
und Therapie der häufigsten Krankheiten auf dem Lande. Schon 1966
konnten die ersten «Agenten der Gesundheit» (eine Art Barfußärzte)
ausgebildet werden. Ebenso wurden die Soldaten — darunter auch
Frauen — mit den notwendigsten Gesundheitsprinzipien vertraut
gemacht, damit sie diese an die Bevölkerung, mit der sie oftmals als erste
in Kontakt kamen, weiter vermittelten. Es handelte sich um vorbeugende

Methoden. Als sich die befreiten Zonen erweiterten, wuchs
auch ständig die Zahl der zu betreuenden Menschen. Deshalb reichten
die vorhandenen Mittel für eine kurative Medizin nicht mehr aus.
Die Zuflucht zur Präventivmedizin entsprang aber nicht einer
wissenschaftlich begründeten Wahl, sondern sie ergab sich als eine volksnahe

Lösung der Probleme. Tausende von Latrinen wurden gebaut.
Mehr als eine Million Menschen, fast die ganze Bevölkerung der
befreiten Zonen, wurden gegen Pocken und Cholera geimpft.

«Die Mobilisierung des Volkes für die Verteidigung der
Volksgesundheit», das heißt die Erziehung zur Gesundheitspflege und zu bes-

320



serer Ernährung, wurde zu einer politischen Aufgabe, die Förderung
der Gesundheit in der Gemeinde zur Aufgabe der Gemeinde selbst.
Und die Präventivmedizin gewann nun ihre wahre Dimension.

Wirtschaft

Auch andere Umstände zeugen vom Entschluß, sich auf die eigenen
Kräfte abzustützen. Bargeld existierte nicht, der Handel bestand in
Tauschgeschäften. Während tagelangen Fußmärschen, unter der Gefahr
von Luftangriffen und verminten Landstrichen, trugen die Frauen
die zur Ausfuhr bestimmte Handelsware bis weit hinein ins befreundete
Nachbarland. In Tansania — der einzigen Verbindung zur Außenwelt
— tauschten sie alles gegen die dringend notwendigen Lebensgüter
und gegen Waffen.

Es entstanden gemeinschaftlich verwaltete Küchen, Läden und
Werkstätten für Gebrauchsgegenstände und Haushaltwaren aus Ton
und Bambus, Werkzeuge für die Landwirtschaft sowie selbstgefertigte
Waffen (zumindest in der ersten Phase des Befreiungskampfes). Die
Bauern, welche der Tradition entsprechend in auseinandergelegenen
Weilern und Gehöften wohnten, erkannten die Vorteile von
landwirtschaftlichen Genossenschaften. Sie begannen die Aecker gemeinsam
zu bestellen. Daraus wuchs sehr langsam im Laufe der Jahre der
Wunsch nach Gemeinschaftsdörfern, deren Zahl heute auf mehr als
1 000 angestiegen ist. (Die Frelimo ermutigt die Menschen dazu und
ist ihnen auch behilflich, aber der Wechsel beruht auf absoluter
Freiwilligkeit.) Der autonome Charakter der Gemeinschaftsdörfer spielte
eine wesentliche Rolle im Kampf gegen Armut und Unwissenheit.
Verantwortungsvolle Selbständigkeit wurde auch in jedem Spital, in
jeder Schule und jeder Garnison verlangt, denn man hatte für die eigene
Ernährung aufzukommen. Frauen, Männer, Schüler und Soldaten
arbeiteten zusammen auf den zugehörigen Aeckern und in der Viehzucht.

Schule

Seit Anfang dieses Jahrhunderts war die Schulbildung fast ausschließlich

Sache der Missionen, die sich mit Portugals Politik mehr oder
weniger identifizierten. Nach Ausbruch des nationalen Befreiungskampfes

wurden sie evakuiert, falls sie sich innerhalb oder nahe der
Kriegsgebiete befanden. (Eine dieser geräumten Missionsstationen diente
zwischen 1970 und 1974 der portugiesischen Flugwaffe als Startplatz
für ihre Vernichtungsflüge und Bombardierungen, manchmal mit Einsatz

von Napalm.)
Die Frelimo schätzte die Quote des Analphabetismus um 1975 auf

über 95 Prozent. Weniger als 1 Prozent der Bevölkerung beendete
neun Primarschuljahre. Die Mittelschulen wurden erst in den sech-

321



ziger Jahren unter dem Druck der Unabhängigkeitsbewegungen für
Einheimische geöffnet. Der Mangel an qualifizierten Arbeitskräften
verlangte radikale Lösungen in den befreiten Gebieten. (Bis heute haben
diese Lösungen avantgardistisches Ansehen und werden noch immer
erfolgreich angewendet.) Wer sich in den Missionsschulen die BUdung
von vier Schuljahren angeeignet hatte, mußte in den neu gegründeten
Gemeindeschulen die 3. und 4. Klassen unterrichten, sowie die
Vorschulklassen. Jene mit drei Jahren Ausbildung unterrichteten die
2. Klassen. Absolventen von zwei Schuljahren oder nur einem einzigen
unterrichteten die ersten Klassen! In Tansania lag die Frelimo-Mittel-
schule, wo sich mancher Flüchtling weiter ausbilden ließ. Wünschte
er, noch während des Krieges nach Moçambique zurückzugehen, konnte
er hier für den Unterricht von höheren Klassen und für weitere
Aufgaben in der Heimat vorbereitet werden. Diese jungen Lehrer waren
keine Guerüleros, aber sie arbeiteten eng mit den Frelimo-Kämpfern
zusammen. Seit der Unabhängigkeit hat sich die Zahl der Schüler fast
vervierfacht, und viele Erwachsene gehen abends nach der Arbeit
zur Schule, um ihre Primär- oder Sekundarschulbüdung nachzuholen.

Kultur
Im Norden von Moçambique lebten die Makondes relativ isoliert auf
einer abgelegenen und wasserarmen Hochebene. Sie waren Jäger und
Bauern, und seit Urzeiten — wie sie sagen — schnitzten sie viel und
gerne. Sie sind bekannt als eigenwiUige Bildhauer, und ihre Skulpturen
besitzen eine außergewöhnliche Ausstrahlungskraft.

Als die fremden Siedler zwischen 1920 und 1930 in das Gebiet
der Makondes eindrangen, verpflichteten sie die Leute durch Zwangsarbeit

zum Anpflanzen von Baumwolle. Mehrere Volkserhebungen
wurden brutal niedergeschlagen.

Die Kolonialadministration dieser Provinz war beunruhigt wegen
des immer wieder aufflackernden Widerstandes und lud die Bevölkerung
zu einer Versammlung im Hauptdorf Mueda ein, damit sie ihre
Forderungen und Wünsche äußern könne. Tausende folgten dem Aufruf.
Sie verlangen energisch, aber friedlich die Unabhängigkeit ihres Landes.

Die Antwort kam direkt und plötzlich aus den Maschinengewehren;
die versteckte Kolonialtruppe hatte das Signal bekommen, in die Menge
zu schießen. Sechshundert Menschen fanden den Tod. Doch diejenigen,
welche überlebten, änderten ihre Einstellung. Am Abend dieses
16. Juni 1960 wandelte sich das Bewußtsein der Bevölkerung. Sie
engagierte sich stark für die Unabhängigkeitsbewegung, zusammen mit
der Frelimo befreite sie 1965 ihre «Zone».

Einige Jahre später spielten und mimten einige militante Kämpfer
das Drama des 16. Juni 1960 im politisch-militärischen Frelimo-Aus-

322



büdungszentrum von Tansania. Sie improvisierten eine getreue Wiedergabe

des grausamen Geschehens. Und seit der Unabhängigkeit von
Moçambique wird das Massaker von Mueda alljährlich am 16. Juni
am Ort des Dramas selbst — unter der Anteünahme des Volkes —
von Augenzeugen, Soldaten und Kindern gespielt. Das Publikum erfreut
sich jetzt an der Bloßstellung neuer Ausbeuter, die vorgeben überlegen
zu sein, ohne eben weiß zu sein!

Dieses Theaterstück ist die vom Volk gewählte Form, seine eigene
Geschichte zu erzählen. Das moçambiquanische Volk ist nicht
abhängig von fremden Kulturmodellen. «Unabhängigkeit von
Unterdrückung» — welcher Art sie auch sei —, aber auch «Hoffnung»
widerspiegeln sich in den künstlerischen Darbietungen. Jeder
einzelne Mensch ist da miteinbezogen. Tanz, Gesang, pantomimische
Gedichtsrezitationen und instrumentale Musik gehören zum Alltag.

Dynamik der Selbstbefreiung

Etwas vom Faszinierendsten war für mich die Erkenntnis, daß gewisse
Slogans wie: «Das Volk ist der eigentüche und wahre Erzeuger der
Kultur, ebenso wie es der wahre Erzeuger des materiellen Reichtums
ist!» nicht nur Parolen im luftleeren Raum sind, sondern mit Entschlossenheit

verwirklicht werden. Auch folgender Satz — er stammt wie der
vorhergehende von Samora Machel — weist darauf hin, daß der Prozeß

des Kampfes nicht abgeschlossen ist: «Der Kampf auf der kulturellen
Front muß, um siegreich zu sein, das ganze Volk mobilisieren!»
Während meiner viermonatigen Reise durch Moçambique wuchs

in mir neben Achtung auch Mut, da ich mich persönlich herausgefordert
fühlte durch dieses Vertrauen in die Kraft der Menschen. Mit Kraft
meine ich diejenige der Sensibüität, der Erfindung, des Wülens, des
Bewußtseins. Trotz Mängel und Schwierigkeiten mancher Art, welche
erstaunlicherweise scharf ins Auge gefaßt werden, vielleicht aber gerade
deswegen bin ich bis heute betroffen vom echten Bemühen für eine
befreite Volkskreativität, im Sinne einer positiven Aufgabe, einer
Verantwortung, die ich dort erlebte und von der ich lernte! In der ständig
sich erweiternden Mitbeteiligung des Volkes, in der Selbstbefreiung, ist
die Dynamik der moçambiquanischen Gesellschaft von heute verankert.

Alberto Chissano, der Minister für Auswärtige Dienste, umschreibt
daher das Konzept einer nationalen afrikanischen Kultur mit den
Worten: «Unser Kampf, unsere Revolution waren immer ein Kultur-
Kampf und eine Kultur-Revolution. Durch die Revolution haben wir
das Wesen und den wirklichen Sinn unserer afrikanischen Persönlichkeit
entdeckt. Der Kampf hat uns bald gezeigt, daß die Bejahung einer
afrikanischen und zugleich internationalistischen Kultur völlig sinnlos
ist, wenn sie nicht als ein Wert der Revolution erlebt und errichtet wird.»

323


	Die Bedeutung der Kultur im Befreiungskampf von Moçambique

