
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 74 (1980)

Heft: 11

Artikel: Parteinahme für Gerechtigkeit und protestantische
Rechtfertigungslehre. 1., Die Hypothek unpolitisch verstandener
Rechtfertigung ; 2., Die Unterstützung der Patriotischen Front von
Simbabwe als Testfall ; 3., Von der Notwendigkeit des
"Klassenkampfes" ;...

Autor: Hedinger, Ulrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-142863

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-142863
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KURT MARTI

reich gottes in der Schweiz?
fragte der gast
aus bobrowskiland:
«... und wie steht es
mit dem reich gottes
bei euch
in der Schweiz?»

bruder ach bruder
ragaz ist tot
karl barth ist tot
und auch uns
ist schon ganz elend

denn längst hat gott
seinen boden
unter unseren fußen
verloren
(an immobilienfirmen

bekümmert
tuscheln die kirchen
am grünen tisch
mit konzernen

inzwischen
verwerfen wir
beispielhaft demokratisch
ein mitbestimmungsrecht
nach dem andern

gleichzeitig
ruft immer mehr angst
nach immer mehr polizisten
und nach Verschärfung
des Strafrechts
(«zusammen mit IHM
wurden gekreuzigt
zwei räuber ...»)

so ungefähr
bruder
und was das reich gottes betrifft:
ein glimmender docht
in den herzen den köpfen
von Spinnern rebellen
und einiger stiller im lande

ULRICH HEDINGER

Parteinahme fur Gerechtigkeit und
protestantische Rechtfertigungslehre

/. Die Hypothek unpolitisch verstandener Rechtfertigung
Noch vor einer Generation konnte Rudolf Bultmann in seinem
berühmten Kommentar zum Johannesevangelium schreiben, daß sich
die Verurteilung Jesu nicht «in politische Kategorien fassen läßt»L
Was die «Welt» an Jesus verübt, das bringt letztlich nicht ihren,
sondern den Willen Gottes in Erfüllung. Mit dem Begriff «Welt»
überspringt Bultmann die sozialen, politischen und religiösen Gegensätze,

etwa zwischen der Priesteraristokratie von Jerusalem und den
Galiläern, Gegensätze, welche für die Ermordung Jesu maßgebend wa-

305



ren. Entsprechend waren für die protestantische Rechtfertigungslehre,
die sich auf die als Gottes Heilswerk verstandene Kreuzigung Jesu
bezog, die politischen und sozialen Gegensätze unter den Menschen, die
Gegensätze zwischen Bedrängern und Bedrängten, Herrschern und
Getretenen, nicht von Bedeutung — sind doch alle Menschen Sünder,
Sünder freilich, die im Glauben an Gottes Gnade gerechtfertigt und
nicht mehr verdammt sind. Kein Wunder, daß es den protestantischen
Kirchen zumal im deutsch-lutherischen Raum, schwer fiel, zu
politischen und sozialen Fragen klar und eindeutig Stellung zu beziehen.
Hätte das nicht bedeutet, das unpolitisch verstandene Thema Nummer
eins der Kirche, die Rechtfertigung des Sünders, in den Schatten zu
stellen?

Inzwischen sind diese Bedenken wenigstens bei einem großen
Teil der protestantischen Christen und Theologen am Schwinden. Die
brennenden Welt- und Gesellschaftsfragen machen politische Stellungnahme

und den tätigen Einsatz auch für jene Christen unvermeidlich,
deren Herz und Vernunft an der allen Sündern erwiesenen und
verheißenen, unkäuflichen und unverdienbaren Gnade Gottes in Jesus
Christus hängt. Es wächst das Bewußtsein davon, daß chrisdiches
Engagement sich nicht in persönlichen Bemühungen, nicht in Seelsorge
und Fürsorge für den Einzelnen erschöpft; daß es vielmehr auch
übergehen muß zur politischen, gesellschaftskritischen Bemühung um
Lebensbedingungen, in denen die Einzelnen und Vereinzelten
gemeinschaftsfähige Personen werden. Im Zusammenhang unseres Verhältnisses

zur Dritten Welt sind die sozialethischen Forderungen der Propheten
und die sozial-revolutionären Züge des Verhaltens und Argumentierens
Jesu vermehrt bewußt geworden.

Dennoch fällt auf, wie schwer sich stellenweise kirchliche Gremien
zu einer politischen Parteinahme entschließen können. Das sonst in
kirchlichen Kreisen oft gehörte Wort, man solle Farbe bekennen,
bezieht sich fast nur auf die Bereiche persönlichen Glaubens und Tuns;
in sozialethischen Belangen hingegen ertönt meistens die Warnung vor
«Einseitigkeit» und «Unausgewogenheit». Ob eine immer noch unpolitisch

verstandene Rechtfertigungslehre die ethische und politische
Parteinahme lähmt?

2. Die Unterstützung
der Patriotischen Front von Simbabwe als Testfall

Im August 1978 hat der Oekumenische Rat der Kirchen in Genf nach
sorgfältigen Erkundigungen der Patriotischen Front von Simbabwe,
genauer den humanitären Programmen dieser Befreiungsbewegung,
aus dem Sonderfonds zur Bekämpfung des Rassismus 85 000 Dollar

306



zugesprochen. Gleichzeitig stoppte Genf die Unterstützung der schwarzen

Gruppierungen von Muzorewa und Sithole, welche mit der
rassistischen Regierung Smith kollaborierten. Wie wurde dieser Beschluß
vom Vorstand des Evangelischen Kirchenbundes der Schweiz und
von anderen kirchlich-helvetischen Gremien kritisiert! In Ton und
Inhalt von den Beschimpfungen rechtsbürgerlicher und rechtsextremer
Kreise zwar deutlich unterschieden, erhob der Vorstand des Kirchenbundes

den Vorwurf, der Weltkirchenrat habe sich von politischen
Argumentationen bewegen lassen. Im Sinne einer scharfen Rüge wurde
statuiert, «daß ein Oekumenischer Rat der Kirchen seine Entscheide

möglichst nahe dem Evangelium und möglichst ferne dem politischen
und weltgeschichtlichen Kalkül fällen muß» (Informationsschreiben vom
28. September 1978).

Aehnlich tadelte der Kirchenrat der evangelisch-reformierten
Landeskirche des Kantons Zürich am Entscheid von Genf «das
politische Kalkül», das den «rein humanitären Charakter» kirchlicher
Hilfsaktionen gefährde. Auf die Hauptmotivation des Entscheides
des Weltkirchenrates — daß Frieden in Simbabwe wirkliche
Aufhebung des Rassismus bedeutet — ging die Pressemitteilung des Zürcher

Kirchenrates vom 27. September 1978 nicht ein. Mit dem
Ausdruck und Vorwurf «politisches Kalkül» wird der theologisch und
politisch verantwortete Entschluß von Genf auf die Stufe christlich
unverantwortbarer Kabinettspolitik heruntergedrückt. Zugleich soll die negativ

gemeinte Bezeichnung davon ablenken, daß die erwähnten Gremien
sich um eine vom Geist des Evangeliums gebotene klare Analyse der
politischen Situation und um eine politische Entscheidung gedrückt
haben. Man kritisierte den Weltkirchenrat in Genf, anstatt die eigene
Position zu hinterfragen: welche wirtschafdichen Interessen, welches
weltanschaulich-politische Grundverständnis von Geschichte in der
Oeffentlichkeit der Schweiz zur Richtschnur und zum Prügelstock einer
mit der Befreiung der Dritten Welt solidarischen Aktion gemacht
wurden.2

In der Sicht des durch zwei gewichtige Stimmen laut gewordenen
schweizerischen Protestantismus vertragen sich politische Parteinahme
und Evangelium nur schwer; eine «rein humanitäre» Aktion hingegen

passt gut zum Evangelium. Gewiß, die politische Parteinahme
für Gerechtigkeit kann nicht in Anspruch nehmen, sich auf der hohen
Ebene des «rein Humanitären» zu bewegen; sie muß unter
Umständen das Verdikt auf sich nehmen, einzelne Menschen und
einzelne Sachverhalte zu wenig zu berücksichtigen. Zudem gerät sie im
Kampf gegen Gewalt und Unrecht selber in die Schattenzone der
Gewalt. Um daher nicht unbesehen einer Attitüde billiger Selbstrechtfertigung

zu verfallen, soll und muß sich die politische Parteinahme

307



der Christen vom Evangelium und der wirklichen, teuren
Rechtfertigungslehre mahnen lassen. Niemals aber dürfte das Evangelium als
Instanz und Mittel dazu beschworen werden, um sich unter allen
Umständen von der erwähnten Schattenzone fernzuhalten, um im Bereich
des rein «Humanitären» (und «Göttlichen») zu bleiben — und
bedrängte Menschen und Völker in der Finsternis zu lassen. Politische
Beschlüsse und Handlungen mit dem Ziel des Exodus, das heißt der
Befreiung der unterdrückten Menschen aus der Finsternis und Gewalt,
werden vom Evangelium nicht gelähmt; ihrer Beschränktheit,
«Einseitigkeit» und etwaigen Schuld bewußt, dürfen und sollen sie sich auf
die im Evangelium zugesprochene Vergebung der Sünden beziehen und
sich durch sie trösten lassen.

Am 4. März 1980 errang Robert Mugabes Patriotische Front
in Simbabwe einen überwältigenden Wahlsieg. Damit öffnete sich der
Weg des von der weißen Herrschaft und Gewalt so lange geschändeten
Landes und Volkes in eine Zukunft der Gerechtigkeit und Freiheit.3
Zugleich hat Robert Mugabe, nach dem entscheidenden Schritt zur
Entmachtung des Rassismus, der weißen Minderheit die Hand zur
Versöhnung ausgestreckt. Seine Bewegung hat sich so wenig wie die
sandinistische Befreiungsbewegung Nicaraguas unversöhnlich gezeigt.
Es mutet seltsam an, daß auch die im letzten April erschienene
Stellungnahme des Schweizerischen Evangelischen Kirchenbundes zur
Ueberprüfung des Antirassismusprogrammes des Oekumenischen Rates

der Kirchen mindestens zwischen den Zeilen dem Weltkirchenrat
immer noch vorwirft, zu wenig «Zeuge einer echten Versöhnung»
zu sein.4 Sollte der Vorstand des Kirchenbundes nicht spätestens jetzt,
im Lichte des Verhaltens der Befreiten und Sieger von Simbabwe und
Nicaragua gegenüber den Entmachteten, seine Kritik an der klaren
politischen Stellungnahme von Genf überprüfen, widerrufen und öffentlich

bezeugen, daß «echte Versöhnung» nicht Vermittlung zwischen
Herrschaft und Unterdrückung ist?

3. Von der Notwendigkeit des «Klassenkampfes»

Christen geraten oft in Gefahr, in persönlichen und in gesellschaftlichen

Konflikten voreilig von Versöhnung zu reden. Sie vertreten ja
eine Ethik der Liebe. Und was mangelt unserer Welt mehr als Liebe?

Nicht immer, nicht überall jedoch kann das Eintreten für die
Liebe direkt erfolgen, sich als «reine», ausgewogene Hilfe an beide
Konfliktparteien vollziehen, als Hingabe, als Opfer, als Beispiel. Nicht
immer kann sich die religiös oder mitmenschlich begründete Bezeugung

der Liebe mühsamer psychologischer Prozesse oder nüchterner,
harter politischer Maßnahmen entschlagen. Insbesondere dort nicht, wo

308



die Möglichkeiten und Grundbedingungen der Menschen, zu leben
und zu lieben, mit Füßen getreten, mit Mauern ummauert, durch
Arbeitslosigkeit verunmöglicht oder mit Streß verzerrt werden. Das
Evangelium Jesu Christi gibt nicht die religiösen Mittel her, die politische
Analysen, Entscheidungen, Wagnisse und Aktionen überflüssig machen
würden. In den Gesellschaften des offenen und des verhüllten
Unrechtes können Christen darum nicht als «Ireniker» auftreten, die das
Evangelium mit einem Programm voreiliger, nicht mit der wirklichen
Situation vermittelten Befriedung verwechseln. Christen sind nur dann
Apostel der neutestamentlichen Liebe, wenn sie die Mühe und den Einsatz

alttestamentlicher Propheten und Kritiker von Herrschaft,
Arroganz und Dumpfheit nicht scheuen. Sie dürfen vor dem
polemischen Moment politischer Stellungnahmen nicht zurückschrecken,
der Kritik der Klassen und allenfalls auch der Personen, die von den
Strukturen des Unrechtes und der Bevormundung profitieren. Wenn
christlicher Glaube auf der Hut ist vor moralischer Arroganz, so heißt
das nicht, daß er politische Kritik und Aktion gegen die Strukturen,
gegen die Teufelskreise des Unrechts vermeiden und durch schlaues
Schweigen oder individuelles Märtyrertum ersetzen soll.

Politische Parteinahme für die Gerechtigkeit bedeutet in der heutigen

Weltsituation nicht weniger, sondern mehr als humanitäre und
karitative Aktionen und Opfer. Sie bedeutet für die Christen der
privilegierten Länder und Klassen die Bereitschaft, die ökonomischen und
kulturellen Vorrechte preiszugeben, welche die Mehrzahl der
Menschen im Elend darniederhalten und die Natur ihrer Schätze berauben.
Dieses Jasagen zu einschneidenden, harten Prozessen stößt bis jetzt
auch bei engagierten Christen und Kirchen auf Unverständnis und
auf Widerstand. Es sind Prozesse ökonomisch wirksamer Art,
Prozesse der Güter- und Produktionsumverteilung, deren Bejahung (mit
einem marxistischen Begriff gesprochen) «Klassenverrat»5 oder (mit
einem Begriff der christlichen Tradition gesprochen) «Selbstverleug-
nung»6 erfordern.

Politische Parteinahme für Gerechtigkeit bedeutet Kritik der
ideologischen Positionen, die sich im christlich-abendländischen
Verständnis des Evangeliums eingenistet haben. Da muß beispielsweise
die gängige christliche Redeweise, Gott mache es «den» Menschen
möglich, «von sich selbst abzusehen»7, hinterfragt werden. Die Menschen
der Dritten Welt, die Menschen auch der in der Ersten und Zweiten
Welt unterdrückten Klassen und Gruppen müssen vielmehr dazu
erwachen, sich selbst und ihre Interessen wahrzunehmen und durchzusetzen.

Es muß in ihnen, jesuanisch gesprochen, die Sehnsucht nach
Gerechtigkeit geweckt werden. Indem die kirchliche Theologie und
Verkündigung allen Menschen Egoismus vorwirft, wird sie zur Helfers-

309



helferin der herrschenden Klassen, die vital daran interessiert sind, daß
ihrem Egoismus nicht zu nahe getreten wird.

Mit der «Selbstverleugnung», mit dem «Klassenverrat» der
Privilegierten allein ist bis jetzt noch keine Gesellschaft gebaut worden,
welche die Menschenrechte für alle respektiert und verwirklicht. Zur
Erreichung dieses Zieles ist der «Klassenkampf» der Entrechteten selbst
notwendig. Im Zuge dieser Bemerkungen sind auch die Verlautbarungen

von Papst Johannes Paul II. in der französischen Metropole
zu kritisieren. Zwar hat er anläßlich seines ersten Besuches in Paris
das Publikum zur Solidarisierung mit den Hungernden und Leidenden
der Dritten Welt aufgerufen. Indem sich aber das Oberhaupt der
römisch-katholischen Christenheit einmal mehr von «Klassenkampf»
und «Klassenhaß» distanzierte, blieb der gut gemeinte Appell innerhalb

der Schranken der rein humanitären Aktion, der «reinen» Karitas.
Mit der Verbannung von «Klassenkampf», Sehnsucht und Aufstand der
Unterdrückten selbst soll die Suggestion aufrecht erhalten bleiben, daß
eine Besserung der miserablen Weltsituation (die im besten Fall
momentane Linderung ist) nur von «oben», nur vom Edelmut und der
Opfergesinnung der Bessergestellten her kommen kann.

Die von den meisten weißen kirchlichen Würdenträgern, Theologen

und Christen vorgenommene pauschale Verurteilung von
«Klassenkampf» und «Klassenhaß» stützt sich auf ein oberflächliches
Verständnis von biblischer Vergebung und Versöhnung.8 Wer für die
Verwirklichung der Menschenrechte Partei ergreift, der ist daran
interessiert, alle Kräfte zu mobilisieren, die von «unten» und die von
«oben», alle Kräfte, welche den Gegensatz zwischen Oberen und
Unteren, zwischen Oberwelt und Unterwelt überwinden wollen. Durch
die sich von oben nach unten herablassende Liebe allein wird die
Klassengesellschaft der Starken und Geschwächten nicht zur
schwesterlich-brüderlichen Gemeinschaft, welche der Selektion durch Erfolg
und Mißerfolg und durch Schicksalsschläge wie Krankheit und
Behinderung wirksam widersteht. Auch die Unteren, auch die Geschwächten

müssen sich regen, müssen aufstehen, müssen sich erheben — und
zwar mit allen ihren Kräften, mit ihrer Sehnsucht, mit ihren Träumen,
mit ihrer Empörung gegen Brutalität und Kälte, auch mit ihrem Zorn
und mit ihrem Haß. Wer immer (von den Oberen) «Haß» im Bereich
der christlichen Aktivität ablehnt, der übersieht fromm und vornehm,
daß unter der Herrschaft der Kälte und des Hohnes Haß die Kehrseite
der Fähigkeit zur Sehnsucht und Liebe ist. Dieser psychologisch und
sozialpsychologisch wichtige Tatbestand darf nicht durch voreilige
christliche Hinweise auf das «wie wir vergeben unsern Schuldnern»
zugedeckt werden. Dietrich Bonhoeffer hat einmal eingeschärft, daß die
Vollmacht, die Bitte um Vergebung zu beten und auf sie hinzuweisen,

310



davon abhängen kann, daß zuerst die Rachepsalmen gebetet werden,
daß zuerst das Recht der bedrängten Seele und des gefolterten Leibes,
gegen Bedränger und Bedrängnis aufzuschreien, wahrgenommen wird.
Diese Mahnung des zur Gestapo-Zeit in Berlin gefangenen Theologen
sollte der Christ nicht nur im Bereich persönlicher Nöte, sondern auch
im Bereich der politischen Kämpfe bedenken. Er läßt sich dann vom
päpstlichen oder auch bloß protestantisch-oberkirchenrätlichen Bannstrahl

gegen «Klassenkampf» und «Klassenhaß» nicht mehr beeindruk-
ken.

Ziel des christlichen Tuns und Glaubens bleibt eine das Reich
Gottes widerspiegelnde Gemeinschaft der Solidarität, für welche der
Einbezug, die Versöhnung der bislang Unsolidarischen wesentlich
ist. Wer aber jetzt, in der himmel- und erdenweiten Distanz vor diesem
Ziel, mit der Aufforderung zur Vergebung in die Hütte der Elenden
fällt, der sehe zu, ob er sich nicht mitschuldig macht daran, daß
der Exodus der Gefangenen aus den Hütten unterbleibt und das
«Evangelium» zum Aergernis der «Kleinen» umschlägt, die Jesus so sehr in
Schutz genommen hat (Markus 9, 42).

4. Der Unterschied zwischen Sündern und Bedrängten

Es gilt, die ideologischen und dogmatischen Voraussetzungen noch
transparenter zu machen, welche den christlichen Glauben gegenüber
der politischen Parteinahme für die Gerechtigkeit abschirmen. Die
Mentalität, rasch auf «Versöhnung» und auf «Vermittlung» zu schalten,

ist teilweise Ausdruck der christlichen Rechtfertigungslehre,
besonders in ihrer paulinisch-reformatorischen Zuspitzung; sie leitet
sich oft, bewußt oder unbewußt, vom Zentrum der herrschenden
protestantischen Dogmatik ab. Auf einige kurze Thesen gebracht,
beinhaltet und verbindet die christliche Rechtfertigungslehre die
Aussagen, daß alle Menschen vor Gott und seiner Liebe Sünder sind, daß
sie aber gerade durch die uns von Gott in Jesus Christus erwiesene
Liebe der Verurteilung und Macht der Sünde entronnen sind und im
Glauben daran als seine gerechtgesprochenen Geschöpfe leben dürfen.
Die akademisch und kirchlich maßgebende deutsch-protestantische
Dogmatik betrachtet diese Aussagen als wesentliche, von geschichtlichen

und sozialen «Details» unberührte Aussagen über «den»
Menschen, die «Welt», die «Gesellschaft». Dogmatik und Frömmigkeit im
erwähnten Raum haben von daher die Tendenz, soziales und persönliches

Unrecht, das Menschen und Völker trifft, nicht so wichtig zu
nehmen, wie das wunderbare Geschenk der freien Gnade Gottes, das
den Sünder in eine neue Existenz ruft. Explizit oder tendenziell wer-

311



den Bedrängnis und Unrecht nicht geschichtiich, sondern als Hinweis
auf die Sünde aller Menschen verstanden.9 Weü die Sünde durch Christi
Tod und Auferstehung als überwunden gilt, sind auch Unrecht und
Uebel nicht mehr von letztem Gewicht.10

Grob gesprochen können sich solche dogmatischen Aussagen auf
die paulinische Theologie, insbesondere auf diejenige des Römerbriefes,
berufen. Sie können sich aber nicht auf die Theologie Jesu berufen
(wenn der Ausdruck für einmal gebraucht werden darf), auch nicht auf
die Propheten und Psalmbeter, welche Leiden und Elend nicht als
Sünde interpretieren, sondern klagend als Frage an Gott richten, wo
sein Recht und seine Gottheit bleiben (Theodizeeklage). Für Amos zum
Beispiel ist Sünde soziales Unrecht und nationalistische Arroganz, von
den Herrschenden an den Armen verübt (Amos 8,4ff. und 5, lOff.). Der
von der Oberschicht unterdrückte Israelite ist höchstens in der
Hinsicht Sünder, in der er sich mit der Oberschicht identifiziert. Nicht
aber, wenn er die Botschaft des Amos aufnimmt und sich gegen das
Unrecht wendet. Inhalt und Sprache der drei ersten, der sogenannten
synoptischen Evangelisten weisen darauf hin, daß Jesus zwischen
Sündern und Bedrängten sehr wohl zu unterscheiden wußte. Jesu Botschaft
würde sträflich verkürzt, wenn sie einfach als Vergebung für die Sünder
zusammengefaßt würde. Seine Zuwendung, seine Verheißung für die
Armen, Trauernden, Verlachten bedeutet Befreiung von der Macht der
Sünde, die ihnen angetan wurde. Sie enthält als solche nicht den Hinweis
auf das Gesetz, das sie zunächst einmal selber der Sünde überführt.
Anderen Menschen, teüweise auch den eben genannten, hat er seine
Liebe auch als Vergebung zugesprochen.

Jesus wendet sich auf verschiedene Weise Bedrängten und Sündern
zu. Was in den eindrücklichen Begegnungen Jesu mit den Zöllnern
(die in ökonomischer Hinsicht Bedränger und Ausbeuter waren, in
moralischer Hinsicht aber Verachtete und Bedrängte) geschah, das
hat die christliche Theologie verabsolutiert, vereinfacht und ideolo-
gisiert: Alle Menschen, Bedränger und Bedrängte zumal, sind Sünder.
Zu dieser «Vereinheitlichung» des je verschiedenen Umganges Jesu
mit sündigen Bedrängern und bedrängten Sündern, sah sich die christliche

Theologie durch die paulinische Anthropologie ermutigt. Die
theologisch und politisch wichtigen Aussagen des Römerbriefes leuchten

aus den Sätzen, daß kein religiöses und moralisches Leistungsstreben,

auch keine religiöse und moralische Schlamperei der Macht
der Sünde entgeht und daß zugleich die Macht der Sünde auch der
Macht der Gnade nicht entgeht. Freilich: darin muß sich theologisch
und politisch verantwortliches Denken von Paulus distanzieren, daß
er das soziale Unrecht bagatellisiertet und sich bei ihm der dreifache
Umgang Jesu mit den Menschen verschiedener Klassen und verschie-

312



denartiger Situationen auf den einfachen Umgang Gottes mit
gerechtgesprochenen Sündern reduzierte.

Wer sich mit Jesus und den Propheten für die soziale Gerechtigkeit
und für eine liebesfähige Gemeinschaft einsetzt, der kann

politische Analysen und Parteinahmen nicht mit der Rechtfertigungslehre
überspringen, insbesondere auch nicht mit dem Teil der
Rechtfertigungslehre, der alle Menschen als Sünder qualifiziert. In dieser Hinsicht

ist die Passage aus dem Schlußdokument der Bischofs-, Priester-
und Laienkonferenz von 1977 in Bogota von großer theologischer und
politischer Bedeutung: «Es ist wahr, daß Jesus sich an alle richtet und
daß er alle besucht, freilich nicht in derselben Art und Weise. So
wendet er sich zum Beispiel nicht mit denselben Worten an die Armen
und an die Reichen. Sein Evangelium hat weder denselben Widerhall

noch dieselbe Bedeutung für die Reichen und für die Armen.
Das Wort, das er an die Armen richtet, ist ein Wort der Hoffnung und
Freude, während das Wort, mit dem er sich an die Reichen wendet,
Sorge ausdrückt, sie zur Umkehr aufruft, zur Aufgabe von Privilegien,
zu aktivem Mitgefühl und zur Verteilung der Güter. Das Wort, das
er an die Armen richtet, ruft oft — wenn auch nicht immer — Freude
und Dankbarkeit hervor, wogegen das Wort, das er den Reichen und
Mächtigen sagt, häufig Haß und Verfolgung verursacht.»

Im Schatten der gewaltigen paulinischen Sünden- und
Rechtfertigungslehre entsteht leicht die Tendenz, die Verschiedenheit der
Adressaten Jesu und die Verschiedenheit seiner Zuwendungen zu
übersehen. Mit dieser Tendenz wird ein Keim in die christliche Ethik
gepflanzt, der das politische Ringen um Gerechtigkeit «versöhnlerisch»

lähmt und damit den Status quo, die Gegenwart des Unrechts,
fördert.

5. Vergebung der Sünde und Aufstand für Gerechtigkeit

Wenn der Eindruck bestehen oder gar durch diesen Aufsatz entstan-
hen sein sollte, daß die paulinisch-reformatorische Rechtfertigungslehre

eine Belastung und Behinderung des sozialethischen Engagements
der Christen bedeuten muß, dann wäre das ein bedauerliches
Mißverständnis. Die paulinisch-reformatorische Rechtfertigungslehre
betont, daß der Sünder allein durch Gottes Liebe gerechtgesprochen

wird, nicht durch die Früchte seiner Umkehr oder seines Glaubens.

Sie hat dieses «Allein» gegenüber allen «synergistischen»
Aufweichungsversuchen (Vergebung ist das Resultat, das aus einer
Verbindung zwischen Gottes Gnade und gläubigem Verhalten bzw. Tun
entspringt) vehement verteidigt. Mit Recht. Denn Vergebung für meine
Sünde — für die Unrechtstaten an anderen Geschöpfen Gottes und

313



mir selbst, für die von mir mitzuverantwortende Distanz von Recht
und Heü — setzt einen entscheidenden Neuanfang, dessen Gültigkeit
nicht durch das Wohlverhalten der Sünder bedingt ist.

Das reformatorische «Allein» und «Unbedingt» der vergebenden
Liebe wird mir als Sünder zugesprochen. Ich würde ihr Wesen als
vergebende Liebe verfehlen, wenn ich meinte, ich müßte mich durch
sie zu einer passiven Grundhaltung im zwischenmenschlichen oder
politischen Bereich bestimmen lassen. Als Sünder kann ich mir die
Vergebung nur zusprechen lassen. Als Bedrängter aber muß und darf
ich selber aufstehen und gegen die Bedrängnisse und Beeinträchtigungen
aktiv werden. Als Schwester oder Bruder Christi kann und muß ich mich
fühlend, denkend und handelnd mit den Bedrängten solidarisieren.

Wo der Unterschied zwischen dem Bereich der Rechtfertigung
des Sünders und dem Bereich der gebotenen Aktivität für Recht und
Gerechtigkeit aufgehoben wird, da zerfällt der christliche Glaube in
zwei Spielarten von Religion. Die eine propagiert sich als «immer
strebend sich bemühn» und schließt die Verzweifelten — Sünder und
Bedrängte — vom Heil aus bzw. von der kleinkarierten Rechtschaffenheit,

die sie als Heü versteht. Die andere Spielart ist die Religion der
Passivität, sei das nun eine hohe mystische oder eine ängstlich-kindische

(«infantile»). Sie propagiert sich als suggestive Frage «Was kann
das kleine Menschlein tun?» Sie verzerrt die reformatorische Freude an
der unbedingten vergebenden Liebe zur Haltung «Der große Vater tut
alles». Es läßt sich nicht bestreiten, daß dieser christüch verbrämte
Infantilismus immer noch und wieder eine Gefahr bedeutet für viele
erwachsene Männer und Frauen des christlichen Abendlandes, das zur
hoch komplexen Industriegesellschaft geworden ist, welche die
Menschen zu Inhabern technischer Macht und ethischer Ohnmacht degradiert.

Um das mühselig-verlockende Leben zu ertragen, richten sich
etliche nach dem, was sie für protestantische Religiosität halten: ein
individuelles Getrost- und Tapfersein, das auf Aktivität im
zwischenmenschlichen und politischen Bereich verzichtet, sich aber vielleicht
von kirchlichen oder anderen Gremien zu «rein humanitären» Aktionen
aufrufen läßt.

Der Verzicht auf Aktivität, welche die Lebensbedingungen
ändert, datiert nicht erst aus unserem Jahrhundert. Er kam schon im
Zeitalter der biblischen Propheten vor. Viele Menschen blieben taub
gegenüber dem Ruf der Propheten, aktiv zu werden und «umzukehren»,
der durch Nationalismus und ein bißchen Wohlstand zusammengekitteten

Klassengesellschaft den Rücken zuzukehren. Begreiflich, daß
die auf menschliches Handeln zielende Prophétie zur Apokalyptik
wurde, die alles Neue von Gott allein erwartete. Begreiflich, daß der
unsichtbare Gott und Vater durch das einstweilige und mühsame Ver-

314



sagen der Menschen noch omnipotenter wurde. Begreiflich, aber mit
welchem Recht? Welcher Christ dürfte gerade heute Apokalyptiker sein
und die Ueberwindung des großen und kleinen Elendes, das nicht
«gott-» und nicht «naturgegeben» ist, «Gott allein» überlassen? Solche
Haltung würde das Befremden Jesu hervorrufen (Matthäus 25, 41ff.).

6. Rechtfertigung als Ferment für die politische Parteinahme

Also: «Rechtfertigung des Sünders durch Gottes vergebende Liebe» ist
nicht das einzige Thema des Evangeliums, das ausgelegt und bedacht
werden muß. Dieses Thema darf den Rang einer beinahe schon
päpstlichen Vorherrschaft nicht weiter einnehmen. Ebenso wichtig
wie die Vergebung ist die Frage nach der Gerechtigkeit, die persönliche

und politische Parteinahme zugunsten der schreienden, vielfach
schon verstummten Menschen.

Vergebung und Gerechtigkeit, Vergebung für die Sünder und
Abschaffung der Sünden, das sind nicht zwei isolierte Themata des
christlichen Glaubens und der christlichen Ethik. Sie gehören zusammen.

Wenn das Thema «Rechtfertigung des Sünders» seinen Absolut-
heitsanspruch aufgibt, dann wird es zur Segenskraft für die christliche

Existenz. Es wird dann Ferment und Element auf dem Exodus
zur Gerechtigkeit. Es ist dann aufmunternde Antwort auf die Frage,
ob auf politische Aktion und Parteinahme verzichtet werden muß, weü
ihr unter Umständen die «Reinheit» einer rein humanitären Aktion
abgeht. «Rechtfertigung der Sünder» bewahrt dann die Gerechtigkeit

davor, zur Vergeltung zu erstarren, in Unbarmherzigkeit
umzuschlagen, welche die klassenlose Gemeinschaft faktisch mit der
Klassenherrschaft über die zu Sklaven gemachten Herren von gestern verwechselt.

Das Thema «Rechtfertigung allein durch die Liebe» ist ein heü-
sames Gegenmittel gegen das Leistungsprinzip. Der Weg zur
Gerechtigkeit ist vor diesem Prinzip nicht gefeit. Hier kleidet es seine die
Menschen trennende, selektionierende Macht in die Frage: «Was hast
du getan für die Gerechtigkeit. Mehr oder weniger als ich?»

Daß im Leistungsprinzip die Sünde hockt, das hat Martin Luther
mit Paulus unüberhörbar erkannt. Das Leistungsprinzip isoliert die
Menschen von den Gefährten und Genossen, treibt sie in die
Vereinzelung, in die Resignation oder in den Hochmut. Niemals mehr
aber soll das Thema «Rechtfertigung des Sünders» vom gebotenen
Kampf gegen das Unrecht ablenken, wie es 1525 geschah, als der deutsche

Reformator die Rechtfertigungslehre zur ideologischen und
politischen Helfershelferin der protestantischen und katholischen Fürsten

315



machte, die mit ihren wohlgerüsteten Söldnern die sich nach Gerechtigkeit

sehnenden Bauern betrogen, verstümmelten und ermordeten.
Sind die protestantischen Kirchen und Kirchenleitungen vor einem
solchen Mißbrauch der Rechtfertigungslehre zugunsten der heutigen
Fürstenmacht, zugunsten der Herrschaft des Kapitals und seiner in der
Schweiz fast omnipotenten Form des «Bankgeheimnisses» gefeit?

1) Kritisch-exegetischer Kommentar über das Neue Testament, Das
Evangelium des Johannes, 13. Auflage, 1953, S. 314. Nach Bultmann hat sich die
protestantische Theologie zwar darum bemüht, die Kreuzigung Jesu als
politisch motivierte Tat zu fassen. Solange sie jedoch die Ermordung Jesu von
Nazareth als «Gottes Revolution», als «Gottes geschiohtsumwälzendes
Handeln» interpretiert (so, trotz gegenteiliger Ansätze, Klaus Hoffmann, Das Kreuz
und die Revolution Gottes, 1971, S. 100) kann sie das nicht ehrlich tun; denn
die politisch motivierte Beseitigung Jesu wird dann immer zur vordergründigen

Außenseite eines mythischen Geschehens degradiert, das archaische
Opferreligiosität als göttliches Heil interpretiert.
2) Der Vorstand des Schweizerischen Evangelischen Kfrchenbundes fragt
suggestiv: «Ist es falsch, aus der Geschichte die Lehre zu entnehmen, daß
alle in Freiheit lebenden Völker lange Wege der Entwicklung gehen mußten,
bis sie dorthin kamen, wo sie jetzt sind? Wir denken an unsere eigene
schweizerische Geschichte» (Presseinformation vom 28. September 1978).
3) Vgl. Neue Wege 1980, S. 82ff.
4) Siehe Schweiz. Evangelischer Pressedienst, 24. April 1980, S. 3.
5) Siehe Gespräche mit Ernst Bloch, herausgegeben von R. Traub und
H. Wieser, 1975, S. 132.
6) Freilich: was ist das für ein Selbst, das sich In der Gesellschaft der
Ausbeutung und Ausraubung von Mensch und Natur aufbaute? Vom Gesichtspunkt
aus, daß die Gesellschaft der ökonomisch Privilegierten weitgehend
zusammenfällt mit der Gesellschaft der Gestreßten und Frustrierten, muß die
Beschränktheit und Problematik des «Gutes» bedacht bleiben, das in der
«Selbstverleugnung» aufgegeben wird.
7) Unter Berufung auf die «Kreuzestheologie» K. Hoffmann, S. 115.
8) Vgl. dazu meinen Aufsatz «Vergebung als Anfang und als Ende des
Klassenkampfes», Neue Wege 1979, S. 331 ff.
9) Sünde, die immer auch Schuld des Einzelnen ist, ist für Karl Barth die
«konkrete Gestalt des Nichtigen»; das «wirkliche Uebel» und der «wirkliche
Tod» machen die zweite und dritte «Gestalt» des Nichtigen aus (Kirchliche
Dogmatik IM/3, 1950, S. 352f.).
10) Dies führt zu einer Eliminierung der Theodizeeklage aus der Theologie;
vgl. U. Hedinger, Wider die Versöhnung Gottes mit dem Elend, 1972, S. 87ff.
11) Vgl. meinen Aufsatz «Keine Differenzen zwischen Sündern und Bedrängten?»,

Judaica 1976, S. 12ff. Bei der Suche naoh einem Publikationsort dieses
«ketzerischen» Aufsatzes meinte J. Moltmann brieflich, daß die von ihm (und
der herrschenden Theologie) abgelehnte These von der Differenz zwischen
Sündern und Bedrängten linken christlichen Gruppierungen in der BRD
zugute käme. Allerdings!
12) Paulus bezeichnet die Klassengegensätze zwischen «Herr» und «Knecht»
als ebenso unwichtig wie die religiösen und ethnischen Gegensätze zwischen
Juden und Heiden (1. Kor. 7, 21 ff.). Gerade darin liegt sein fundamentaler
Irrtum.
13) Vgl. dazu K. Hoffmann, S. 94.

316


	Parteinahme für Gerechtigkeit und protestantische Rechtfertigungslehre. 1., Die Hypothek unpolitisch verstandener Rechtfertigung ; 2., Die Unterstützung der Patriotischen Front von Simbabwe als Testfall ; 3., Von der Notwendigkeit des "Klassenkampfes" ; 4., Der Unterschied zwischen Sündern und Bedrängten ; 5., Vergebung der Sünde und Aufstand für Gerechtigkeit ; 6., Rechtfertigung als Ferment für die politische Parteinahme

