Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 74 (1980)
Heft: 11
Artikel: Parteinahme fur Gerechtigkeit und protestantische

Rechtfertigungslehre. 1., Die Hypothek unpolitisch verstandener
Rechtfertigung ; 2., Die Unterstlitzung der Patriotischen Front von
Simbabwe als Testfall ; 3., Von der Notwendigkeit des
"Klassenkampfes" ;...

Autor: Hedinger, Ulrich
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-142863

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-142863
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

KURT MARTI

reich gottes in der schweiz?

fragte der gast inzwischen
aus bobrowskiland: verwerfen wir
«. .. und wie steht es beispielhaft demokratisch
mit dem reich gottes ein mitbestimmungsrecht
bei euch nach dem andern
in der schweiz?y»
gleichzeitig
bruder_ ach bruder ruft immer mehr angst
ragaz ist tot nach immer mehr polizisten
karl barth ist tot und nach verschirfung
und auch uns des strafrechts
ist schon ganz elend («zusammen mit THM
denn léngst hat gott wurden gekreuzigt
seinem ‘boded zwel rauber .. .»)
unter unseren fiilen ' a
verloren Is)oul(lilgfefahr
. i 5 'y

(et TG HERMETTIER. » 5.2 und was das reich gottes betrifft:
bekiimmert ein glimmender docht
tuscheln die kirchen in den herzen den k&pfen
am griinen tisch von spinnern rebellen
mit konzernen und einiger stiller im lande

ULRICH HEDINGER

Parteinahme fiir Gerechtigkeit und
protestantische Rechtfertigungslehre

1. Die Hypothek unpolitisch verstandener Rechtfertigung

Noch vor einer Generation konnte Rudolf Bultmann in seinem be-
riihmten Kommentar zum Johannesevangelium schreiben, dafl sich
die Verurteilung Jesu nicht «in politische Kategorien fassen ldBt»1.
Was die «Welty an Jesus veriibt, das bringt letztlich nicht ihren,
sondern den Willen Gottes in Erfiilllung. Mit dem Begriff «Welt»
tiberspringt Bultmann die sozialen, politischen und religiosen Gegen-
sitze, etwa zwischen der Priesteraristokratie von Jerusalem und den
Galildern, Gegensitze, welche fiir die Ermordung Jesu maBgebend wa-

305



ren. Entsprechend waren fiir die protestantische Rechtfertigungslehre,
die sich auf die als Gottes Heilswerk verstandene Kreuzigung Jesu be-
zog, die politischen und sozialen Gegensidtze unter den Menschen, die
Gegensidtze zwischen Bedringern und Bedringten, Herrschern und
Getretenen, nicht von Bedeutung — sind doch alle Menschen Siinder,
Siinder freilich, die im Glauben an Gottes Gnade gerechtfertigt und
nicht mehr verdammt sind. Kein Wunder, da3 es den protestantischen
Kirchen zumal im deutsch-lutherischen Raum, schwer fiel, zu poli-
tischen und sozialen Fragen klar und eindeutig Stellung zu beziehen.
Hitte das nicht bedeutet, das unpolitisch verstandene Thema Nummer
eins der Kirche, die Rechtfertigung des Siinders, in den Schatten zu
stellen?

Inzwischen sind diese Bedenken wenigstens bei einem grofien
Teil der protestantischen Christen und Theologen am Schwinden. Die
brennenden Welt- und Gesellschaftsfragen machen politische Stellung-
nahme und den titigen Einsatz auch fiir jene Christen unvermeidlich,
deren Herz und Vernunft an der allen Siindern erwiesenen und ver-
heifenen, unkiuflichen und unverdienbaren Gnade Gottes in Jesus
Christus hiangt. Es wichst das BewuBtsein davon, daB christliches En-
gagement sich nicht in personlichen Bemiihungen, nicht in Seelsorge
und Fiirsorge fiir den Einzelnen erschopft; daB es vielmehr auch iiber-
gehen muBl zur politischen, gesellschaftskritischen Bemiihung um
Lebensbedingungen, in denen die Einzelnen und Vereinzelten gemein-
schaftsfahige Personen werden. Im Zusammenhang unseres Verhiltnis-
ses zur Dritten Welt sind die sozialethischen Forderungen der Propheten
und die sozial-revolutiondren Ziige des Verhaltens und Argumentierens
Jesu vermehrt bewulit geworden.

Dennoch fillt auf, wie schwer sich stellenweise kirchliche Gremien
zu einer politischen Parteinahme entschlieBen kOnnen. Das sonst in
kirchlichen Kreisen oft gehorte Wort, man solle Farbe bekennen, be-
zieht sich fast nur auf die Bereiche personlichen Glaubens und Tuns;
in sozialethischen Belangen hingegen ertont meistens die Warnung vor
«Einseitigkeity und «Unausgewogenheity. Ob eine immer noch unpoli-
tisch verstandene Rechtfertigungslehre die ethische und politische Partei-
nahme laihmt?

2. Die Unterstiitzung
der Patriotischen Front von Simbabwe als Testfall

Im August 1978 hat der Ockumenische Rat der Kirchen in Genf nach
sorgfiltigen Erkundigungen der Patriotischen Front von Simbabwe,
genauer den humanitiren Programmen dieser Befreiungsbewegung,
aus dem Sonderfonds zur Bekidmpfung des Rassismus 85000 Dollar

306



zugesprochen. Gleichzeitig stoppte Genf die Unterstiitzung der schwar-
zen Gruppierungen von Muzorewa und Sithole, welche mit der ras-
sistischen Regierung Smith kollaborierten. Wie wurde dieser Beschluf3
vom Vorstand des Evangelischen Kirchenbundes der Schweiz und
von anderen kirchlich-helvetischen Gremien kritisiert! In Ton und In-
halt von den Beschimpfungen rechtsbiirgerlicher und rechtsextremer
Kreise zwar deutlich unterschieden, erhob der Vorstand des Kirchen-
bundes den Vorwurf, der Weltkirchenrat habe sich von politischen
Argumentationen bewegen lassen. Im Sinne einer scharfen Riige wurde
statuiert, «dafl ein Oekumenischer Rat der Kirchen seine Entschei-
de moglichst nahe dem Evangelium und moglichst ferne dem politischen
und weltgeschichtlichen Kalkiil fallen muf3» (Informationsschreiben vom
28. September 1978).

Aechnlich tadelte der Kirchenrat der evangelisch-reformierten
Landeskirche des Kantons Ziirich am Entscheid von Genf «das poli-
tische Kalkiil», das den ¢rein humanitiren Charaktery kirchlicher
Hilfsaktionen gefdhrde. Auf die Hauptmotivation des Entscheides
des Weltkirchenrates — dal3 Frieden in Simbabwe wirkliche Auf-
hebung des Rassismus bedeutet — ging die Pressemitteilung des Ziir-
- cher Kirchenrates vom 27. September 1978 nicht ein. Mit dem Aus-
druck und Vorwurf «politisches Kalkiily wird der theologisch und po-
litisch verantwortete EntschluB3 von Genf auf die Stufe christlich unver-
antwortbarer Kabinettspolitik heruntergedriickt. Zugleich soll die nega-
tiv gemeinte Bezeichnung davon ablenken, daB3 die erwidhnten Gremien
sich um eine vom Geist des Evangeliums gebotene klare Analyse der
politischen Situation und um eine politische Entscheidung gedriickt
haben. Man kritisierte den Weltkirchenrat in Genf, anstatt die eigene
Position zu hinterfragen: welche wirtschaftlichen Interessen, welches
weltanschaulich-politische Grundverstindnis von Geschichte in der
Oeffentlichkeit der Schweiz zur Richtschnur und zum Priigelstock einer
mit der Befreiung der Dritten Welt solidarischen Aktion gemacht
wurden.2

In der Sicht des durch zwei gewichtige Stimmen laut gewordenen
schweizerischen Protestantismus vertragen sich politische Parteinahme
und Evangelium nur schwer; eine «rein humanitire» Aktion hinge-
gen passt gut zum Evangelium. Gewill, die politische Parteinahme
fir Gerechtigkeit kann nicht in Anspruch nehmen, sich auf der hohen
Ebene des «rein Humanitireny zu bewegen; sie mufl unter Um-
stainden das Verdikt auf sich nehmen, einzelne Menschen und ein-
zelne Sachverhalte zu wenig zu beriicksichtigen. Zudem gerit sie im
Kampf gegen Gewalt und Unrecht selber in die Schattenzone der Ge-
walt. Um daher nicht unbesehen eciner Attitiide billiger Selbstrecht-
fertigung zu verfallen, soll und muf} sich die politische Parteinahme

307



der Christen vom Evangelium und der wirklichen, teuren Rechtferti-
gungslehre mahnen lassen. Niemals aber diirfte das Evangelium als
Instanz und Mittel dazu beschworen werden, um sich unter allen Um-
stinden von der erwidhnten Schattenzone fernzuhalten, um im Bereich
des rein «Humanitiren» (und «Gottlicheny) zu bleiben — und be-
dringte Menschen und Volker in der Finsternis zu lassen. Politische
Beschliisse und Handlungen mit dem Ziel des Exodus, das heilit der
Befreiung der unterdriickten Menschen aus der Finsternis und Gewalt,
werden vom Evangelium nicht gelihmt; ihrer Beschrinktheit, «Ein-
seitigkeity und etwaigen Schuld bewuBt, diirfen und sollen sie sich auf
die im Evangelium zugesprochene Vergebung der Siinden beziehen und
sich durch sie trosten lassen.

Am 4. Mirz 1980 errang Robert Mugabes Patriotische Front
in Simbabwe einen iiberwiltigenden Wahlsieg. Damit Offnete sich der
Weg des von der weillen Herrschaft und Gewalt so lange geschindeten
Landes und Volkes in eine Zukunft der Gerechtigkeit und Freiheit.3
Zugleich hat Robert Mugabe, nach dem entscheidenden Schritt zur
Entmachtung des Rassismus, der weilen Minderheit die Hand zur
Versohnung ausgestreckt. Seine Bewegung hat sich so wenig wie die
sandinistische Befreiungsbewegung Nicaraguas unversOhnlich gezeigt.
Es mutet seltsam an, daBl auch die im letzten April erschienene
Stellungnahme des Schweizerischen Evangelischen Kirchenbundes zur
Ueberpriifung des Antirassismusprogrammes des Oekumenischen Ra-
tes der Kirchen mindestens zwischen den Zeilen dem Weltkirchenrat
immer noch vorwirft, zu wenig «Zeuge ciner echten Versohnungy
zu sein.4 Sollte der Vorstand des Kirchenbundes nicht spitestens jetzt,
im Lichte des Verhaltens der Befreiten und Sieger von Simbabwe und
Nicaragua gegeniiber den Entmachteten, seine Kritik an der klaren
politischen Stellungnahme von Genf iiberpriifen, widerrufen und offent-
lich bezeugen, dal «echte Versohnungy nicht Vermittlung zwischen
Herrschaft und Unterdriickung ist?

3. Von der Notwendigkeit des «Klassenkampfes»

Christen geraten oft in Gefahr, in personlichen und in gesellschaft-
lichen Konflikten voreilig von Versohnung zu reden. Sie vertreten ja
eine Ethik der Liebe. Und was mangelt unserer Welt mehr als Liebe?

Nicht immer, nicht iiberall jedoch kann das Eintreten fiir die
Liebe direkt erfolgen, sich als «reine», ausgewogene Hilfe an beide
Konfliktparteien vollzichen, als Hingabe, als Opfer, als Beispiel. Nicht
immer kann sich die religiés oder mitmenschlich begriindete Bezeu-
gung der Liebe mithsamer psychologischer Prozesse oder niichterner,
harter politischer Mafinahmen entschlagen. Insbesondere dort nicht, wo

308



die Moglichkeiten und Grundbedingungen der Menschen, zu leben
und zu lieben, mit Fiilen getreten, mit Mauern ummauert, durch Ar-
beitslosigkeit verunmdoglicht oder mit Stre3 verzerrt werden. Das Evan-
gelium Jesu Christi gibt nicht die religiosen Mittel her, die politische
Analysen, Entscheidungen, Wagnisse und Aktionen iiberfliissigz machen
wiirden. In den Gesellschaften des offenen und des verhiillten Un-
rechtes kénnen Christen darum nicht als «Ireniker» auftreten, die das
Evangelium mit einem Programm voreiliger, nicht mit der wirklichen
Situation_vermittelten Befriedung verwechseln. Christen sind nur dann
Apostel der neutestamentlichen Liebe, wenn sie die Miihe und den Ein-
satz alttestamentlicher Propheten und Kritiker von Herrschaft, Ar-
roganz und Dumpfheit nicht scheuen. Sie diirfen vor dem pole-
mischen Moment politischer Stellungnahmen nicht zuriickschrecken,
der Kritik der Klassen und allenfalls auch der Personen, die von den
Strukturen des Unrechtes und der Bevormundung profitieren. Wenn
christlicher Glaube auf der Hut ist vor moralischer Arroganz, so heif3t
das nicht, dafl er politische Kritik und Aktion gegen die Strukturen,
gegen die Teufelskreise des Unrechts vermeiden und durch schlaues
Schweigen oder individuelles Martyrertum ersetzen soll.

Politische Parteinahme fiir die Gerechtigkeit bedeutet in der heuti-
gen Weltsituation nicht weniger, sondern mehr als humanitire und
karitative Aktionen und Opfer. Sie bedeutet fiir die Christen der pri-
vilegierten Linder und Klassen die Bereitschaft, die 6konomischen und
kulturellen Vorrechte preiszugeben, welche die Mehrzahl der Men-
schen im Elend darniederhalten und die Natur ihrer Schitze berauben.
Dieses Jasagen zu einschneidenden, harten Prozessen stoft bis jetzt
auch bei engagierten Christen und Kirchen auf Unverstindnis und
auf Widerstand. Es sind Prozesse Okonomisch wirksamer Art, Pro-
zesse der Giiter- und Produktionsumverteilung, deren Bejahung (mit
einem marxistischen Begriff gesprochen) «Klassenverrat»5 oder (mit
einem Begriff der christlichen Tradition gesprochen) «Selbstverleug-
nung»6 erfordern. ' '

Politische Parteinahme fiir Gerechtigkeit bedeutet Kritik der
ideologischen Positionen, die sich im christlich-abendldndischen Ver-
stindnis des Evangeliums eingenistet haben. Da muB beispielsweise
die gingige christliche Redeweise, Gott mache es «den» Menschen
moglich, «von sich selbst abzusehen»7, hinterfragt werden. Die Menschen
der Dritten Welt, die Menschen auch der in der Ersten und Zweiten
Welt unterdriickten Klassen und Gruppen miissen vielmehr dazu er-
wachen, sich selbst und ihre Interessen wahrzunehmen und durchzuset-
zen. Es mufl in ihnen, jesuanisch gesprochen, die Sehnsucht nach
Gerechtigkeit geweckt werden. Indem die kirchliche Theologie und
Verkiindigung allen Menschen Egoismus vorwirft, wird sie zur Helfers-

L

309



helferin der herrschenden Klassen, die vital daran interessiert sind, daf3
ihrem Egoismus nicht zu nahe getreten wird.

Mit der «Selbstverleugnungy, mit dem «Klassenverraty der Pri-
vilegierten allein ist bis jetzt noch keine Gesellschaft gebaut worden,
welche die Menschenrechte fiir alle respektiert und verwirklicht. Zur
Erreichung dieses Zieles ist der «Klassenkampf» der Entrechteten selbst
notwendig. Im Zuge dieser Bemerkungen sind auch die Verlautba-
rungen von Papst Johannes Paul II. in der franzosischen Metropole
zu kritisieren. Zwar hat er anldBlich seines ersten Besuches in Paris
das Publikum zur Solidarisierung mit den Hungernden und Leidenden
der Dritten Welt aufgerufen. Indem sich aber das Oberhaupt der ro-
misch-katholischen Christenheit einmal mehr von «Klassenkampf»
und «KlassenhaB» distanzierte, blieb der gut gemeinte Appell inner-
halb der Schranken der rein humanitdren Aktion, der «reinen» Karitas.
Mit der Verbannung von «Klassenkampf», Sehnsucht und Aufstand der
Unterdriickten selbst soll die Suggestion aufrecht erhalten bleiben, daB
eine Besserung der miserablen Weltsituation (die im besten Fall
momentane Linderung ist) nur von «obeny», nur vom Edelmut und der
Opfergesinnung der Bessergestellten her kommen kann.

Die von den meisten weilen kirchlichen Wiirdentrdgern, Theo-
logen und Christen vorgenommene pauschale Verurteilung von
- ¢Klassenkampfy und «KlassenhaBy» stiitzt sich auf ein oberflichliches
Verstindnis von biblischer Vergebung und Vers6hnung.8 Wer fiir die
Verwirklichung der Menschenrechte Partei ergreift, der ist daran in-
teressiert, alle Krifte zu mobilisieren, die von «unten» und die von
«obeny, alle Krifte, welche den Gegensatz zwischen Oberen und
Unteren, zwischen Oberwelt und Unterwelt iiberwinden wollen. Durch
die sich von oben nach unten herablassende Liebe allein wird die
Klassengesellschaft der Starken und Geschwichten nicht zur schwe-
sterlich-briiderlichen Gemeinschaft, welche der Selektion durch Erfolg
und MiBerfolg und durch Schicksalsschldge wie Krankheit und Be-
hinderung wirksam widersteht. Auch die Unteren, auch die Geschwich-
ten miissen sich regen, miissen aufstehen, miissen sich erheben — und
zwar mit allen ihren Kréften, mit ihrer Sehnsucht, mit ihren Triumen,
mit ihrer Emporung gegen Brutalitit und Kilte, auch mit ihrem Zorn
und mit ihrem HaB. Wer immer (von den Oberen) «HaB» im Bereich
der christlichen Aktivitidt ablehnt, der iibersicht fromm und vornehm,
daB unter der Herrschaft der Kélte und des Hohnes HaB die Kehrseite
der Fihigkeit zur Sehnsucht und Liebe ist. Dieser psychologisch und
sozialpsychologisch wichtige Tatbestand darf nicht durch voreilige
christliche Hinweise auf das «wie wir vergeben unsern Schuldnern»
zugedeckt werden. Dietrich Bonhoeffer hat einmal eingeschirft, daB3 die
Vollmacht, die Bitte um Vergebung zu beten und auf sie hinzuweisen,

310



davon abhidngen kann, daf3 zuerst die Rachepsalmen gebetet werden,
daB zuerst das Recht der bedringten Secele und des gefolterten Leibes,
gegen Bedringer und Bedringnis aufzuschreien, wahrgenommen wird.
Diese Mahnung des zur Gestapo-Zeit in Berlin gefangenen Theologen
sollte der Christ nicht nur im Bereich personlicher Note, sondern auch
im Bereich der politischen Kadmpfe bedenken. Er ldBt sich dann vom
papstlichen oder auch bloB protestantisch-oberkirchenrétlichen Bann-
strahl gegen «Klassenkampfy und «Klassenhaf3y nicht mehr beeindruk-
ken.

Ziel des christlichen Tuns und Glaubens bleibt eine das Reich
Gottes widerspiegelnde Gemeinschaft der Solidaritdt, fiir welche der
Einbezug, die Versohnung der bislang Unsolidarischen wesentlich
ist. Wer aber jetzt, in der himmel- und erdenweiten Distanz vor diesem
Ziel, mit der Aufforderung zur Vergebung in die Hiitte der Elenden
fdllt, der sehe zu, ob er sich nicht mitschuldig macht daran, daB
der Exodus der Gefangenen aus den Hiitten unterbleibt und das «Evan-
geliumy zum Aergernis der «Kleinen» umschligt, die Jesus so sehr in
Schutz genommen hat (Markus 9, 42).

4. Der Unterschied zwischen Siindern und Bedriingten

Es gilt, die ideologischen und dogmatischen Voraussetzungen noch
transparenter zu machen, welche den christlichen Glauben gegeniiber
der politischen Parteinahme fiir die Gerechtigkeit abschirmen. Die
Mentalitdt, rasch auf «Versohnungy und auf «Vermittlung» zu schal-
ten, ist teilweise Ausdruck der christlichen Rechtfertigungslehre, be-
sonders in ihrer paulinisch-reformatorischen Zuspitzung; sie leitet
sich oft, bewuf3t oder unbewuf}t, vom Zentrum der herrschenden
protestantischen Dogmatik ab. Auf einige kurze Thesen gebracht, be-
inhaltet und verbindet die christliche Rechtfertigungslehre die Aus-
sagen, dafl alle Menschen vor Gott und seiner Liebe Siinder sind, daB
sie aber gerade durch die uns von Gott in Jesus Christus erwiesene
Liebe der Verurteilung und Macht der Siinde entronnen sind und im
Glauben daran als seine gerechtgesprochenen Geschopfe leben diirfen.
Die akademisch und kirchlich mafBgebende deutsch-protestantische
Dogmatik betrachtet diese Aussagen als wesentliche, von geschicht-
lichen und sozialen «Detailsy unberiihrte Aussagen iiber «deny» Men-
schen, die «Welty», die «Gesellschafty. Dogmatik und Frommigkeit im
erwidhnten Raum haben von daher die Tendenz, soziales und person-
liches Unrecht, das Menschen und Volker trifft, nicht so wichtig zu
nehmen, wie das wunderbare Geschenk der freien Gnade Gottes, das
den Siinder in eine neue Existenz ruft. Explizit oder tendenziell wer-

311



den Bedringnis und Unrecht nicht geschichtlich, sondern als Hinweis
auf die Siinde aller Menschen verstanden.9 Weil die Siinde durch Christi
Tod und Auferstehung als iiberwunden gilt, sind auch Unrecht und
Uebel nicht mehr von letztem Gewicht.10

Grob gesprochen konnen sich solche dogmatischen Aussagen auf
die paulinische Theologie, insbesondere auf diejenige des Romerbriefes,
berufen. Sie konnen sich aber nicht auf die Theologie Jesu berufen
(wenn der Ausdruck fiir einmal gebraucht werden darf), auch nicht auf
die Propheten und Psalmbeter, welche Leiden und Elend nicht als
Siinde interpretieren, sondern klagend als Frage an Gott richten, wo
sein Recht und seine Gottheit bleiben (Theodizeeklage). Fiir Amos zum
Beispiel ist Siinde soziales Unrecht und nationalistische Arroganz, von
den Herrschenden an den Armen veriibt (Amos 8, 4ff. und 5, 10ff.). Der
von der Oberschicht unterdriickte Israelite ist hochstens in der Hin-
sicht Siinder, in der er sich mit der Oberschicht identifiziert. Nicht
aber, wenn er die Botschaft des Amos aufnimmt und sich gegen das
Unrecht wendet. Inhalt und Sprache der drei ersten, der sogenannten
synoptischen Evangelisten weisen darauf hin, dafl Jesus zwischen Siin-
dern und Bedringten sehr wohl zu unterscheiden wuBte. Jesu Botschaft
wiirde striflich verkiirzt, wenn sie einfach als Vergebung fiir die Siinder
zusammengefaBt wiirde. Seine Zuwendung, seine VerheiBung fiir die
Armen, Trauernden, Verlachten bedeutet Befreiung von der Macht der
Siinde, die ihnen angetan wurde. Sie enthilt als solche nicht den Hinweis
auf das Gesetz, das sie zundchst einmal selber der Siinde iiberfiihrt.
Anderen Menschen, teilweise auch den eben genannten, hat er seine
Liebe auch als Vergebung zugesprochen. _

Jesus wendet sich auf verschiedene Weise Bedrdngten und Siindern
zu. Was in den eindriicklichen Begegnungen Jesu mit den Zollnern
(die in Okonomischer Hinsicht Bedringer und Ausbeuter waren, in
moralischer Hinsicht aber Verachtete und Bedridngte) geschah, das
hat die christliche Theologie verabsolutiert, vereinfacht und ideolo-
gisiert: Alle Menschen, Bedrianger und Bedridngte zumal, sind Siinder.
Zu dieser «Vereinheitlichungy des je verschiedenen Umganges Jesu
mit siindigen Bedringern und bedringten Siindern, sah sich die christ-
liche Theologie durch die paulinische Anthropologie ermutigt. Die
theologisch und politisch wichtigen Aussagen des Romerbriefes leuch-
ten aus den Sidtzen, dafl kein religioses und moralisches Leistungs-
streben, auch keine religiose und moralische Schlamperei der Macht
der Siinde entgeht und daB zugleich die Macht der Siinde auch der
Macht der Gnade nicht entgeht. Freilich: darin muf3 sich theologisch
und politisch verantwortliches Denken von Paulus distanzieren, daB
er das soziale Unrecht bagatellisierte12 und sich bei ihm der dreifache
Umgang Jesu mit den Menschen verschiedener Klassen und verschie-

312



denartiger Situationen auf den einfachen Umgang Gottes mit gerecht-
gesprochenen Siindern reduzierte.

Wer sich mit Jesus und den Propheten fiir die soziale Gerechtig-
keit und fiir eine liebesfihige Gemeinschaft einsetzt, der kann poli-
tische Analysen und Parteinahmen nicht mit der Rechtfertigungslehre
tiberspringen, insbesondere auch nicht mit dem Teil der Rechtferti-
gungslehre, der alle Menschen als Siinder qualifiziert. In dieser Hin-
sicht ist die Passage aus dem SchluBBdokument der Bischofs-, Priester-
und Laienkonferenz von 1977 in Bogota von groBer theologischer und
politischer Bedeutung: «Es ist wahr, daBl Jesus sich an alle richtet und
daBl er alle besucht, {reilich nicht in derselben Art und Weise. So
wendet er sich zum Beispiel nicht mit denselben Worten an die Armen
und an die Reichen. Sein Evangelium hat weder denseclben Wider-
hall noch dieselbe Bedeutung fiir die Reichen und fiir die Armen.
Das Wort, das er an die Armen richtet, ist ein Wort der Hoffnung und
Freude, wihrend das Wort, mit dem er sich an die Reichen wendet,
Sorge ausdriickt, sie zur Umkehr aufruft, zur Aufgabe von Privilegien,
zu aktivem Mitgefiihl und zur Verteilung der Giiter. Das Wort, das
er an die Armen richtet, ruft oft — wenn auch nicht immer — Freude
und Dankbarkeit hervor, wogegen das Wort, das er den Reichen und
Michtigen sagt, hdufig HaB und Verfolgung verursacht.»

Im Schatten der gewaltigen paulinischen Siinden- und Recht-
fertigungslehre entsteht leicht die Tendenz, die Verschiedenheit der
Adressaten Jesu und die Verschiedenheit seciner Zuwendungen zu
iibersehen. Mit dieser Tendenz wird ein Keim in die christliche Ethik
gepflanzt, der das politische Ringen um Gerechtigkeit «versohn-
lerischy ldhmt und damit den Status quo, die Gegenwart des Unrechts,
fordert.

5. Vergebung der Siinde und Aufstand fiir Gerechtigkeit

Wenn der Eindruck bestehen oder gar durch diesen Aufsatz entstan-
hen sein sollte, daf} die paulinisch-reformatorische Rechtfertigungs-
lehre eine Belastung und Behinderung des sozialethischen Engagements
der Christen bedeuten mulBl, dann wire das ein bedauerliches Mif3-
verstandnis. Die paulinisch-reformatorische Rechtfertigungslehre be-
tont, daBl der Siinder allein durch Gottes Liebe gerechtgespro-
chen wird, nicht durch die Friichte seiner Umkehr oder seines Glau-
bens. Sie hat dieses «Alleiny gegeniiber allen «synergistischeny Auf-
weichungsversuchen (Vergebung ist das Resultat, das aus einer Ver-
bindung zwischen Gottes Gnade und gliubigem Verhalten bzw. Tun
entspringt) vehement verteidigt. Mit Recht. Denn Vergebung fiir meine
Siinde — fiir die Unrechtstaten an anderen Geschopfen Gottes und

313



mir selbst, fiir die von mir mitzuverantwortende Distanz von Recht
und Heil — setzt einen entscheidenden Neuanfang, dessen Giiltigkeit
nicht durch das Wohlverhalten der Siinder bedingt ist. _

Das reformatorische «Alleiny und «Unbedingty der vergebenden
Liebe wird mir als Siinder zugesprochen. Ich wiirde ihr Wesen als
vergebende Liebe verfehlen, wenn ich meinte, ich miiite mich durch
sie zu einer passiven Grundhaltung im zwischenmenschlichen oder
politischen Bereich bestimmen lassen. Als Siinder kann ich mir die
Vergebung nur zusprechen lassen. Als Bedringter aber muB und darf
ich selber aufstehen und gegen die Bedringnisse und Beeintridchtigungen
aktiv werden. Als Schwester oder Bruder Christi kann und muf ich mich
fithlend, denkend und handelnd mit den Bedringten solidarisieren.

Wo der Unterschied zwischen dem Bereich der Rechtfertigung
des Siinders und dem Bereich der gebotenen Aktivitit fiir Recht und
Gerechtigkeit aufgehoben wird, da zerféllt der christliche Glaube in
zwei Spielarten von Religion. Die eine propagiert sich als «immer
strebend sich bemiihn» und schlieBt die Verzweifelten — Siinder und
Bedringte — vom Heil aus bzw. von der kleinkarierten Rechtschaffen-
heit, die sie als Heil versteht. Die andere Spielart ist die Religion der
‘Passivitdt, sei das nun eine hohe mystische oder eine #dngstlich-kindi-
sche («infantiley). Sie propagiert sich als suggestive Frage «Was kann
das kleine Menschlein tun?» Sie verzerrt die reformatorische Freude an
der unbedingten vergebenden Liebe zur Haltung «Der groBe Vater tut
allesy. Es ldBt sich nicht bestreiten, daB dieser christlich verbrimte
Infantilismus immer noch und wieder eine Gefahr bedeutet fiir viele er-
wachsene Minner und Frauen des christlichen Abendlandes, das zur
hoch komplexen Industriegesellschaft geworden ist, welche die Men-
schen zu Inhabern technischer Macht und ethischer Ohnmacht degra-
diert. Um das miihselig-verlockende Leben zu ertragen, richten sich
etliche nach dem, was sie fiir protestantische Religiositdt halten: ein
individuelles Getrost- und Tapfersein, das auf Aktivitit im zwischen-
menschlichen und politischen Bereich verzichtet, sich aber vielleicht
von kirchlichen oder anderen Gremien zu ¢rein humanitdreny Aktionen
aufrufen 140t.

Der Verzicht auf Aktivitit, welche die Lebensbedingungen
dndert, datiert nicht erst aus unserem Jahrhundert. Er kam schon im
Zeitalter der biblischen Propheten vor. Viele Menschen blieben taub
gegeniiber dem Ruf der Propheten, aktiv zu werden und ¢umzukehreny,
der durch Nationalismus und ein bifichen Wohlstand zusammen-
gekitteten Klassengesellschaft den Riicken zuzukehren. Begreiflich, daB
die auf menschliches Handeln zielende Prophetie zur Apokalyptik
wurde, die alles Neue von Gott allein erwartete. Begreiflich, daB der
unsichtbare Gott und Vater durch das einstweilige und miihsame Ver-

314



sagen der Menschen noch omnipotenter wurde. Begreiflich, aber mit
welchem Recht? Welcher Christ diirfte gerade heute Apokalyptiker sein
und die Ueberwindung des groBen und Kkleinen Elendes, das nicht
«gott-» und nicht «naturgegeben» ist, «Gott allein» iiberlassen? Solche
Haltung wiirde das Befremden Jesu hervorrufen (Matthius 25, 41ff.).

6. Rechtfertigung als Ferment fiir die politische Parteinahme

Also: «Rechtfertigung des Siinders durch Gottes vergebende Liebey ist
nicht das cinzige Thema des Evangeliums, das ausgelegt und bedacht
werden muB. Dieses Thema darf den Rang einer beinahe schon
pipstlichen Vorherrschaft nicht weiter einnehmen. Ebenso wichtig
wie die Vergebung ist die Frage nach der Gerechtigkeit, die person-
liche und politische Parteinahme zugunsten der schreienden, vielfach
schon verstummten Menschen.

Vergebung und Gerechtigkeit, Vergebung fiir die Siinder und Ab-
schaffung der Siinden, das sind nicht zwei isolierte Themata des
christlichen Glaubens und der christlichen Ethik. Sie gehGren zusam-
men.
Wenn das Thema «Rechtfertigung des Siindersy seinen Absolut-
heitsanspruch aufgibt, dann wird es zur Segenskraft fiir die christ-
liche Existenz. Es wird dann Ferment und Element auf dem Exodus
zur Gerechtigkeit. Es ist dann aufmunternde Antwort auf die Frage,
ob auf politische Aktion und Parteinahme verzichtet werden muB, weil
ihr unter Umstinden die «Reinheit» einer rein humanitiren Aktion
abgeht. «Rechtfertigung der Siinder» bewahrt dann die Gerechtig-
keit davor, zur Vergeltung zu erstarren, in Unbarmherzigkeit umzu-
schlagen, welche die klassenlose Gemeinschaft faktisch mit der Klassen-
herrschaft iiber die zu Sklaven gemachten Herren von gestern verwech-
selt.

Das Thema «Rechtfertigung allein durch die Liebey ist ein heil-
sames Gegenmittel gegen das Leistungsprinzip. Der Weg zur Ge-
rechtigkeit ist vor diesem Prinzip nicht gefeit. Hier kleidet es seine die
Menschen trennende, selektionierende Macht in die Frage: «Was hast
du getan fiir die Gerechtigkeit. Mehr oder weniger als ich?»

DafB} im Leistungsprinzip die Siinde hockt, das hat Martin Luther
mit Paulus uniiberhorbar erkannt. Das Leistungsprinzip isoliert die
Menschen von den Gefihrten und Genossen, treibt sie in die Ver-
einzelung, in die Resignation oder in den Hochmut. Niemals mehr
aber soll das Thema «Rechtfertigung des Siinders» vom gebotenen
Kampf gegen das Unrecht ablenken, wie es 1525 geschah, als der deut-
sche Reformator die Rechtfertigungslehre zur ideologischen und po-
litischen Helfershelferin der protestantischen und katholischen Fiirsten

315



machte, die mit ihren wohlgeriisteten S6ldnern die sich nach Gerech-
tigkeit sechnenden Bauern betrogen, verstimmelten und ermordeten.
Sind die protestantischen Kirchen und Kirchenleitungen vor einem
solchen Mifbrauch der Rechtfertigungslehre zugunsten der heutigen
Fiirstenmacht, zugunsten der Herrschaft des Kapitals und seiner in der
Schweiz fast omnipotenten Form des ¢Bankgeheimnissesy gefeit?

1) Kritisch-exegetischer Kommentar iber das Neue Testament, Das Evan-
gelium des Johannes, 13, Auflage, 1953, S. 314, Nach Bultmann hat sich die
protestantische Theologie zwar darum bemiiht, die Kreuzigung Jesu als poli- -
tisch motivierte Tat zu fassen. Solange sie jedoch die Ermordung Jesu von
Nazareth als «Gottes Revolution», als «Gottes geschichtsumwélzendes Han-
deln» interpretiert (so, trotz gegenteiliger Ansatze, Klaus Hoffmann, Das Kreuz
und die Revolution Gottes, 1971, S, 100) kann sie das nicht ehrlich tun; denn
die politisch motivierte Beseitigung Jesu wird dann immer zur vordergriin-
digen AuBenseite eines mythischen Geschehens degradiert, das archaische
Opferreligiositat als gottliches Heil interpretiert.

2) Der Vorstand des Schweizerischen Evangelischen Kirchenbundes fragt
suggestiv: «Ist es falsch, aus der Geschichte die Lehre zu entnehmen, daB
alle in Freiheit lebenden Vélker lange Wege der Entwicklung gehen mubBten,
bis sie dorthin kamen, wo sie jetzt sind? Wir denken an unsere eigene schwei-
zerische Geschichte» (Presseinformation vom 28, September 1978),

3) Vgl. Neue Wege 1980, S, 82ff,

4) Siehe Schweiz. Evangelischer Pressedienst, 24, April 1980, S. 3.

5) Siehe Gesprache mit Ernst Bloch, herausgegeben von R. Traub und
H. Wieser, 1975, S. 132.

6) Freilich: was ist das fir ein Selbst, das sich In der Gesellschaft der Aus-
beutung und Ausraubung von Mensch und Natur aufbaute? Vom Gesichtspunkt
aus, daB die Gesellschaft der ékonomisch Privilegierten weitgehend zusam-
menféillt mit der Gesellschaft der GestreBten und Frustrierten, muB die Be-
schranktheit und Problematik des «Gutes» bedacht bleiben, das in der «Selbst-
verleugnung» aufgegeben wird,

7) Unter Berufung auf die «Kreuzestheologie» K, Hoffmann, S. 115,

8) Vgl. dazu meinen Aufsatz «Vergebung als Anfang und als Ende des Klas-
senkampfes», Neue Wege 1979, S, 331ff,

9) Siinde, die immer auch Schuld des Einzelnen ist, ist fiir Karl Barth die
«konkrete Gestalt des Nichtigen»; das «wirkliche Uebel» und der «wirkliche
Tod» machen die zweite und dritte «Gestalt» des Nichtigen aus (Kirchliche
Dogmatik I11/3, 1950, S. 352f.).

10) Dies fihrt zu einer Eliminierung der Theodizeeklage aus der Theologie;
vgl. U, Hedinger, Wider die Versbéhnung Gottes mit dem Elend, 1972, S. 87ff.
11) Vgl. meinen Aufsatz «Keine Differenzen zwischen Siindern und Bedrang-
ten?», Judaica 1976, S. 12ff. Bei der Suche nach einem Publikationsort dieses
«ketzerischen» Aufsatzes meinte J, Moltmann brieflich, daB die von ihm (und
der herrschenden Theologie) abgelehnte These von der Differenz zwischen
Siundern und Bedrangten linken christlichen Gruppierungen in der BRD
zugute kame, Allerdings!

12) Paulus bezeichnet die Klassengegensatize zwischen «Herr» und «Knecht»
als ebenso unwichtig wie die religiosen und ethnischen Gegensétze zwischen
Juden und Heiden (1. Kor, 7, 21ff.). Gerade darin liegt sein fundamentaler
Irrtum,

13) Vgl. dazu K, Hoffmann, S, 94,

316



	Parteinahme für Gerechtigkeit und protestantische Rechtfertigungslehre. 1., Die Hypothek unpolitisch verstandener Rechtfertigung ; 2., Die Unterstützung der Patriotischen Front von Simbabwe als Testfall ; 3., Von der Notwendigkeit des "Klassenkampfes" ; 4., Der Unterschied zwischen Sündern und Bedrängten ; 5., Vergebung der Sünde und Aufstand für Gerechtigkeit ; 6., Rechtfertigung als Ferment für die politische Parteinahme

