
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 74 (1980)

Heft: 10

Artikel: Die reformierten Christen der Schweiz vor der Arbeiterfrage im 19.
Jahrhundert (zweiter Teil). D., Die evangelisch-soziale Bewegung

Autor: Mattmüller, Markus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-142861

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-142861
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MARKUS MATTMÜLLER

Die reformierten Christen der Schweiz

vor der Arbeiterfrage im 19. Jahrhundert
Zweiter Teil

3. Das Erstarken der Sozialdemokratie
und das erste Auftreten religiöser Sozialisten

Erst gegen Ende der siebziger Jahre legte sich in der Schweiz der
Schrecken über die Pariser Commune; in den folgenden achtziger Jahren
begann ein vorerst noch zaghafter Neuaufbau jener Arbeiterorganisationen,

welche vor 1871 schon recht stark gewesen waren, dann
aber infolge der Reaktionen auf die Commune und auch infolge
der internen Auseinandersetzungen zwischen Marxisten und
Anarchisten auseinandergefallen waren. 1880 wurde der Gewerkschaftsbund,

1888 im dritten, nun erfolgreichen Anlauf die Sozialdemokratische

Partei der Schweiz gegründet. Dies waren aber Gruppen
im Kleinformat: Noch 1894 hatte der Gewerkschaftsbund erst
9000 Mitglieder, 1890 die SPS 2000. Sie beschäftigten die Oeffentlichkeit

und die evangelischen Christen viel weniger als ausländische

Entwicklungen. Vor allem das Sozialistengesetz, das der
Deutsche Reichstag auf Antrag Bismarcks 1878 verhängt hatte und
das wichtige Sozialistenführer und das Parteiblatt «Sozialdemokrat»
ins schweizerische Exil verdrängte, wurde unter ihnen diskutiert.
Gerade an der mächtigen Entwicklung dieser verfemten Arbeiterpartei,
die von neun Reichstagsmandaten im ersten Jahr des Repressionsgesetzes

zu 35 anno 1890 aufrückte und damit zur stärksten Partei
in Deutschland wurde, konnte man erkennen, daß hier eine bedeutsame

politische und wirtschaftliche Kraft im Entstehen war. Daß
Kaiser Wilhelm II. das Gesetz anno 1890 aufheben mußte, demonstrierte
den Machtzuwachs mit voller Deutlichkeit.

Auch schweizerische Beobachter erkannten diese Zeichen der
Zeit. Mit dem Erstarken der Gewerkschaften und der Sozialdemokratischen

Partei, das seit etwa 1890 auch in der Schweiz festzustellen

ist, begann eine Zeit des intensiven Klassenkampfes, und die
polarisierte Situation blieb auch den kirchlichen Gruppen nicht
verborgen. In diese Phase der gesellschaftlichen und politischen
Entwicklung gehört das Erscheinen des religiösen Sozialismus, der
Arbeiterbewegung und Evangelium in eine ganz neue Beziehung zueinander

setzte; man erkennt seine Anfänge seit 1899 in Süddeutschland

293



(Blumhardt) und seit 1900 in der Schweiz (Eugster-Züst). Um diesen
Durchbruch richtig werten zu können, muß man wissen, wie damals in
den anderen Milieus der Schweiz die Fronten standen.

Schon in der Frühzeit der Sozialdemokratie und des
Gewerkschaftswesens ist ein Schweizer Pfarrer an vorderster Stelle dabei
gewesen, der Berner Paul Brandt (1852—1910), der wohl der erste
evangelische Geistliche im deutschen Sprachgebiet — wenn nicht
überhaupt im kontinentalen Europa — gewesen ist, der einer sozialistischen
Arbeiterorganisation beitrat. Der liberale Theologe trat 1876 sein erstes
Pfarramt im Aargau an, wechselte dann zum Journalismus und
redigierte zusammen mit dem Juristen Albert Steck die liberale «Berner
Post». Nachher war er wieder Pfarrer, bis er 1889 erneut zum Journalismus

überging. Seit 1900 begann er die Arbeit in zwei Gewerkschaftsverbänden

der Eisenbahner, die ihn zum eigentlichen Gründer des
heute sehr starken Schweizerischen Eisenbahnerverbandes SEV machte.
Brandts Weg führte über die linksbürgerlichen demokratischen
Gruppierungen (St. Galler Demokraten, Grütliverein) schon früh zur
Sozialdemokratie. Als sein Freund Albert Steck die schweizerische Partei
gründete, war Brandt dabei und ist bald einmal Parteipräsident (1896)
und Nationahat (1902) geworden. Damit gehörte also zu den
Gründervätern des schweizerischen Sozialismus und zur Kapelle
Greulich, der ersten größeren Parlamentsfraktion, ein Pfarrer — er
trat «als der erste unter den schweizerischen Pfarrern wohl unter das
internationale rote Banner», wie es in einer zeitgenössischen Gedenk-
schrift heißt.

Zwei weitere Pfarrer waren noch vor dem Ersten Weltkrieg so
hervorragende Sozialdemokraten, daß sie ins eidgenössische Parlament
gewählt wurden, Howard Eugster-Züst (gewählt 1908) und Paul Pflüger
(gewählt 1911). Damit befanden sich unter den 21 eidgenössischen
Parlamentariern, welche die SPS bis 1941 insgesamt stellte, immerhin
drei reformierte Theologen. Nach Bundesverfassung kann ja kein
Geistlicher ins Parlament gewählt werden; Eugster mußte sein Pfarramt

aufgeben und Gewerkschaftssekretär werden. Brandt war schon
vorher Journalist geworden, Pflüger ließ sich erst in den Nationalrat
wählen, als er bereits in der Stadtzürcher Exekutive saß. Es ist
möglich, daß ohne die genannte Verfassungsbestimmung der Anteil
der Theologen am frühen schweizerischen Sozialismus in den höchsten
Rängen noch größer gewesen wäre, denn es gab gar nicht so viele
redegewandte und denkgewohnte Exponenten, die die Arbeiterinteressen
nach außen vertreten konnten. Von diesen dreien gehört Eugster zu
der Gruppe der religiösen Sozialisten, weil er die Motivation für sein
politisches Handeln aus dem Blumhardtschen Reich-Gottes-Verständnis
ableitet. Er gehört damit in den Hauptteil, nicht in die Vorgeschichte

294



des religiösen Sozialismus, Pflüger aber repräsentiert den gleichen
Typus des liberalen Theologen mit humanitär-demokratischer Motivation

wie Paul Brandt. Er muß darum kurz vorgestellt werden.
Der Zürcher Paul Pflüger (1865—1947) war nach einem eisten

Pfarramt im Thurgau zwölf Jahre lang Seelsorger der Arbeitergemeinde

Zürich-Außersihl; 1910 wurde er in die städtische Exekutive,
den Kleinen Stadtrat, gewählt und betreute dort während neun Jahren
das Armen- und Fürsorgewesen. Er ist damit der zweite sozialdemokratische

Pfarrer, der in ein Regierungsamt gewählt wurde, nach
Howard Eugster-Züst. Pflüger war über den Grütliverein zur Partei
gekommen; er hatte auch Jurisprudenz und Nationalökonomie studiert;
davon ausgehend wurde er ein wichtiger Vertreter der Lehre vom
Gemeindesozialismus, das heißt von der Auffassung, es lasse sich in
fortschrittlichen Gemeinwesen viel schneller etwas von den (reform-)so-
zialistischen Ideen realisieren als im Gesamtstaat. Aber Pflüger
war alles andere als ein linksfreisinniger Demokrat; er bezeichnete
sich in seinen vielen Schriften immer wieder als überzeugten Sozialisten.
Von Brandt und Eugster, die primär Gewerkschafter waren,
unterscheidet er sich durch seine Betonung der politischen Tätigkeit.
Pflüger sprach 1897 vor der schweizerischen Predigergesellschaft über
«Kirche und Proletariat» und kennzeichnete die seinem Engagement
zugrundehegende Haltung eindeutig als «Religion des ethischen Idealismus

und der Humanität». Jesus Christus wollte nicht eine neue
Religion stiften, sondern dem Volke eine sittliche Erneuerung bringen.
Das heißt: Pflüger, der damals der umstrittenste Pfarrer in der
Schweiz war, hielt das eschatologische Element der christlichen Lehre
für belanglos und reduzierte das Evangelium auf Ethik, ja auf Sozialethik.

In diesem Sinne war der streitbare Zürcher ein besonders
konsequenter Vertreter der liberalen Theologie; es war aber aus seiner
religiös-ethischen Grundlage nicht zwingend, daß er beim Sozialismus
anlangte und nicht bei einer Sozialreform wie etwa Bitzius oder die
später zu besprechenden Orthodoxen. Sondern dieser Entscheid stammte
eher aus dem persönlichen Temperament. Theoretisch hat Pflüger zur
Frage des Verhältnisses von Evangelium und Sozialismus, von Kirche
und Arbeiterbewegung wenig beigetragen, praktisch aber ein sehr
beachtetes Zeichen gesetzt, als er konsequent und einsam auf die Seile
der Arbeiter trat.

D. Die evangelisch-soziale Bewegung

Die drei sozialdemokratischen Nationalräte und ehemaligen Pfarrer
Brandt, Eugster und Pflüger, zu denen sich noch andere sozialistische
Geistliche (etwa Reichen/Winterthur und Knellwolf/Graubünden-Zürich-

295



Tessin-Bern) gesellten, sind aber nur der äußerste linke Flügel
der schweizerischen Pfarrerschaft. Was spielte sich in dieser Zeit des

beginnenden Klassenkampfes im Zentrum der evangelischen Kirche
und ihrer Diener ab? 1889, 1893, 1897 und 1902 wurde das allseits als
aktuell empfundene soziale Problem an den Predigerfesten behandelt.

Dabei machte sich zwar hin und wieder die Stimme eines
kämpferisch antisozialistischen Christentums bemerkbar, indem die
Sozialdemokratie mit einem «höllenheißen Hassesfeuer» verglichen wurde
(1893), aber solche Töne erklingen immer seltener. Es waren die Jahre,
wo im stets parallel laufenden deutschen Geschehen zuerst der kämpferische

Hofprediger Adolf Stoecker mit seiner christlich-sozialen
Arbeiterpartei (1878) und nachher Pfarrer Friedrich Naumann als Exponent

der evangelisch-sozialen Bewegung auftraten und in der Schweiz
Nachfolger anregten. Sie wirkten im deutsch-schweizerischen
Protestantismus vor allem auf den sog. positiven (das heißt orthodoxen)
Flügel ein; der Gründer des ersten evangelischen Arbeitervereins,
Pfarrer Jakob Probst (1846—1910), vertrat dabei die Stoeckersche
Position des Kampfes gegen die Sozialisten, der spätere Leiter der
evangelischen Arbeitervereine, Pfarrer Gustav Benz (1866—1937).
eher die Naumannsche, die er als Versuch einer unpolemischen
Zusammenarbeit mit den Sozialdemokraten in der Sozialreform und als
Bildung der christlich gesinnten Arbeiter in den kirchlichen Vereinigungen

interpretierte. Bei diesen beiden Geistlichen, die nicht nur als
Organisatoren einer reformierten Arbeiterbewegung auftraten, sondern
sich auch wiederholt zum Verhältnis von Christentum und Sozialismus
geäußert haben, müssen wir nun die epochaltypische Gestaltung der
Jahrhundertfrage studieren.

1. Jakob Probst: Anti-Sozialismus trotz Kapitalismuskritik

Jakob Probst, ein «Positiver» aus Basel, war von Adolf Stoecker, dem
kämpferischen Stadtmissionar und späteren Hofprediger in Berlin
beeindruckt. Stoecker hatte 1881 eine Vortragsreise in die Schweiz
unternommen und damit eine Kontroverse ausgelöst; es brauchte aber
lange Zeit und den sich mit dem Stoeckerschen überlagernden
Impuls Friedrich Naumanns, bis 1894 in Horgen und in Basel
evangelisch-soziale Arbeitervereine gegründet wurden. Der Name
erinnerte nun an Naumanns Evangelisch-Sozialen Kongreß und nicht
an Stoeckers Christlich-Soziale Bewegung. «Christlich-sozial» war
damals auch in der Schweiz schon besetzt durch katholische Vereinigungen.

Die katholischen Arbeiterbünde in Deutschland und der
Schweiz haben Probst offenbar sehr beeindruckt. Die beiden lokalen
Gründungen waren eine minimale Lösung. Zuerst war die Schaffung

296



eines gesamtschweizerischen Verbandes evangelisch-sozialer Arbeitervereine

geplant, aber daran gescheitert, daß man sich nicht auf eine
dogmatische Basis einigen konnte. Der Richtungsstreit im
schweizerischen Protestantismus ermöglichte kein Zusammengehen.

Jakob Probst, der Gründer des Horgener Vereins und der
christlich-sozialen Konferenz des Kantons Zürich, hat als erster eine wichtige

Erkenntnis vertreten: «Vor einem Irrtum können wir uns nicht
genug hüten, vor dem nämlich, als ob das evangelische Christentum
solidarisch sei mit irgend einer bestehenden politischen oder
wirtschaftlichen Gesellschaftsordnung. Es darf sich nicht mit irgend einer
äußeren Gestaltung des Volkslebens identifizieren.» Hier hat zum
erstenmal ein Schweizer Pfarrer die Gefahr erkannt, daß diejenigen,
die für Christentum und Kirche zu sprechen behaupten, unreflek-
tiert die bestehende Ordnung und die bürgerliche Gesellschaft mit
dem Evangelium in eins setzen. Deshalb wendet sich Probst auch
gegen ein instrumentales Einsetzen der Kirche für die Erhaltung der
bestehenden Zustände: Jene, «die die Kirche gerne an der Arbeit sehen
zur Beschwichtigung eines begehrlichen Volkes», sollen keine Hilfe von
ihr bekommen.

Gerade weil er die Bindung zwischen Christentum und bürgerlicher

Gesellschaftsordnung auflöst, ist Probst zu einer massiven Kritik
am Kapitalismus fähig. Der Pfarrer aus Industriegebieten (Baselland,
linkes Zürichseeufer) kennt die Probleme der Fabrik und steht mit
seinen Sympathien auf seiten der Arbeiter. Er erkennt die Unwürdig-
keit der Arbeit an der Maschine, diagnostiziert die hohe Unfallgefahr,
die Monotonie, die mangelnde Altersvorsorge und mißbilligt die
ungleiche Verteilung des Arbeitsertrags zwischen Unternehmer und
Arbeiter. «Hat der Mann lange Jahre gesehen, wie unter seiner Mithilfe
große Reichtümer sich in den Händen einzelner aufgehäuft haben, so
steht ihm vielleicht für seine alten Tage der Rekurs an die Barmherzigkeit

seiner Mitmenschen, der Heimatgemeinde etc. in Aussicht.» Nein,
die bestehenden Verhältnisse haben auch nach Probsts Ansicht keinen

Anspruch darauf, spezifisch, christlich genannt zu werden, sie
beruhen auf dem praktischen Materialismus, sind damit atheistisch
und widersprechen dem Geist des Christentums. «Streichet aus dem
socialdemokratischen Programm alles, was aus prinzipieller
Gottlosigkeit herstammt, und der Rest der Forderungen ist christlicher als
die Prinzipien der gegenwärtigen socialen Ordnung oder Unordnung.»

Das ist eine moderne Kapitalismuskritik und eine längst fällige
Auflösung der fatalen, selbstverständlichen Verklammerung von Kirche
und Christentum mit bürgerlicher Gesellschaft und bestehenden
Zuständen. Aber Probst ist trotz dieser Modernität in einem kämpferischen,

antiquiert anmutenden Anti-Sozialismus befangen. Er sieht einen

297



gewaltigen Kampf durch die Zeit gehen: «Alle gottwidrigen Geistesmächte

und antichristlichen Zeitströmungen treffen sich in einer
gewaltigen Organisation, und in dieser Organisation mit Allem, was sie
umschließt, erkenne ich die eine, große, gegen den evangelischen
Glauben und das christliche Leben anrückende feindliche Macht; das
ist der internationale Sozialismus mit seiner atheistischen Philosophie
und materialistischen Weltanschauung. Wir stehen da vor einer immer
mehr sich vollziehenden Konzentration all der geistigen und fleischlichen

Mächte, welche sonst vereinzelt, und darum mit weniger Erfolg
das Christentum bekämpft haben.»

Probst und seine Zeitgenossen, vor allem der Deutsche Stoecker
und der Schweizer Benz, wollten der sozialistischen eine christliche
Arbeiterbewegung entgegenstellen, und sie sahen ursprünglich in dieser
nicht nur eine Möglichkeit, die christlich denkenden Arbeiter vor dem
Atheismus der frühen Arbeiterbewegung zu bewahren, sondern sie

waren großzügig genug, an eine echte Alternative, an eine christliche
Arbeiterbewegung großen Stils zu glauben. Diese Alternative ist auch in
der Schweiz nicht zustande gekommen, vielleicht, weil man damit
viel zu spät begann, vielleicht, weil die Arbeiter an den meisten Orten
ihre Pfarrer selbst wählen und damit die Kirche davor bewahren
konnten, reaktionär zu werden. (Schluß folgt im nächsten Heft.)

WILLY SPIELER

Zeichen der Zeit
Von Zürich nach Danzig
Protestform als Systemmerkmal

Im «Volksrecht» vom 1. September war Ketzerisches zu lesen. Andreas
Groß, der Präsident der Schweizer Jungsozialisten, verglich Zürich mit
Danzig, aber entgegen den «landesüblichen» Erwartungen zum Vorteil
des polnischen und nicht des schweizerischen «Konfliktlösungspotentials».

In Zürich sieht er «ein System, das so viel auf seine Demokratie
hält, auf seine Volksverbundenheit, auf seine Freiheitlichkeit, und mit
einigen hundert Beunruhigten, teilweise sichtlich verzweifelten Jugendlichen

nicht mehr fertig werden kann»; in Danzig dagegen «ein Systran,
das so oft und gern als orthodox, verschlossen und gewalttätig verhetzt
wird, aber ohne Militär und ohne Knüppel und ohne Gas» die
Forderungen von «Hunderttausenden von Arbeitern und Intellektuellen»
erfüllt. Entsprechend lautet das Fazit: «In Danzig ist die Unruhe der
Freude gewichen, in Zürich pflanzt sie sich weiter fort.»

Hinkt der Vergleich? Gewiß fühlen wir uns vom würdigen und

298


	Die reformierten Christen der Schweiz vor der Arbeiterfrage im 19. Jahrhundert (zweiter Teil). D., Die evangelisch-soziale Bewegung

