
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 74 (1980)

Heft: 9

Artikel: Die reformierten Christen der Schweiz vor der Arbeiterfrage im 19.
Jahrhundert. A., Einleitende Bemerkungen ; B., Kirchliche Versorgung,
Innere Mission und Sozialreform ; C., Die drei Phasen der
Auseinandersetzung mit Arbeiterbewegung und Sozialismus

Autor: Mattmüller, Markus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-142855

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-142855
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MARKUS MATTMÜLLER

Die reformierten Christen der Schweiz

vor der Arbeiterfrage im 19. Jahrhundert
Der Verfasser dieser Zeilen hat zusammen mit Prof. theol. Eduard Buess im
Studienjahr 1978/79 an der Universität Basel eine interdisziplinäre Vorlesung
über den «Dialog zwischen Christen und Sozialisten in der Schweiz im
20. Jahrhundert» gehalten. Was hier erstmals im Druck erscheint, stellt — In
starker Umarbeitung — den einleitenden Abschnitt dieser Vorlesung dar; die
folgenden Hauptteile befaßten sich mit Christoph Blumhardt, Hermann Kutter,
Leonhard Ragaz und Karl Barth. Es Ist geplant, aus dem Vorlesungsmanuskript

mit der Zeit ein nicht allzu umfangreiches Buch zu machen, das die
erste Gesamtdarstellung der schweizerischen religiös-sozialen Bewegung
enthalten und bis in die fünfziger Jahre reichen soll. M. M.

A. Einleitende Bemerkungen

Es unterliegt keinem Zweifel, daß die Entstehung einer neuen und
zahlreichen Bevölkerungsschicht, der Industriearbeiterschaft, die wichtigste
sozialgeschichtliche Erscheinung des 19. Jahrhunderts darstellt. Christen,
die sich nicht einfach auf die Pflege einer innerlichen Religiosität
beschränken, sondern einen Bezug zum realen Leben aufrechterhalten
wollten, mußten darauf aufmerksam werden und die Lage wahrnehmen.

Die Industrialisierung führte ja auch dazu, daß sich die Massen
von der Religion abwandten, sie bewirkte eine EntkirchMchung und
vielleicht auch Entchristlichung der Menschen. Das beruhte zum Teil
auf der Verpflanzung von Leuten, die vorher — nicht zuletzt durch die
Kirche — fest in dörflich-bäuerliche Verhältnisse integriert gewesen
waren; sie wurden in die anonymen Massenquartiere der wuchernden
Industriestädte versetzt; gleichzeitig vollzog sich der Uebergang aus
einer naturbestimmten bäuerlichen Arbeit, die den Menschen in Wind
und Wetter und im Schicksal der Haustiere das Walten von unerklärlichen

Kräften erleben ließ, in eine mit dem Verstand erfaßbare
Arbeitswelt — der Mensch war also auf den göttlichen Beistand für seine
Arbeit nicht mehr so angewiesen. Die Industriearbeiter lebten von der
Technik und mit der Technik, sie hatten damit auch Anteil an der
Populäraufklärung des 19. Jahrhunderts, an seinem ungebrochenen
Fortschrittsglauben, an der zeitgenössischen Verachtung für alles Ueber-
sinnliche. Unter dem Einfluß solcher Verhältnisse hat sich die neu
entstandene Schicht der städtischen Industriearbeiter immer mehr von
der Kirche abgewendet; dies zeigt sich sogar, wenngleich nicht so stark,
wie man erwarten würde, in einer Abnahme der kirchlichen
Eheschließungen und der kirchlichen Bestattungen, während man den

244



Kindern auch im Arbeitermilieu doch die Taufe und die Konfirmation
nicht vorenthalten mochte.

Viele Christen wurden erst durch die Abnahme des Kirchenbesuchs

darauf aufmerksam, daß sich die Gesellschaft wandelte. Als
das aber einmal erkannt war, stellten sich den christlichen Gemeinden
Probleme, die nach einer Lösung riefen, wenn das Evangelium in der
Gegenwart weiterhin etwas bedeuten sollte. Es waren vorwiegend
folgende Probleme:

1. Die anwachsenden Industriequartiere brauchten kirchliche
Versorgung: Schaffung neuer Kirchgemeinden, Pfarrämter, Bau von kirchlichen

Gebäuden.
2. Die Armenpflege — eine alte kirchliche Aufgabe — mußte sich

den neuen Verhältnissen anpassen. Dafür brauchte es im industriellen
Zeitalter ein neues Verständnis der Armut; es mußte erkannt werden,
daß es unverschuldete, nicht durch persönliches Versagen, sondern
durch konjunkturelle Wechsellagen und Strukturveränderungen
verursachte Armut gab.

3. Die da und dort entstehende Sozialgesetzgebung des Staates
mußte beurteilt werden. Waren solche Erlasse zu bejahen, oder waren
sie abzulehnen, weil sie die christliche Liebestätigkeit verdrängten?

4. Was sollten die Christen zu jenen Hdilslehren sagen, an welche
die Industriearbeiterschaft mit Inbrunst zu glauben begann? Hatte
das Evangelium etwas zu sagen zum Fortschrittsglauben, ja zur
Revolutionshoffnung der Arbeiter? Der religiöse Sozialismus gehört vor
allem in diesen Problemkreis hinein, weil er ein neues Verhältnis der
Christen zu den Hoffnungen der sozialistischen Arbeiter begründet hat.

B. Kirchliche Versorgung, Innere Mission und Sozialreform
1. Die reformierten Christen der Schweiz haben sich, soviel man

weiß, nur sehr langsam an die Bewältigung dieser vier Aufgaben
gemacht. Als Beispiel für die kirchliche Versorgung der Arbeiterviertel
kann man die Industriestadt Basel betrachten, wo nach 1833 ein starker
Zuzug von Proletariern begann, aber bis 1900 keine neuen Pfarrstellen
geschaffen und fast keine neuen Gottesdienstlokale gebaut wurden;
eine einzige Kirche wurde 1896 in ein Proletarierviertel gesetzt. Die
Basler Staatskirche überließ die religiöse und soziale Betreuung der
Proletarier privaten Institutionen wie der Gemeinnützigen Gesellschaft
und der Stadtmission (gegründet 1859). Damit kannten aber immer
nur einzelne Christen das Leben und die Bedürfnisse der neuen Be-
völkerungssohicht; die Großzahl der reformierten Kirchgänger begegnete

ihnen im Gottesdienst nie und interessierte sich Viel mehr für den
damaligen theologischen Kampf zwischen Freisinn und Orthodoxie. Die

245

j



Basler Kirchgemeinden ließen sich auch die Armenfürsorge durch den
Staat abnehmen, ohne daß sie bedauerten, diese Möglichkeit der christlichen

Handreichung zu verlieren.
2. In der privaten Fürsorgetätigkeit wurden die schweizerischen

Christen von einem großen deutschen Werk angeregt, von der Inneren
Mission, die auf Johann Heinrich Wichern zurückgeht und die christliche

Antwort auf die Revolution von 1848 darstellt. Wichern sah einen
tödlichen Kampf zwischen Christentum und Kommunismus voraus; er
erkannte das Ringen dieser Mächte um die Seele des Proletariers.
Darum unternahm die Innere Mission den Versuch einer alle Stufen
des Lebens erfassenden Organisation der Liebestätigkeit in den
Industriesiedlungen. Es begann mit Krippen und Sonntagsschulen für die
Kleinen, ging weiter mit mannigfaltigen Werken für die Jugendlichen
und mit einer Volksbildungsarbeit für Erwachsene; auch Randgruppen
wie Kranke, Prostituierte, Alkoholiker und Gebrechliche wurden nicht
vergessen, und die alten Menschen erfuhren besondere Aufmerksamkeit
und Pflege. Die Innere Mission repräsentiert wohl die schönste Form
von christlicher Zuwendung zum Armen, die im 19. Jahrhundert realisiert

worden ist, aber sie fragte nicht nach den Ursachen der neuartigen

Uebelstände und suchte selten den Weg, sie durch generelle, das
heißt sozialpolitische Maßnahmen zu verhüten. Sie verstand auch ihre
Hilfe in einem ganz bestimmten Zusammenhang: Sie suchte den
Hilfsbedürftigen beizustehen, damit sie nicht einer atheistischen und
revolutionären Lehre anheimfielen, etwa dem Kommunismus, der seit der
Jahrhundertmitte «wie ein Gespenst» in Europa umging. Die Industriearbeiter

ahnten offenbar den Hintergrund solcher Hilfeleistung in manchen

Fällen und spürten hinter den fürsorgerlichen Maßnahmen zu
Recht oder zu Unrecht den Versuch, sie für die Monarchie und den
bürgerlichen Staat zu gewinnen; in der Schweiz, wo man sie nicht in
Gehorsam gegenüber dem Fürsten halten mußte, war außer der
Revolutions-Vorbeugung immer auch der Versuch zu spüren, die
Hilfsbedürftigen für die Orthodoxie zu gewinnen und gegen den Liberalismus

zu rüsten.
Die Innere Mission ist in der Schweiz in vielen einzelnen Institutionen

nachgeahmt worden. In den reformierten welschen Kantonen,
wo auch noch die angelsächsische Erweckungsbewegung einwirkte,
haben Christen die Pflege der Kriegsverwundeten (Rotes Kreuz, 1859)
und der Alkoholiker (Blaues Kreuz, 1877), aber auch den Anfang des

Kampfes gegen die Prostitution und den Mädchenhandel begründet.
Es entstanden überall in der Schweiz Diakonissenhäuser, Spezialanstal-
ten für Epileptiker, Taubstumme, Blinde, dazu die Stadtmissionen.
Diese Werke haben ihre partiellen Zwecke hervorragend erfüllt, aber

246



sie konnten die Entchristlichung der Massen nicht aufhalten; für die
Wiedergewinnung der Arbeiter hätte es wohl einen sichtbaren Beweis
dafür gebraucht, daß die Christen die menschenwidrigen Strukturen der
modernen Industrie grundlegend ändern wollten, nicht nur Fürsorge
für die Opfer. Auch für die Glaubwürdigkeit der christlichen Botschaft
unter den Proletariern wäre es nötig gewesen, daß die Kirchen die
hochkapitalistischen Gesellschafts- und Erwerbsformen nicht gedankenlos

akzeptiert hätten.
3. Während die reformierten Schweizer zur Fürsorge weitgehend

von ausländischen Vorbildern angeregt wurden, haben sie den Weg
zur Sozialreform aus eigenem Antrieb betreten. Seit der Reformation
hatten die christlichen Obrigkeiten die Gewohnheit, durch Gesetz und
Ordnung ins gesellschaftliche Leben einzugreifen; außerdem machte es
die politische Struktur der schweizerischen Kantone recht leicht, durch
parlamentarische Vorstöße, Landsgemeinden oder Volksinitiativen für
Sozialgesetze zu wirken. Dabei haben sich an vielen Orten ernsthafte
Christen dieser politischen Mittel mit Energie bedient: Christliche
Ratsherren haben in Basel schon 1853 gesetzliche Maßnahmen für den
Arbeiterschutz in Fabriken durchgesetzt; der ehemalige Pfarrer Carl
Schenk hat als bernischer Regierungsrat das Armengesetz von 1857,
als Bundesrat das eidgenössische Fabrikgesetz von 1877 und die mustergültige

Alkoholgesetzgebung von 1882 geschaffen, der ehemalige Pfarrer
Albert Bitzius, Sohn Jeremias Gotthelfs, als bernischer Regierungsrat
das Armenwesen vorwärts entwickelt, der Basler Pfarrer Gustav Benz
half die erste obligatorische Arbeitslosenversicherung eines Kantons
schaffen, und von der gestaltenden Mitarbeit an fast allen eidgenössischen

Sozialgesetzen während dreißig Jahren durch den Appenzeller
Pfarrer Eugster-Züst werden wir noch hören. Reformierte Christen
haben also intensiv an der frühen Sozialgesetzgebung der Schweiz
mitgewirkt.

Sozialreform hat, prinzipiell betrachtet, eine andere Wertigkeit als
Innere Mission: Wenn der Staat Schutz- und Hilfsmaßnahmen
einleitet, verlieren diese ihren christlichen Stempel. Sie werben also nicht
mehr für die Kirche oder gar für eine kirchliche Richtung, sondern
stellen, gerade wenn sie aus christlichen Motiven stammen, in schönster
Weise brüderliche Gesinnung ohne missionarischen Nebenzweck dar,

C. Die drei Phasen
der Auseinandersetzung mit Arbeiterbewegung und Sozialismus

Die Abwehr der reformierten Christenheit gegenüber dem sozialistischen

Denken hat Zeiten der besonderen Intensität und solche der
Windstille gekannt. Es fällt auf, daß die Auseinandersetzung der

247



Christen mit den neuen sozialen Ideen immer nur dann in Gang kam,
wenn ein aufsehenerregendes Ereignis eingetreten war. Das bedeutet,
daß die Christen sich weniger durch Not und Proletarisierung ihrer
Gemeindeglieder als durch Gefahren für die Kirche oder die reine
Lehre herausgefordert fühlten. So hat dann das Auftreten der ersten
Kommunisten in der Schweiz und die nachfolgende 1848er Revolution
eine erste Welle von Stellungnahmen hervorgerufen, der Aufstand der
Pariser Commune von 1871 eine zweite und das Wachstum der
deutschen Sozialdemokratie während und nach dem Sozialistengesetz (1874-
1891) und die Gründung der SPS (1888) eine dritte Welle.

1. Die ersten Kommunisten und die 48er Revolution

Der Damenschneider Wilhelm Weitling (1808—1871) aus Magdeburg
war seit 1841 in der Schweiz und hat sein wichtigstes Werk «Die
Garantien der Harmonie und der Freiheit» (1842) in Vevey
herausgebracht. Als er in Zürich sein nächstes Buch «Das Evangelium eines

armen Sünders» drucken lassen wollte, klagte der Kirchenrat wegen
Religionsstörung vor Gericht. Weitling wurde verhaftet, verurteilt und
ausgewiesen, aber wegen Aufreizung zum Aufruhr; die ReMgions-
störung wurde nicht weiter verfolgt. Sdin Buch erschien dann 1845 in
Bern und stellt ein Beispiel für die Art dar, wie sich die Arbeiter eine
Stellungnahme der Kirche zum Industrieproblem vorstellen mochten:
Jesus war Kommunist und stellte die Prinzipien von Freiheit und
Gleichheit ins Zentrum seiner Verkündigung. Der öffentliche Ankläger,
Staatsanwalt Bluntschli, schildert die Ideen des Buches folgendermaßen:
«Von einer höheren Auffassung, von einer Verehrung Christi findet sich
darin keine Spur. Wenn sich auch im Einzelnen ein klarer, vorurteilsfreier

Verstand in diesem Schriftohen äußert, so ist doch das Ganze
von einem durchaus materiellen Sinne geleitet, und einzelne Stellen
haben einen offenbar ruchlosen Charakter.» Liest man das so qualifizierte

Werklein heute, erkennt man einen — allerdings oberflächlichen —
religiös begründeten Sozialismus. Weitling nimmt an, daß Jesus eine
kommunistische Geheimgesellschaft habe gründen wollen und daß die
urchristlichen Gemeinden dem auch entsprochen hätten. Erst die christlichen

Kirchen — «das sog. historische Christentum» — hätten im
Dienste anderer Mächte diese ursprünglichen Impulse verdunkelt. Heute
müsse die Welt an diesen Charakter der Lehre Christi erinnert werden.
«Die ReMgion muß also nicht zerstört, sondern benützt werden,
um die Menschheit zu befreien. Christus ist ein Prophet der Freiheit,
seine Lehre die der Freiheit und Liebe.» Es ist umstritten, ob Weitling
damals noch ein gläubiger Christ war; später hat er gesagt, er habe
durch sein Werk nur die «heuchlerisch-pfäffische Aristokratenpartei»

248



entlarven und den Arbeitern die Augen öffnen wollen. Der zürcherische

Kirchenrat hatte also richtig erkannt, daß der Schneidergeselle
die Botmäßigkeit des Kirchenvolkes ins Wanken bringen wollte;
Staatsanwalt Bluntschli erkannte überdies, daß die Kritik an der herkömmlichen

Christlichkeit die ganze Gesellschaftsordnung in Frage stellte:
«Der Einfluß der Religion ist es», schrieb er, «welcher auch den
ärmsten, mit Kummer und Sorgen geplagten, durch bittere Erfahrungen
aller Art niedergehaltenen Menschen aufrichtet und hält. Wird dieser
Glaube durch ruchlosen Spott gestört, so ist damit die stärkste
Schranke gegen das Einbrechen einer kommunistischen Verwilderung
niedergestürzt, und die Zahl derer, welche keinerlei Bedenken haben,
auch an das äußere Recht des Eigentums die frevelhafte Hand zu
legen, wird reißend vermehrt.» Man erkennt in diesen Worten die
damals allgemein verbreitete Gleichsetzung des Evangeliums mit den
Grundsätzen des bürgerlichen Staates.

Noch vor der Revolution tagte im Herbst 1847 die schweizerische
Predigervereinigung, die repräsentative Körperschaft der reformierten
Pfarrer, und stellte ihre Gespräche unter den Titel: «Die Bedeutung des
Kommunismus, aus den Gesichtpunkten des Christentums und der
sittlichen Kultur gewürdigt.» Pfarrer Romang aus dem Simmental, der das
Hauptreferat hielt, kannte den Frühsozialismus nur aus Schriften und
nahm die anderswo in Gang gekommene Industrialisierung noch nicht
wahr. Privateigentum — ohne solches an Produktionsmitteln und dem
persönlichen Gebrauch dienendes zu unterscheiden — ist für ihn
notwendige Voraussetzung für die Entfaltung der freien Persönlichkeit.
Kommunismus entsteht «aus selbstischer Begehrlichkeit, dem ganzen
vollen Egoismus des modernsten, zu einem guten Theil auf Abwege
gerathenen Freiheitsbestrebens». Religion — er sagt gelegentlich
«Christianismus» — ist selbstverständlich das reine Gegenteil; «sie zieht
den Menschen vom Sinnlichen ab, weist ihn auf das Uebersinnliche
hin und ist als zuchterhaltende Macht diesen Empörungen sinnlicher
Begehrlichkeit so sehr im Wege, daß sich nicht die geringste Empörung
gerade gegen sie kehren muß.» Zwischen Religion und Kommunismus
bestehe notwendigerweise Gegnerschaft. «Der christliche Geistliche muß
die communistische Gesinnung als unchristlich bekämpfen, muß zum
Dulden und Entsagen ermahnen, auch wenn er die Leiden der Armen
aufs Lebendigste nütempfindet.»

Woher kam eine solche Gegnerschaft eigentlich? Mir will scheinen,
daß eine im wesentlichen unevangelische Grundeinstellung zur Materie
schuld war: Romang spricht vom «unversöhnlichen Widerstreit»
zwischen Geist und Materie, zwischen christlichem Spiritualismus und
sozialistischem Materialismus. Damit versteht er das Evangelium falsch,

249



das ja auch ums tägliche Brot und die Bedürfnisse des Leibes beten
lehrt. Aber die reformierten Pfarrer der Schweiz kritisierten Romangs
Auffassung nicht und waren sich einig, daß der Kommunismus auf
einem «Mangel an religiös-christlicher Auffassung» beruhe, und sie
gingen nach Hause mit dem Geleitwort ihres Präsidenten: «Wir haben
nun dem Feind ins Auge geblickt. Wir sollen täglich gegen den Com-
munismus zu Felde ziehen.»

Es geht nicht darum, die Vorschläge kennenzulernen, die an dieser
und an späteren «Predigerfesten» zur Lösung der damals so genannten
«socialen Frage» gemacht worden sind. Wir wollen einzig beobachten,
wie lange die Blockade gegenüber dem Sozialismus und Kommunismus
bei den schweizerischen Pfarrern anhielt und aus welchen Motiven sie
kam. Bei Romang war es eine rein spiritual istische Auffassung des
Glaubens und übrigens auch eine ungeprüfte Uebernahme der bürgerlichen

Eigentumsauffassung. So waren denn schon vor der Revolution
von 1848, die ein unmißverständliches Hervortreten der «Proletarier
aller Länder» und weit tönende Vertretung der neuen sozialistischen
Ideen brachte, die Fronten abgesteckt: Hie Christentum — da Sozialismus.

Es blieb in der Schweiz für ein halbes Jahrhundert bei dieser
Trennung.

2. Die Pariser Commune und die «soziale Frage»

In den «Verhandlungen der schweizerischen reformierten Predigergesellschaft»,

in denen die soziale Frage immer wieder auftauchte, kann man
zwar ein wachsendes Verständnis für die Besonderheiten der
Industriegesellschaft und ein Fußfassen der Sozialreform-Ideen bemerken, aber
die absolute Trennung zwischen der Botschaft des Evangeliums und
dem sozialistischen Denken blieb bestehen. Das wurde auch nicht
anders, als sich Arbeiter aus mehreren Ländern zur «Internationalen Ar-
beiter-Association» zusammenschlössen und als die Schweiz neben
Frankreich, England und Belgien ein Zentrum dieser Organisation
wurde. Ein weitum leuchtendes Fanal dieser Bewegung wurde der
Aufstand der Pariser Commune im Jahr 1871, der in der bürgerlichen
Schweiz mit Interesse und Erschrecken verfolgt wurde. Wenige Monate
nach deren Zusammenbruch trafen sich die Schweizer Pfarrer in
Schaffhausen und ließen sich durch Pfarrer Bernhard Becker aus
Linthal über «das Verhältnis der Kirche zur Arbeiterfrage» belehren.

Becker erkennt, daß es ein Problem der Industriearbeiter gibt,
aber die versammelten Geistlichen bekamen keine eindringliche
Darstellung der sozialen Zustände, keine Kritik zu hören. Einzig eine milde
Ermahnung an die Fabrikherren wurde vorgebracht, sie sollten die
Menschlichkeit nicht ganz vergessen und den Arbeitern mehr Lohn

250



zugestehen. Arbeiterorganisationen wurden dabei nicht in Bausch
und Bogen verdammt; selbst die internationale Arbeiter-Assoziation
könne zum Wohl der Arbeiter wirken, «wenn sie vernünftig, edel und
sittlich geleitet wird». Aber ihr fehle doch allzu offensichtlich «die
Gerechtigkeit und der Glaube», und das zeige sich daran, «daß die
Leitung derselben in den Händen von Führern ist, welche mit den
Pariser Mordbrennern offen zu sympathisieren wagen». Pfarrer Becker
sieht die Lösung der Arbeiterfrage nur in der inneren Umkehr des
Individuums; er richtet seinen Appell an die Religion und Moralität
der Staatsmänner und Unternehmer. Er weist den Verdacht ab, «der
bei den unteren Klassen herrscht, daß die Kirche in stillschweigendem
Einverständnis mit der Klasse der Besitzenden das Werkzeug sei, die
Massen zu zügeln, in Gehorsam, Botmäßigkeit und Unterwürfigkeit zu
halten». Der Pfarrer habe allerdings die Aufgabe, mäßigend und
mildernd auf die Arbeiter einzuwirken, um «übertriebene oder in barscher
und verderblicher Weise gestellte Forderungen auf ein natürliches und
gerechtes Maß zurückzuführen». Solche Worte mußten in einer Zeit,
in der von oben der Klassenkampf mit voller Härte geführt wurde, als
Parteinahme für die «Oberen», für Unternehmer und Kapitalisten,
verstanden werden.

Beckers Meinung fand bei der schweizerischen Pfarrerschaft fast
keine Kritik; ein Votant erblickte das Gefährliche an der Internationale

in der Ablehnung der Akkordarbeit, des Vaterlandes und der
Religion — in dieser Reihenfolge. Einzig zwei Pfarrer leisteten leichten
Widerstand gegen die Harmonisierung im Dienste der herrschenden
Klasse; Pfarrer Kind aus Herisau rief aus: «Die Liebe soll nicht an
Stelle der Gerechtigkeit treten», und Pfarrer Zündel aus Oberglatt rief
nach einem neuen Luther, der gegen die neue Sklaverei der Arbeiter
so eingreife, wie Jesus gegen die antike und Luther gegen die
Leibeigenschaft.

Derselbe Pfarrer Zündel, später Biograph des älteren Blumhardt,
hatte 1874 über die Stellung des Geistlichen in der Gesellschaft zu
reden, und dabei kam er nur am Rande auf die soziale Frage zu
sprechen. Aber seine theologischen Gedanken hätten für das christliche
Verständnis der Arbeiterfrage etwas bedeuten können. Die christliche
Gemeinde, so führte er aus, leide unter einem schwer zu ertragenden
Dualismus: «Ihr religiöses und sittliches Bewußtsein fällt auseinander;
der religiöse Theil der Gemeinde, welcher sich der persönlichen
Gemeinschaft mit Christus bewußt ist, findet den Zusammenhang Christi
und des Christenthums nicht mit der auf die materielle Welt gerichteten

Thätigkeit. Der andere Theil, welcher die Instinkte der Zeit, die
thatkräftige Richtung auf die Welt hat, findet ebensowenig seine Be-

251



ziehung auf den Menschensohn, in dem erst alle Weltgemeinschaft ihr
Ziel, ihre Ruhe und Erlösung findet.» Zündel möchte eine Kirche, die
sich von der reinen Geistigkeit löst und die sich um die Welt kümmert.
«Aus dem Idealismus und Intellektualismus einer bloß in dem menschlichen

Geist aufgenommenen Welt ist unsere Zeit zu dem ernstesten
Realismus übergegangen, den menschlichen Geist herrschend und
beherrschend in die materielle Welt zu versenken und die Welt des
Stoffes und der Kräfte der menschlichen Gesellschaft dienstbar zu
machen.» Diese Richtung müßten die Theologen unbedingt einschlagen,
«denn nur wir sehen eigentlich die wahre Einheit des Weltlichen und
Geistlichen im Menschensohne». Zündel bestritt also die Möglichkeit
einer Aufteilung des Lebens in einen weltlichen und einen geistlichen
Bereich und damit auch die Möglichkeit eines bloß innerlichen
Christentums. In der Verkündigung der Auferstehung liegt nach ihm «der
Uebergang von dem Evangelium des subjektiven Bewußtseins zu dem
einer objektiven Siegeskraft über Sünde, Tod und Finsternis». Von
einer solchen Schau war es nur noch ein Schritt bis zur Anerkennung,
daß die Befreiungsbewegung der Arbeiter etwas mit dem Evangelium
zu tun hatte. Es blieb Zündeis Freund Christoph Blumhardt vorbehalten,

diesen Schritt zu gehen.
Inzwischen ging aber die Ablehnung der Arbeiterbewegung bei

den schweizerischen Protestanten munter weiter. 1879 zählte der Neuenburger

Professor Grétillat die Internationale als fünftes Ungeheuer zu
den vier Tieren der Apokalypse hinzu und rief aus: «Das Evangelium
schweigt sich absichtlich über Politik und Oekonomie aus und hat
keine Lehre über diese Gebiete formuliert. Das Evangelium will vor
allem das Individuum verändern und erst nachher die Gesellschaft
durch das Evangelium; der Sozialismus vertritt den umgekehrten Weg.»

Wie stand es um Christentum und Sozialismus am Ende der 1870er
Jahre, als der Schock der Commune vorbei war und die Industrialisierung

auch in der Schweiz auf ihren Höhepunkt zusteuerte? Erst
wenige Theologen erkannten die Arbeiterfrage als neuartige Problematik,

die sich mit den alten Begriffen aus der Armenpflege nicht
mehr fassen ließ. Der Charakter des modernen Arbeitsverhältnisses,
bei dem sich nicht mehr der einzelne Fabrikherr und der einzelne
Arbeiter gegenüberstanden, sondern ein manchmal recht fernes
Management und eine fast anonyme Masse von Arbeitern, wurde nicht
begriffen, und folgerichtig wurden dauernd personalistische Lösungen
vorgeschlagen: Vertrauen, Wohltätigkeit usw. Man hört nirgends ein
Wort davon, daß sich die christliche Liebe auch in der Gestaltung von
Strukturen, nicht nur von individuellen Begegnungen zu bewähren
hätte. Entsprechend dieser Uneinsichtigkeit in die Zusammenhänge der

252



Massengesellschaft erfolgt dann auch die kirchliche Beurteilung der
Arbeiterbewegung. Man findet kein Wort der Anerkennung für die
frühen Gewerkschaften, vom frühsozialistischen und marxistischen
Denken setzen sich alle Redner ab, wenn sie es überhaupt zur Kenntnis

nehmen. Man anerkennt, daß es eine Arbeiterfrage gibt, aber diese
wird nicht als eine Herausforderung an die Kirche verstanden. Einzig
Zündeis Ansprache, ein erratischer Block unter den Reden vor den
reformierten Pfarrern, ließ ahnen, daß es in dieser gewandelten
gesellschaftlichen Situation auch eine gewandelte Verkündigung brauchen
könnte. Sonst wies man die Pfarrer auf die Predigt, und sie sollten
nicht anders predigen als bisher. Es gab keine Solidarisierung der
Christen mit den Bewegungen der Unterdrückten, es war schon viel,
wenn sie den Sozialismus nicht offen als den Antichrist bezeichneten.

(Zweiter Teil folgt im nächsten Heft.)

PETER SPINATSCH / WILLEM VAN DER MEIDEN

Christen für den Sozialismus

in den Niederlanden
Seit 1973 gibt es in den Niederlanden eine Bewegung «Christen für den
Sozialismus» (CfS). Sie entstand aus einer Projektgruppe «Kritische
Kirche» des Niederländischen Christlichen Studentenvereins, zu dem
heute noch organisatorische und ökonomische Bindungen bestehen.

Die Organisationsstruktur von CfS enthält gegenwärtig zehn regionale

Abteilungen, die in der Regel alle zwei bis drei Wochen
zusammenkommen, sei es zur Besprechung spezifisch regionaler Angelegenheiten

oder zur Vorbereitung der einmal monatlich in Amsterdam
stattfindenden Vollversammlung. Diese Vollversammlung ist das entscheidende

Gremium der CfS. Jedes Mitglied — es gibt auch viele
Einzelmitglieder, die nicht bei einer Region mitmachen — erhält alle
Einladungen und Protokolle der gemeinsamen Sitzungen. Der
Vollversammlung als höchstem Entscheidungsorgan sind ein Vorstand und
ein Sekretariat zugeordnet. CfS Holland verfügen über ein zweimonatliches

Publikationsorgan, «Opstand» (Aufstand), das jetzt im siebten
Jahrgang erscheint. Darin kann man Diskussionsbeiträge und Berichte
von Aktionen, aber auch mehr grundsätzliche Artikel zu Christentum
und Sozialismus, zu materialistischer Exegese und Theologie finden.

Welches ist der Stellenwert und welches die Zielsetzung dieser
zahlenmäßig kleinen Bewegung mit ein paar hundert Mitgliedern.

253


	Die reformierten Christen der Schweiz vor der Arbeiterfrage im 19. Jahrhundert. A., Einleitende Bemerkungen ; B., Kirchliche Versorgung, Innere Mission und Sozialreform ; C., Die drei Phasen der Auseinandersetzung mit Arbeiterbewegung und Sozialismus

