
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 74 (1980)

Heft: 9

Artikel: Mord beginnt beim bösen Wort

Autor: Roy, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-142854

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-142854
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


HANS ROY

Mord beginnt beim bösen Wort
Liebe Gemeinde,
Sie werden verstehen, daß ich nach allem, was sich von gestern
nachmittag bis in dlie Morgenstunden dieses Sonntags in unserer Stadt, zum
größten Teil in unserem Quartier und sogar in unserer Kirche abgespielt

bat, nicht einfach zur Tagesordnung übergehen kann. Das
bedeutet, daß ich die vorbereitete Predigt beiseite lege. Ich denke, daß
wir als Gemeinde uns diesem schweren Konflikt stellen müssen. Die
Gedanken, die mir während der Nacht zu einem Abschnlitt aus der
Bergpredigt gekommen sind, sollen dazu Anstoß geben. Es handelt
sich um die Verse 21 und 22 aus dem 5. Kapitel des Matthäusevangeliums:

«Ihr wißt, daß euren Vorfahren gesagt worden ist: 'Du sollst nicht
töten! Wer einen Mord begeht, der soll vor Gericht gestellt
werden.' Ich aber sage euch: Schon wer auf seinen Bruder zornig ist,
gehört vor Gericht. Wer aber zu seinem Bruder sagt: 'Du Idiot',
der gehört vor das oberste Gericht. Und wer zu seinem Bruder
sagt: 'Geh zum Teufel', der verdient, ins Feuer der Hölle geworfen
zu werden.»
1. Bei jedem Konflikt nehmen wir zunächst unwillkürlich Partei.

Wir spüren, daß uns unsere Sympathie nach der einen oder andern Seite
hinzieht. Wir verstehen ohne weiteres die Argumente und Handlungsweisen

dieser Partei. Unser Herz nimmt gefühlsmäßig Stellung, bevor
noch der Verstand und auch der Glaube kritisch diese Stellungnahme
überprüfen konnten. Das ist nicht nur verständlich, sondern legitim und
unvermeidlich. Ebenso unvermeidlich ist, daß wir die andere Partei
gefühlsmäßig ablehnen, daß wir uns über sie ärgern, empören, sie
verachten, ja hassen. Jeder von uns hat den Konflikt, der nun seit Wochen
in unserer Stadt schwelt und der gestern in einer so erschreckenden
Weise zur Entladung gekommen ist, so erlebt. Jeder von uns hat Partei
genommen, hat also mitgemacht. Es ist wichtig, daß wir uns dessen
hier im Gottesdienst und also auch vor Gott bewußt sind. Wir haben
mitgemacht. Wir haben mindestens in Gedanken und Gesprächen
unsere Sympathie und Antipathie geäußert. Und das heißt: wir sind
schuldig geworden.

2. In den Worten aus der Bergpredigt, die ich vorgelesen habe,
macht Jesus klar, was aus Antipathie, aus Aerger, Verachtung und
Haß entsteht. Es entsteht Mord. Jesus zeigt, daß Töten im Herzen
beginnt. «Jeder, der seinen Bruder haßt, ist ein Menschenmörder»

241



(1. Joh. 3, 15). Was unsere Gerichte dann unter dem Titel Mord oder
Totschlag beschäftigt, ist eine Folge dessen, was längst in unsern Herzen
schon passiert ist. Die staatliche Rechtsprechung kann erst die tatsächlich

geschehene Vernichtung eines Menschenlebens erfassen. Schuldig
wird vor dem Gesetz erst, wer handgreiflich ein Menschenleben
ausgelöscht oder mindestens bedroht hat. Keiner von uns hat das getan.
Dazu sind wir zu gut erzogen, oder wir haben einfach zu große Angst
vor den Folgen. Es sind also beim Normalbürger genügend Hemmungen

eingebaut, damit dieser das, was er in seinem Herzen gegen seinen
Mitmenschen empfindet, nicht gleich in die Tat umsetzt. Es gab zwar
gestern solche, die ihren Gefühlen mit sehr eindeutigen Worten Luft
machten. «Man sollte diese Jugendlichen vergasen», «ein paar Tote
würden nichts schaden, dann hätte man endlich Ruhe», so tönte es
auf der Straße. Keiner dieser Maulhelden hätte das, was er sagte,
selber getan. Er hätte es aber hingenommen und gar begrüßt, wenn es

geschehen wäre. Ausgesprochen oder nicht gab es diese Gefühle auf
beiden Seiten. Ich selber hatte eine mächtige Wut, als ich sah, wie die
Polizei mit den Demonstranten umging.

Für Jesus gibt es aber den Unterschied, den der Rechtsstaat
zwischen tatsächlichem Mörder und dem Mörder in Gedanken und Worten
macht, nicht. Wenn sein Wort für uns wirklich Gotteswort, wenn es für
uns verbindlich ist, dann sind wir ale Mörder und gehören vor ein
Gericht gestellt wie der Tatmörder.

Alles Fragen nach Lösungen in diesem und in jedem Konflikt
beginnt für den Christen mit dem Bekenntnis, daß er selber vor Gott
ein Mörder ist.

3. Was können wir denn nun weiter tun, wenn uns diese erschrek-
kende Erkenntnis gekommen ist? Ein erster Schritt — er ist in diesem
Bekenntnis schon angelegt — besteht darin, daß wir lernen in der
Ich-Form zu reden. Es geht nicht darum, was «man» falsch gemacht
hat oder was «man» jetzt tun müßte. Gefragt ist, was ich bis jetzt als
der Mitmacher, der ich bin, zu der ganzen Geschichte beigetragen habe.
Zum Beispiel in all den Gesprächen, die ich am Familientisch, im
Treppenhaus, in der Stammbeiz geführt habe. Und es geht darum, was
ich jetzt und in den kommenden Tagen weiterhin tue. Was trage ich
mit meinen Worten oder meinem Schweigen bei zu der mörderischen
Stimmung, die jetzt herrscht? Was kann ich tun, um diese Stimmung
zu verbessern, die Verhärtung der Fronten aufzulockern? Mit einem
Wort: was kann ich für den Frieden tun? Es muß uns doch klar sein,
daß unsere Behörden, die jetzt gerne auf beiden Seiten verantwortlich
gemacht werden, in ihren Entschlüssen sehr stark von dieser Stimmung,
genannt Volksmeinung, geleitet werden.

242



4. Für den Frieden einstehen bedeutet aber nicht, die Gegensätze,
die nun so vehement aufeinanderprallen, herunterzuspielen. Zum
Beispiel mit dem Hinweis, daß es sich ja nur um einen verschwindend
kleinen Teil der Jugend handle, der auf die Straße geht. Jede Minderheit

hat Anspruch darauf, ernst genommen zu werden. Es könnte ja
sein, daß die Minderheit der Mehrheit einige ganz wichtige Dinge
zu sagen hat, Dinge, die wir nicht ungestraft überhören. (Ich bin
überzeugt, daß dies bei dieser Jugendrevolte der Fall ist. Aber es würde
zu weit gehen, darauf jetzt einzutreten.) Für den Frieden arbeiten heißt
eben die andere Seite so ernst nehmen, daß wir versuchen, allem Aerger,
den sie uns bereitet, zum Trotz uns in sie hineinzudenken. Verstehen
statt verurteilen. Das ist eine harte Arbeit. Denn es ist nur möglich,
wenn wir unsere eigene Position zunächst einmal verlassen und zum
andern hinübergehen. Das ist die Arbeit der Liebe. «Liebe heißt zum
andern hinübergehen», hat ein Lehrer von mir einmal gesagt. Genau
das ist es, was Jesus in seinem ganzen Leben und Werk tat. Er kam
von der andern Seite, von Gott, zu uns. Und er stellte sich auf unsere
Seite, lebte und fühlte mit uns, solidarisierte sich mit einer Menschheit,
die sich gegen ihren Ursprung, gegen Gott, erhoben hatte. Er geht mit
uns bis zum Aeußersten, soweit, daß er die andere Seite, seinen Vater,
einmal nioht mehr verstehen konnte; damals, als er fragen mußte:
«Mein Gott, mein Gott, warum hast du mich verlassen?»

Wenn Nachfolge Christi für uns Christen noch ein verbindlicher
Auftrag ist, dann kommen wir um diese Arbeit nicht herum. Es ist
übrigens eine unerhört spannende und zutiefst schöne Arbeit. Unser
Leben erhält ganz neue Impulse, wenn wir uns der Herausforderung
stellen, die durch diese ungebärdige Jugend auf uns zukommt. — Wer
ist denn in der Lage, wer hat denn das Zeug zu solcher Friedensarbeit,
wenn nicht die christliche Gemeinde? Es wird sich in den kommenden
Tagen weisen, ob und wieweit die christliche Kirche noch vom Wort
unseres Herrn regiert wird, oder ob sie von einer allgemeinen
Volksstimmung sich bestimmen läßt. Im Tun und Lassen eines jeden von
uns, in jedem Gespräch, auf das wir uns einlassen, wird es sich weisen.
Neutralität gibt es nicht. Entweder arbeiten wir mit unserm Herrn für
den Frieden, oder wir verraten ihn und werden mitschuldig am Morden
in Gedanken und Worten — und wer weiß wann auch einmal in
Taten. (Predigt vom 13. Juli 1980 in der Johanneskirche, Zürich)

Die Kirche verfügt über ein Asylrecht. Wer in ihr Zuflucht sucht, darf ohne
Zustimmung des Ordinarius (in der Regel der Bischof) nicht gewaltsam heraus¬

geholt werden, wenn keine dringende Notwendigkeit vorliegt.
(Gesetzbuch der katholischen Kirche, canon 1179)

243


	Mord beginnt beim bösen Wort

