Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 74 (1980)

Heft: 7-8

Artikel: Heilserfahrung im Sozialen : zum "Missverstandnis der Kirche"
Autor: Traxel, Gerhard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-142847

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-142847
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

GERHARD TRAXEL

Heilserfahrung im Sozialen
Zum MiB3verstindnis der Kirche»

Die Kirche als Institution ist nach Emil Brunner ein MiBverstandnis:
Die neutestamentliche Gemeinde, im Griechischen «Fkklesiay genannt,
war nicht Kirche. Kirche, wie wir sie alle kennen, ist Institution; aber
die neutestamentliche Gemeinde war keine Institution, sondern reine
Personengemeinschaft, Bruderschaft in Christus und in der Gegenwart
des Heiligen Geistes. Was mich an dieser These am meisten erstaunt,
ist ihre in die Augen springende Aktualitit — heute, drei3ig Jahre nach
dem Erscheinen von Brunners bekannter Schrift «Das MiBverstindnis
der Kirchey.

Desinteresse an Kirche als Institution

Ich mochte diese Aktualitdt illustrieren am Awsspruch einer Gym-
nasiastin. Nach einem Besuch in Taizé wurde sie vom deutschen Fern-
sehen interviewt und sagte etwa folgendes: «Gott, Christus, Erlosung,
Heiliger Geist, alle diese groBen Worte und Begriffe des Christentums
sind mir zweifelhaft, ebenso die Institution der Kirche — in Taizé
habe ich zum ersten Mal in meinem Leben eine Gemeinschaft erfahren,
die mich tragt. Das war fiir mich so viel wie Gott und Heiliger Geist
und alles zusammen.» Im Votum dieses jungen Menschen spricht sich
eine zweifache Tendenz aus, eine Tendenz, die jetzt allerorten in der
jungen Generation zu spiiren ist; ndmlich einerseits das Desinteresse
an der isolierten christlichen Theorie und an der Institution Kirche,
die diese Theorie propagiert — andererseits aber eine ganz funda-
mentale Suche nach Heilserfahrung im Sozialen, nach «sozialer Trans-
zendenzy.

Die frithen Christen hétten gesagt: nach der «Gemeinschaft des
Heiligen Geistesy. Brunner kiindigte schon vor dreiBig Jahren solches
Desinteresse an der Kirchen-Institution an; in seiner Schrift macht er
deutlich, daB in der friithchristlichen Erfahrung die Ekklesia etwas ganz
anderes ist als die «Kirche» in unserer protestantischer Erfahrung und
in unserem protestantischen NormalbewuBtsein. Bis heute leben wir
nicht nur mit den Auswirkungen der Konstantinischen Entscheidung
zur Staats- und Volksreligion. Das ist nur eine Dimension, die unsere
Erfahrung so anders sein 148t als die frithchristliche. Bis heute sind wir
alle geprédgt vom iiblichen reformierten Kirchenbegriff etwa eines Calvin.
Da erscheint Kirche einerseits als die unsichtbare Zahl der vielen ein-
zelnen wahrhaft Gldubigen, als die Zahl der von Gott Erwihlten;

194



und auf der anderen Seite ist sie eine duBere Institution, eine Art Mittel
zum Zweck der Forderung des Glaubens dieser einzelnen. Denken und
empfinden wir nicht bis heute so in unserem reformierten Landes-
kirchentum? Da bin ich mit meinem Glauben als einem individuell-
inneren Faktor, und da ist mir gegeniiber diese Institution «Kirchey,
welche «offentliche Angebote» macht, von denen ich zur Forderung
meines Glaubens Gebrauch machen kann. Gottesdienst und Abendmahl
als eine Art «Service-Angebot» dieser Glaubensforderungs-Institution,
benutzt je nach seelischer Bediirftigkeit.

Dieses Glaubens- und Kirchenschema erfiillt bis heute allgewaltig
die Volkskirche von innen, sozusagen als das protestantische Normal-
bewuBtein; und selbst diejenigen Jungen, die ihr Desinteresse an der
Institution deutlich zeigen, bleiben noch demselben Schema verhaftet.
Sie lehnen einerseits diese Institution ab, weil sie sie eben als bloBe
duBere Angelegenheit verstehen, und sie suchen andererseits ihren inne-
ren, individuellen Halt etwa in religioser Mystik. Das Grundschema ist
dasselbe geblieben; aber ganz im Verborgenen steckt heute hinter ihrem
Desinteresse an der Kirchen-Institution und ihrer Suche nach indi-
viduell-mystischer Erfahrung die tiefe Sehnsucht nach sozialer
Heilserfahrung, welche die Taizé-Besucherin in Worte falite. Viele seh-
nen sich danach; aber sie finden sie normalerweise nicht. Ich halte
die mystische Innerlichkeits-Tendenz zum Teil fiir eine Art «Ersatzy,
der die fehlende soziale Heilserfahrung in unserer Kirche und Gesell-
schaft, der die Frustration der Jungen auf diesem Gebiet wettmachen
soll.

Auf der Suche nach dem Sozialleben des Heiligen Geistes

Die neutestamentliche Ekklesia war nach ihrem Selbstverstindnis und
ihrem Leben etwas vollig anderes als solch ein Offentlich-institutionel-
les Mittel zum Zweck individueller Heilserfahrung. Als christliche Ge-
meinschaft ist die Ekklesia gleichsam die Sache selbst, um die es im
Evangelium geht; sie st die Heilserfahrung im Sozialen, in den Be-
zichungen; hier fingt die neue Welt des Gottesreiches schon an. Darum
ist auch ihr Gottesdienst, zentriert in der Mahlfeier, alles andere als
ein Service-Angebot der Kirche neben vielen anderen, wo man zum
Beispiel wie bei uns dariiber diskutieren konnte, ob es gerade diesen
Service noch braucht, ob man ihn nur noch fiir die Alten mit der Zeit
auslaufen und durch andere Service-Angebote ersetzen soll.

In der Eucharistie stellt sich das neue Sozialleben des Heiligen
Geistes oOffentlich dar, hier wird der Anfang einer neuen Schopfung
in symbolischer Verdichtung real erfahren. Der Christ ist dabei, weil
er als leibhafte Person diese neue Welt des «Leibes Christi» mitbegriin-
det. Hier wird eine Kontrasterfahrung zur alten Welt gemacht; jeder

195



Gottesdienst ist eine gemeinsame Demonstration des Neuen. So wurde
es gesehen und erfahren. Suchen nicht viele junge Menschen etwas von
dem in Kommunen, Gruppen und Basisgemeinschaften? Ist es nicht das,
was ihnen etwa in Taizé ganz neu aufgeht, so wie es vor Jahren auf
Boldern in einem Podiumsgesprich ein Ziircher Pfarrerssohn bekannte:
In Taizé habe er zum ersten Mal erfahren, was eiin Gottesdienst eigent-
lich sei. Ein starkes Stiick, dieses Votum aus dem Munde eines Pfarrers-
sohnes.

Mein fundamentaler Eindruck ist aber, daBl dieses Neue keinen
rechten Ort finden kann unter uns, in unserem normalen protestan-
tischen Kirchentum. Kirchenleute reklamieren oft die Tatsache, daf}
Junge, die zum Beispiel in Taizé eine neue Erfahrung machten, nach-
her in unseren Kirchgemeinden und am Sonntagmorgen gleichwohl
fehlen. Warum wohl? Gewil3 nicht nur deshalb, weil Taizé fiir sie eine
Art einmaliges Rauscherlebnis war; ich denke, sic spiiren instinktiv,
daB unsere Normalkirche eben doch ganz anders ist, nimlich so, wie die
Jungen sie seit ihrer Konfirmandenzeit kennen: die Institution, welche
fiir eine Stunde am Sonntagmorgen ihre Tiiren 6ffnet und durch einen
Beamten reden 148t, die Institution, die viel veranstaltet und organi-
siert, in welcher viele aber die neue Sozialitdt des Heiligen Geistes lange
und vergeblich suchen.

Wider die « Wort-Ideologie»

Das Problem der Kirche, das viele, vor allem jiingere Menschen in der
protestantischen Landschaft empfinden, das ist nicht die Tatsache der
Volkskirche an sich, die fiir alle da und fiir alle offen sein will, das sind
auch nicht die institutionellen Elemente als solche; man hat nicht viel
gegen Kirchenpflegen, Pfarrer und Kirchenrat, allenfalls 1aBt man sie
uninteressiert links liegen. Das eigentliche Problem sehe ich darin, daf
viele hinter diesem Institutions-Gerippe nicht mehr finden, daB, wie
es mir Seminaristen in Kiisnacht gesagt haben, die Kirche nach ihrem
Empfinden eigentlich nur Institution sei, und sei es auch eine aktive
Institution, die viel veranstaltet und anbictet.

Trotz Emil Brunners Buch, trotz den Impulsen von Taizé und der
weltweiten charismatischen Bewegung wird unser Kirchentum bis heute
beherrscht von einer «Wort-Ideologie», die sich mit der volkskirch-
lichen Institution verbindet. Was die Jungen bei uns vor allem als die
«Institution» erfahren und mehr oder weniger desinteressiert auf der
Seite lassen, das ist die Kirche, die sich scheinbar in den Begriffen, im
«Reden vony, im geistigen Propaganda-Angebot erschopft. Ich weif,
daB ich eine «heilige Kuhy tangiere, aber es ist die Kirche, die sich
in ihren spezifischen Institutionen ¢Predigty und«Unterricht» darstellt.

196



DaBl mit dem reformatorischen Wort- und Predigtverstindnis ei-
gentlich etwas anderes und nach wie vor sehr wesentliches gemeint ist,
braucht man mir jetzt nicht zu sagen. Aber die «Kirche des Wortes»
ist zur wohl geordneten und verwalteten intellektuellen Rede-Veran-
staltung geworden. Dabei geht es gar nicht in erster Linie darum, ob sie
als Volkskirche auch bei Abdankungen noch fiir alle reden soll oder
nicht, dagegen haben die wenigsten grundsitzlich etwas einzuwenden:
aber es geht darum, ob sie das neue Leben, die neue Sozialstruktur
des Leibes Christi irgendwo noch deckt oder nicht.

Bis heute sind alle theologischen und praktischen Impulse, die von
anderer Seite kommen, am Rande geblieben, so am Rande wie Emil
Brunners Anliegen vor dreiig Jahren. Uns fehlt noch immer eine
entsprechende Theorie, die sich als praktische Theologie einer neuen
Sozialitdt der Kirche versteht, welche die wirklichen Lebensimpulse
in der heutigen Christenheit aufnehmen und in eine neue Kirchen- und
Gottesdienstpraxis umleiten konnte. Hier sehe ich noch immer eine
grofle Leerstelle; stattdessen wird viel Energie in den Unterricht an
pubertierenden Schiilern gesteckt, deren Grund-Eindruck von der Kirche
als theoretischer Propaganda-Institution damit aber nur geférdert
wird. Manchmal scheint es mir schon, als machten wir trotz Medien,
neuer Methodik und Didaktik fiir die Zukunft der Kirche an diesem
Ort mehr kaputt als gut.

Ausgleich in Fremd-Impulsen

Seltsam ist nur, da3 Pfarrer und andere verantwortliche Kirchenleute
trotz offizieller «Wort-Ideologie» und institutioneller Angebots-Praxis
in den letzten Jahren immer mehr eine Art Ausgleich dazu gesucht
haben in Fremd-Impulsen. Ich meine jene Wellen, die im letzten Jahr-
zehnt nacheinander von auBlen an die Kliirchen herangebrandet sind und
deren Aufnahme man félschlicherweise oft fiir eine neue Reformation
halt. Da kam zuerst im Gefolge marxistischer Impulse die «soziologische
Welle» aktivistischer Gesellschaftsverinderung, sozusagen als Ausgleich
zur scheinbaren Theorie des Wortes und der Worter die Tat, die Praxis.
Gewil wurden auch durch diese Welle von auBlen biblische Impulse
freigelegt.

Inzwischen ist die nidchste Welle, die psychologisch-meditative
Welle der inneren Erfahrung herangerollt und integriert worden. Auch
hier keine Frage, daB mit diesem Meditations-Trend verdridngte christ-
liche Elemente freigesetzt wurden. Aber eine tiefgreifende Reform, eine
Erneuerung des eigentlich Christlichen ist von diesen Wellen nicht zu
erwarten. Sie lige vielmehr dort, wo auch Emil Brunner sie schon vor
dreiBBig Jahren gesehen hat; in der theoretischen und praktischen
Oeffnung unseres Kirchentums fiir die «soziale Transzendenzy, fiir

197



eine neue Gemeinschafts- und Gottesdiensterfahrung des Christlichen.
Darin hitten sowohl die Meditation als auch die Aktion ihre eigentlich .
christliche Integrationsmitte, und zwar eine solche, nach der die Men-
schen in der vergesellschafteten Welt des 20. Jahrhunderts zutiefst su-
chen.

Aus theologischen Griinden bin ich darum skeptisch gegeniiber
dem kirchlichen Meditationstrend, wie er etwa hinter dem Konzept
von Kappel sich zeigt. Nichts gegen das Bediirfnis nach Meditation
und Stille; aber ich habe sehr den Eindruck, daB hinter dieser offiziell-
kirchlichen Meditationstendenz eben ein Loch ist, eine fundamentale
Liicke, an welcher das neue Kirchen- und Gemeinschaftsverstindnis
stechen miiBte. Sonst konnte man die gesellschaftskritische Dimension
nicht so elegant ausklammern. In Taizé steht nicht nur &duBerlich eine
Bruderschaft dahinter, damit das Meditationsangebot dort besser ab-
gestiitzt ist, nein: dort steht die soziale Theologie und Gemeinschafts-
erfahrung des Heiligen Geistes im Hintergrund. Darum ist Taizé nicht
ein isolierter Ort fiir Stille und Besinnung, sondern ein Ort sozialer
Transzendenzerfahrung, an welchem Stille und kritische Aktivitit je
ihren spezifischen Ort haben.

In dieser Fragesicht treffen sich heute die Suchenden aus allen
Kirchen. Das ist der «neue Oekumenismusy, der auch die junge Ge-
neration echt interessieren kann. Thnen geht es nicht in erster Linie um
Kirchenunions-Probleme, sondern um eine fundamentale Erneuerung
der urspriinglichen sozialen Kirchenerfahrung. Dies ist auch der Ansatz
des okumenischen Unternehmens der «Gfenner Nacht», eine Art Basis-
gemeinschaft, die nicht auf ein Meditationsangebot fiir seelische Rekrea-
tion zielt, sondern dieser neuen Kirchen- und Gottesdiensterfahrung in
unserem Kirchentum einen Ort geben mochte.

«Unterwanderungy, nicht Abschaffung der Volkskirche

Im Sinne eines Zwischenhaltes sei hier angemerkt, daB eine Diskussion
um Abschaffung oder Beibehaltung der Volkskirche an sich in der heu-
tigen Situation nicht sehr ergiebig sein diirfte. Wichtiger scheint es mir,
daB3 die Volkskirchen-Struktur von innen her «unterwanderty wird
durch ein neues Selbstverstindnis und Formen neuer Praxis, an denen
es uns vor allem fehlt, daB3 eine wirkliche Oeffnung passiert zu genuin
christlichen Ansdtzen, die heute weltweit in der Theologie und in der
Erfahrung aufbrechen.

Vom Anti-Institutionalismus zur Rechtsordnung Gottes

Jetzt muB} jedoch ein naheliegendes Miflverstindnis vermieden werden,
— ¢in Mif3verstdndnis, zu welchem uns gerade Emil Brunners These ver-

198



leiten kann. Er tritt ja ein fiir die reine Personengemeinschaft, er verficht
einen theologischen Anti-Institutionalismus, Um es kurz zu sagen: den
halte ich theologisch fiir falsch und gefidhrlich. Die entscheidende Frage
mub jetzt lauten: zielt der ganze Erneuerungsimpuls auf viele fromme
Gruppen und Griippchen, die sich in personaler, charismatischer From-
migkeitstemperatur erwidrmen, sozusagen im Windschatten der Gesell-
schaft, wie sie nun einmal ist? Ich weil}, daB} gegenwirtig eine starke
Tendenz besteht zu einem solchen Verstindnis, Das koénnte sich ganz
ungebrochen auf Emil Brunner berufen; aber wie gesagt: hier endet
fir mich Brunners positiver Impuls. Seine Grund-These des Anti-
Institutionalismus, die er aus der iiberholten Theorie des Kirchenrecht-
lers Rudolf Sohm iibernommen hat, besagt, daB3 der Heilige Geist und
das Recht bzw. die Institution unvereinbare Gegensidtze seien. Damit
bleibt der ganze Bereich der menschlichen leibhaften Gesellschaftlichkeit
sozusagen aus dem Bereich und Wirkungskreis des Heiligen Geistes
ausgeklammert. Nach dem Neuen Testament ist dies, trotz Brunners
Behauptung, nicht die Losung des Geistes.

Gewi3 kennen wir alle die Probleme, welche kirchliche Machtposi-
tionen und Biirokratismus verursachen konnen; aber die Losung liegt
nicht in der Aussonderung dieses gesellschaftlich-institutionellen Be-
reiches. In Brunners Position macht sich ein typisch protestantischer,
personalistischer Spiritualismus geltend. Er kommt nicht aus dem Neuen
Testament, sondern aus einem ganz bestimmten philosophischen Vor-
vertdndnis. Heute sehen wir wieder deutlicher, daB3 die Person durch
ihre Leibhaftigkeit unablosbar verbunden ist mit der Gesellschaft und
ihren Institutionen, auch im Heilsverstindnis. Emil Brunner sah die
sogenannten Sakramente, Taufe und Abendmahl, als den eigentlichen
Ansatz der Institutionalisierung in der Kirche. Damit hatte er sicher
grundsitzlich recht. Aber erstens griindet dieses Institutionell-Gesell-
schaftliche nicht allein in der spiter gelehrten Dinghaftigkeit der
Abendmahlsspeise (aus der sich dann das Amtspriestertum der Ver-
walter voll entwickelt hat); es griindet viel fundamentaler im ganzen
Abendmahlsgeschehen selbst; und zwar ist es darin kein wesens-
fremdes, sondern ein genuines Element. Brunner spricht selbst an einer
Stelle seines Buches im Blick auf das Abendmahl von «Heiligem So-
zialismus» und «Heiligem Materialismus»y. Genau an dieser Stelle muf3
sein enger Personalismus heute aufgebrochen werden.

Gerade das Abendmahl, welches als institutionelle Handlung
immer neu die Gemeinschaft des Leibes Christi konstituiert, ist keine
reine Personengemeinschaft. Hier geschieht die Vorwegnahme der neuen
Welt des Reiches Gottes. Dieses ist aber auch eine neue Seins- und Le-
bensordnung, ja eine Rechtsordnung Gottes, die geselischaftliche Struk-
tur des Miteinander-Teilens, Der einzelne tritt in diesem Mahl nicht nur

199



in eine personale Liebesbeziehung, sondern zugleich in die ihm immer
schon vorgegebene neue Lebens-Struktur der Mahlgemeinschaft, eben
in diese Struktur des Miteinander-Teilens. (Was bedeutet es, daf3 Brot
und Wein, die Produkte eines gesellschaftlichen Arbeitsprozesses, zur
Chirstus-Gestalt werden? Bedeutet es nicht auch, daB unsere materiell-
gesellschaftlichen Lebensstrukturen nicht ausgeklammert, sondern ver-
wandelt werden, dall sie verwandelt werden in die Christus-Struktur
der Liebe und des Teilens?)

Reich-Gottes-Struktur der gemeinsamen Teilhabe als Kriterium
kirchlicher und gesellschaftlicher Verinderung

Der Heilige Geist des Gottesreiches ist kein Gegensatz zu Leib und
Gesellschaft, er ist nicht «geistigy im philosophischen Sinne, sondern er
ist die Kraft der Umformung aller Dinge unseres ganzen personalen
und gesellschaftlichen Lebens. Darum hat gerade das Abendmahl,
dieses Herz der christlichen Gemeinschaft, in sich Oeffentlichkeits-
charakter. Es ist keine bloB intime Seelenfeier reiner Personen, sondern
es ist auch die Vorausdarstellung einer neuen Welt und Gesellschaft,
genauso wie die Mahlzeiten des irdischen Jesus mit Pharisdern und
Zollnern. Sie offenbarten diese andere Lebensstruktur.

Das hitte natiirlich Konsequenzen fiir die heutige Aufgabe christ-
licher Gemeinde-Erneuerung. Diese Erneuerung kann sich nicht er-
schopfen in frommen Gruppen. Das charismatische Verstindnis der
Kirche als neuer Gemeinschaft des Heiligen Geistes ist nicht struk-
turlos und gesellschaftsfern; es steht nicht im Gegensatz zur politischen
Theologie, sondern ist deren spezifisch christliche Verankerung. Darum
verstehen sich auch jene Basisgemeinden und Gruppen, die unter dem
Vorzeichen der neuen Sozialitdt des Geistes antreten, als «Kritische
Kirche» in einem doppelten Sinne: Sie geben sich nicht mit dem Status
quo einer gesellschaftlich angepaBten Volkskirche zufrieden, wenn sie
selbst darin nur in pluralistischer GroBziigigkeit ihr frommes Gemelin-
schaftsleben pflegen diirfen. Sie tendieren auf Verdnderung der kirch-
lichen Institution und der Gesellschaft. Thr Kriterium ist nicht
eine charismatische Frommigkeits-Temperatur, sondern die Reich-
Gottes-Struktur der gemeinsamen Teilhabe. Jene Struktur, die gerade
im Herzen der Kirche aufleuchtet. (In diesem Sinn wird etwa die
Okumenische Eucharistic auf dem Hintergrund eines gesellschaftlichen
Themas in der «Gfenner Nacht» verstanden und gefeiert.) Auch wenn
«Kirchenreform» und «Gesellschaftsverdnderung» momentan nicht
besonders «in» sind, sie ergeben sich notwendig aus dem Fundament
der Gemeinschaft des Heiligen Geistes. Dazu gibt uns allerdings Emil
Brunners Buch mit seinem Anti-Institutionalismus wenig Impuise.

200



Vielleicht ist das alles fiir ein liberal-protestantisches BewuBtsein
etwas herausfordernd: diese eigenartige Verbindung der genuin ¢katho-
lischeny» Dimension der Heilsgegenwart auch im leibhaft-sozialen
Bereich mit der normalerweise als «linksy etikettierten Dimension
christlicher Gesellschaftskritik, und beides miteinander michts anderes
als die Gestalt des befreienden Wortes, des Christus-Evangeliums, fiir
das wir Protestanten seit alters einstehen. Darin sehe ich heute einen
Oekumenismus in alle unsere Kirchen eindringen, welcher (nach Hans
Kiing) tatsdchlich das neue Wort fiir Reformation sein konnte, fiir eine
Reformation in Richtung auf eine von innen erneuerte «Kritische
Volkskirchey.

Die Kirche ist die Vertretung der Religion, die Gemeinde die Vertretung des
Reiches Gottes,

Religion ist Institution, Dogma, Frodmmigkeit. Sie wird eine von Gott ge-
loste Macht, besser: eine 'Macht’' im biblischen Sinne, eine jener 'Méchte’, die
sich an die Stelle Gottes und damit wider Gott setzen, #hnlich wie der Staat,
nur mit noch groBerem und unmitielbarem Anspruch auf Absolutheit, Die
Kirche als Kirche ist die Trdgerin der so verstandenen Religion, Das bedeutet
aber innerhalb des Christentums eine Auffassung, dle elne Entartung der
Sache Christi ist, namlich nicht das Reich Gottes und seine Gerechtigkeit
fiir die Erde, sondern das zeitliche und ewige Hell des Einzelnen und die
darauf ausgerichteten Gedanken und Institutionen,

Durch den Gegensatz dazu wird klar, was die Gemeinde bedeutet, Sle
vertritt die Hoffnung auf das Reich und die Forderung des Reiches. Sie will
In der Welt wirken. Sie will, wie alle Propheten, die Verweltlichung Gottes,
die Verweltlichung Christi, So versteht das ganze Neue Testament die Ge-
meinde. Es will die Gemeinde, nicht die Kirche, Das Wort Ekklesia, das man
verfdlschend mit 'Kirche’ libersetzt, bedeutet die Gemelnschaft der von Gott
zur Vertretung seiner selbst, wie zum Erbe der Sache Christi 'Gerufenen’,

Und das ist die Revolution, die wir vertreten: die Ueberwindung der
Kirche durch die Gemeinde — als Teil der Ueberwindung der Religion durch
das Reich Gottes, Wenn wir eine solche Gemeinde hitten, dann gidbe es
gewaltige Siege; nicht nur den Sieg iiber Krieg, Kapitallsmus und Imperialis-
mus, liber Alkoholismus und Prostitution und ahnliche Médchte, sondern auch
iiber Krankheit und Tod, Darum sehne ich mich nach nichts so stark wie
nach der Gemeinde, der Neuen Gemeinde, welche 2zugleich dle &lteste
Gemelnde ist, DaB sie komme, bedeutet die Rettung der Welt,

(Zusammenfassung aus:
Leonhard Ragaz, Die Neue Gemeinde, Ziirich 1944, S. 4—8)

PS Das Verhéltnis von Kirche und Gemeinde war auch schon in un-

serer Zeitschrift Gegenstand einer aufschluBreichen Kontroverse zwischen

Emil Brunner und Leonhard Ragaz: vgl. Emil Brunner, Theologie und Gemeinde,

NW 1929, S. 383ff; Leonhard Ragaz, Theologie und Kirche — eine freund-
schaftliche Antwort, NW 1930, S. 55ff. und S. 115ff,

201



	Heilserfahrung im Sozialen : zum "Missverständnis der Kirche"

