
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 74 (1980)

Heft: 7-8

Artikel: Heilserfahrung im Sozialen : zum "Missverständnis der Kirche"

Autor: Traxel, Gerhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-142847

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-142847
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


GERHARD TRAXEL

Heilserfahrung im Sozialen
Zum «Mißverständnis der Kirche»

Die Kirche als Institution ist nach Emil Brunner ein Mißverständnis:
Die neutestamentliche Gemeinde, im Griechischen «Ekklesia» genannt,
war nicht Kirche. Kirche, wie wir sie alle kennen, ist Institution; aber
die neutestamentliche Gemeinde war keine Institution, sondern reine
Personengemeinschaft, Bruderschaft in Christus und in der Gegenwart
des Heiligen Geistes. Was mich an dieser These am meisten erstaunt,
ist ihre in die Augen springende Aktualität — heute, dreißig Jahre nach
dem Erscheinen von Brunners bekannter Schrift «Das Mißverständnis
der Kirche».

Desinteresse an Kirche als Institution

Ich möchte diese Aktualität illustrieren am Ausspruch einer
Gymnasiastin. Nach einem Besuch in Taizé wurde sie vom deutschen
Fernsehen interviewt und sagte etwa folgendes: «Gott, Christus, Erlösung,
Heiliger Geist, alle diese großen Worte und Begriffe des Christentums
sind mir zweifelhaft, ebenso die Institution der Kirche — in Taizé
habe ich zum ersten Mal in meinem Leben eine Gemeinschaft erfahren,
die mich trägt. Das war für mich so viel wie Gott und Heiliger Geist
und alles zusammen.» Im Votum dieses jungen Menschen spricht sich
eine zweifache Tendenz aus, eine Tendenz, die jetzt allerorten in der
jungen Generation zu spüren ist; nämlioh einerseits das Desinteresse
an der isolierten christlichen Theorie und an der Institution Kirche,
die diese Theorie propagiert — andererseits aber eine ganz
fundamentale Suche nach Heilserfahrung im Sozialen, nach «sozialer
Transzendenz».

Die frühen Christen hätten gesagt: nach der «Gemeinschaft des
Heiligen Geistes». Brunner kündigte schon vor dreißig Jahren solches
Desinteresse an der Kirchen-Institution an; in seiner Schrift macht er
deutlich, daß in der frühchristlichen Erfahrung die Ekklesia etwas ganz
anderes ist als die «Kirche» in unserer protestantischer Erfahrung und
in unserem protestantischen Normalbewußtsein. Bis heute leben wir
nicht nur mit den Auswirkungen der Konstantinischen Entscheidung
zur Staats- und Volksreligion. Das ist nur eine Dimension, die unsere
Erfahrung so anders sein läßt als die frühchristliche. Bis heute sind wir
alle geprägt vom üblichen reformierten Kirchenbegriff etwa eines Calvin.
Da erscheint Kirche einerseits als die unsichtbare Zahl der vielen
einzelnen wahrhaft Gläubigen, als die Zahl der von Gott Erwählten;

194



und auf der anderen Seite ist sie eine äußere Institution, eine Art Mittel
zum Zweck der Förderung des Glaubens dieser einzelnen. Denken und
empfinden wir nicht bis heute so in unserem reformierten Landes-
kirchentum? Da bin ich mit meinem Glauben als einem individuellinneren

Faktor, und da ist mir gegenüber diese Institution «Kirche»,
welche «öffentliche Angebote» macht, von denen ich zur Förderung
meines Glaubens Gebrauch machen kann. Gottesdienst und Abendmahl
als eine Art «Service-Angebot» dieser Glaubensförderungs-Institution,
benutzt je nach seelischer Bedürftigkelit.

Dieses Glaubens- und Kirchenschema erfüllt bis heute allgewaltig
die Volkskirche von innen, sozusagen als das protestantische Normal-
bewußtein; und selbst diejenigen Jungen, die ihr Desinteresse an der
Institution deutlich zeigen, bleiben noch demselben Schema verhaftet.
Sie lehnen einerseits diese Institution ab, weil sie sie eben als bloße
äußere Angelegenheit verstehen, und sie suchen andererseits ihren inneren,

individuellen Halt etwa in religiöser Mystik. Das Grundschema ist
dasselbe geblieben; aber ganz im Verborgenen steckt heute hinter ihrem
Desinteresse an der Kirchen-Institution und ihrer Suche nach
individuell-mystischer Erfahrung die tiefe Sehnsucht nach sozialer
Heilserfahrung, welche die Taizé-Besucherin in Worte faßte. Viele sehnen

sich danach; aber sie finden sie normalerweise nicht. Ich halte
die mystische Innerlichkeits-Tendenz zum Teil für eine Art «Ersatz»,
der die fehlende soziale Heilserfahrung in unserer Kirche und Gesellschaft,

der die Frustration der Jungen auf diesem Gebiet wettmachen
soll.

Auf der Suche nach dem Sozialleben des Heiligen Geistes

Die neutestamentliche Ekklesia war nach ihrem Selbstverständnis und
ihrem Leben etwas völlig anderes als solch ein öffentlich-institutionelles

Mittel zum Zweck individueller Heilserfahrung. Als christliche
Gemeinschaft ist die Ekklesia gleichsam die Sache selbst, um die es im
Evangelium geht; sie ist die Heilserfahrung im Sozialen, in den
Beziehungen; hier fängt die neue Welt des Gottesreiches schon an. Darum
ist auch ihr Gottesdienst, zentriert in der Mahlfeier, alles andere als
ein Service-Angebot der Kirche neben vielen anderen, wo man zum
Beispiel wie bei uns darüber diskutieren könnte, ob es gerade diesen
Service noch braucht, ob man ihn nur noch für die Alten mit der Zeit
auslaufen und durch andere Service-Angebote ersetzen soll.

In der Eucharistie stellt sich das neue Sozialleben des Heiligen
Geistes öffentlich dar, hier wird der Anfang einer neuen Schöpfung
in symbolischer Verdichtung real erfahren. Der Christ ist dabei, weil
er als leibhafte Person diese neue Welt des «Leibes Christi» mitbegründet.

Hier wird eine Kontrasterfahrung zur alten Welt gemacht; jeder

195



Gottesdienst ist eine gemeinsame Demonstration des Neuen. So wurde
es gesehen und erfahren. Suchen nicht viele junge Menschen etwas von
dem in Kommunen, Gruppen und Basisgemeinschaften? Ist es nicht das,
was ihnen etwa in Taizé ganz neu aufgeht, so wie es vor Jahren auf
Boldern in einem Podiumsgespräch ein Zürcher Pfarrerssohn bekannte:
In Taizé habe er zum ersten Mal erfahren, was din Gottesdienst eigentlich

sei. Ein starkes Stück, dieses Votum aus dem Munde eines Pfarrerssohnes.

Mein fundamentaler Eindruck ist aber, daß dieses Neue keinen
rechten Ort finden kann unter uns, in unserem normalen protestantischen

Kirchentum. Kirchenleute reklamieren oft die Tatsache, daß
Junge, die zum Beispiel in Taizé eine neue Erfahrung machten, nachher

in unseren Kirchgemeinden und am Sonntagmorgen gleichwohl
fehlen. Warum wohl? Gewiß nicht nur deshalb, weil Taizé für sie eine
Art einmaliges Rauscherlebnis war; ich denke, sie spüren instinktiv,
daß unsere Normalkirche eben doch ganz anders ist, nämlich so, wie die
Jungen sie seit ihrer Konfirmandenzeit kennen: die Institution, welche
für eine Stunde am Sonntagmorgen ihre Türen öffnet und durch einen
Beamten reden läßt, die Institution, die viel veranstaltet und organisiert,

in welcher viele aber die neue Sozialität des Heiligen Geistes lange
und vergeblich suchen.

Wider die «Wort-Ideologie»

Das Problem der Kirche, das viele, vor allem jüngere Menschen in der
protestantischen Landschaft empfinden, das ist nicht die Tatsache der
Volkskirche an sich, die für alle da und für alle offen sein will, das sind
auch nicht die institutionellen Elemente als solche; man hat nicht viel
gegen Kirchenpflegen, Pfarrer und Kirchenrat, allenfalls läßt man sie
uninteressiert links liegen. Das eigentliche Problem sehe ich darin, daß
viele hinter diesem Institutions-Gerippe nicht mehr finden, daß, wie
es mir Seminaristen in Küsnacht gesagt haben, die Kirche nach ihrem
Empfinden eigentlich nur Institution sei, und sei es auch eine aktive
Institution, die viel veranstaltet und anbietet.

Trotz Emil Brunners Buch, trotz den Impulsen von Taizé und der
weltweiten charismatischen Bewegung wird unser Kirchentum bis heute
beherrscht von einer «Wort-Ideologie», die sich mit der volkskirchlichen

Institution verbindet. Was die Jungen bei uns vor allem als die
«Institution» erfahren und mehr oder weniger desinteressiert auf der
Seite lassen, das ist die Kirche, die sich scheinbar in den Begriffen, im
«Reden von», im geistigen Propaganda-Angebot erschöpft. Ich weiß,
daß ich eine «heilige Kuh» tangiere, aber es ist die Kirche, die sich
in ihren spezifischen Institutionen «Predigt» und«Unterricht» darstellt.

196



Daß mit dem reformatorischen Wort- und Predigtverständnis
eigentlich etwas anderes und nach wie vor sehr wesentliches gemeint ist,
braucht man mir jetzt nicht zu sagen. Aber die «Kirche des Wortes»
ist zur wohl geordneten und verwalteten intellektuellen Rede-Veranstaltung

geworden. Dabei geht es gar nicht in erster Linie darum, ob sie
als Volkskirche auch bei Abdankungen noch für alle reden soll oder
nicht, dagegen haben die wenigsten grundsätzlich etwas einzuwenden:
aber es geht darum, ob sie das neue Leben, die neue Sozialstruktur
des Leibes Christi irgendwo noch deckt oder nicht.

Bis heute sind alle theologischen und praktischen Impulse, die von
anderer Seite kommen, am Rande geblieben, so am Rande wie Emil
Brunners Anliegen vor dreißig Jahren. Uns fehlt noch immer eine
entsprechende Theorie, die sich als praktische Theologie einer neuen
Sozialität der Kirche versteht, welche die wirklichen Lebensimpulse
in der heutigen Christenheit aufnehmen und in eine neue Kirchen- und
Gottesdienstpraxis umleiten könnte. Hier sehe ich noch immer eine
große Leerstelle; stattdessen wird viel Energie in den Unterricht an
pubertierenden Schülern gesteckt, deren Grund-Eindruck von der Kirche
als theoretischer Propaganda-Institution damit aber nur gefördert
wird. Manchmal scheint es mir schon, als machten wir trotz Medien,
neuer Methodik und Didaktik für die Zukunft der Kirche an diesem
Ort mehr kaputt als gut.

Ausgleich in Fremd-Impulsen

Seltsam ist nur, daß Pfarrer und andere verantwortliche Kirchenleute
trotz offizieller «Wort-Ideologie» und institutioneller Angebots-Praxis
in den letzten Jahren immer mehr eine Art Ausgleich dazu gesucht
haben in Fremd-Impulsen. Ich meine jene Wellen, die im letzten
Jahrzehnt nacheinander von außen an die Kirchen herangebrandet sind und
deren Aufnahme man fälschlicherweise oft für eine neue Reformation
hält. Da kam zuerst im Gefolge marxistischer Impulse die «soziologische
Welle» aktivistischer Gesellschaftsveränderung, sozusagen als Ausgleich
zur scheinbaren Theorie des Wortes und der Wörter die Tat, die Praxis.
Gewiß wurden auch durch diese Welle von außen biblische Impulse
freigelegt.

Inzwischen ist die nächste Welle, die psychologisch-meditative
Welle der inneren Erfahrung herangerollt und integriert worden. Auch
hier keine Frage, daß mit diesem Meditations-Trend verdrängte christliche

Elemente freigesetzt wurden. Aber eine tiefgreifende Reform, eine
Erneuerung des eigentlich Christlichen ist von diesen Wellen nicht zu
erwarten. Sie läge vielmehr dort, wo auch Emil Brunner sie schon vor
dreißig Jahren gesehen hat; in der theoretischen und praktischen
Oeffnung unseres Kirchentums für die «soziale Transzendenz», für

197



eine neue Gemeiinschafts- und Gottesdiensterfahrung des Christlichen.
Darin hätten sowohl die Meditation als auch die Aktion ihre eigentlich
christliche Integrationsmitte, und zwar eine solche, nach der die
Menschen in der vergesellschafteten Welt des 20. Jahrhunderts zutiefst
suchen.

Aus theologischen Gründen bin ich darum skeptisch gegenüber
dem kirchlichen Meditationstrend, wie er etwa hinter dem Konzept
von Kappel sich zeigt. Nichts gegen das Bedürfnis nach Meditation
und Stille; aber ich habe sehr den Eindruck, daß hinter dieser
offiziellkirchlichen Meditationstendenz eben ein Loch ist, eine fundamentale
Lücke, an welcher das neue Kirchen- und Gemeinschaftsverständnis
stehen müßte. Sonst könnte man die gesellschaftskritische Dimension
nicht so elegant ausklammern. In Taizé steht nicht nur äußerlich eine
Bruderschaft dahinter, damit das Meditationsangebot dort besser
abgestützt ist, nein: dort steht die soziale Theologie und Gemeinschaftserfahrung

des Heiligen Geistes im Hintergrund. Darum ist Taizé nicht
ein isolierter Ort für Stille und Besinnung, sondern ein Ort sozialer
Transzendenzerfahrung, an welchem Stille und kritische Aktivität je
ihren spezifischen Ort haben.

In dieser Fragesicht treffen sich heute die Suchenden aus allen
Kirchen. Das ist der «neue Oekumenismus», der auch die junge
Generation echt interessieren kann. Ihnen geht es nioht in erster Linie um
Kirchenunions-Probleme, sondern um eine fundamentale Erneuerung
der ursprünglichen sozialen Kirchenerfahrung. Dies ist auch der Ansatz
des ökumenischen Unternehmens der «Gfenner Nacht», eine Art
Basisgemeinschaft, die nicht auf ein Meditationsangebot für seelische Rekreation

zielt, sondern dieser neuen Kirchen- und Gottesdiensterfahrung in
unserem Kirchentum einen Ort geben möchte.

«Unterwanderung», nicht Abschaffung der Volkskirche

Im Sinne eines Zwischenhaltes sei hier angemerkt, daß eine Diskussion
um Abschaffung oder Beibehaltung der Volkskirche an sich in der
heutigen Situation nicht sehr ergiebig sein dürfte. Wichtiger scheint es mir.
daß die Volkskirchen-Struktur von innen her «unterwandert» wird
durch ein neues Selbstverständnis und Formen neuer Praxis, an denen
es uns vor allem fehlt, daß eine wirkliche Oeffnung passiert zu genuin
christlichen Ansätzen, die heute weltweit in der Theologie und in der
Erfahrung aufbrechen.

Vom Anti-Institutionalismus zur Rechtsordnung Gottes

Jetzt muß jedoch ein naheliegendes Mißverständnis vermieden werden,
— ein Mißverständnis, zu welchem uns gerade Emil Brunners These ver-

198



leiten kann. Er tritt ja ein für die reine Personengemeinschaft, er verficht
einen theologischen Anti-Institutionalismus. Um es kurz zu sagen: den
halte ich theologisch für falsch und gefährlich. Die entscheidende Frage
muß jetzt lauten: zielt der ganze Erneuerungsimpuls auf viele fromme
Gruppen und Grüppchen, die sich in personaler, charismatischer
Frömmigkeitstemperatur erwärmen, sozusagen im Windschatten der Gesellschaft,

wie sie nun einmal ist? Ich weiß, daß gegenwärtig eine starke
Tendenz besteht zu einem solchen Verständnis. Das könnte sich ganz
ungebrochen auf Emil Brunner berufen; aber wie gesagt: hier endet
für mich Brunners positiver Impuls. Seine Grund-These des Anti-
Institutionalismus, die er aus der überholten Theorie des Kirchenrechtlers

Rudolf Sohm übernommen hat, besagt, daß der Heilige Geist und
das Recht bzw. die Institution unvereinbare Gegensätze seien. Damit
bleibt der ganze Bereich der menschlichen leibhaften Gesellschaftlichkeit
sozusagen aus dem Bereich und Wirkungskreis des Heiligen Geistes
ausgeklammert. Nach dem Neuen Testament ist dies, trotz Brunners
Behauptung, nicht die Lösung des Geistes.

Gewiß kennen wir alle die Probleme, welche kirchliche Machtpositionen

und Bürokratismus verursachen können; aber die Lösung liegt
nicht in der Aussonderung dieses gesellschaftlich-institutionellen
Bereiches. In Brunners Position macht sich ein typisch protestantischer,
personalistischer Spiritualismus geltend. Er kommt nicht aus dem Neuen
Testament, sondern aus einem ganz bestimmten philosophischen Vor-
vertändnis. Heute sehen wir wieder deutlicher, daß die Person durch
ihre Leibhaftigkeit unablösbar verbunden ist mit der Gesellschaft und
ihren Institutionen, auch im Heilsverständnis. Emil Brunner sah die
sogenannten Sakramente, Taufe und Abendmahl, als den eigentlichen
Ansatz der Institutionalisierung in der Kirche. Damit hatte er sicher
grundsätzlich recht. Aber erstens gründet dieses Institutionell-Gesellschaftliche

nicht allein in der später gelehrten Dinghaftigkeit der
Abendmahlsspeise (aus der sich dann das Amtspriestertum der
Verwalter voll entwickelt hat); es gründet viel fundamentaler im ganzen
Abendmahlsgeschehen selbst; und zwar ist es darin kein

wesensfremdes, sondern ein genuines Element. Brunner spricht selbst an einer
Stelle seines Buches im Blick auf das Abendmahl von «Heiligem

Sozialismus» und «Heiligem Materialismus». Genau an dieser Stelle muß
sein enger Personalismus heute aufgebrochen werden.

Gerade das Abendmahl, welches als institutionelle Handlung
immer neu die Gemeinschaft des Leibes Christi konstituiert, ist keine
reine Personengemeinsohaft. Hier geschieht die Vorwegnahme der neuen
Welt des Reiches Gottes. Dieses ist aber auch eine neue Seins- und
Lebensordnung, ja eine Rechtsordnung Gottes, die gesellschaftliche Struktur

des Miteinander-Teilens. Der einzelne tritt in diesem Mahl nicht nur

199



in eine personale Liebesbeziehung, sondern zugleich in die ihm immer
schon vorgegebene neue Lebens-Struktur der Mahlgemeinschaft, eben
in diese Struktur des Miteinander-Teilens. (Was bedeutet es, daß Brot
und Wein, die Produkte eines gesellschaftlichen Arbeitsprozesses, zur
Chirstus-Gestalt werden? Bedeutet es nicht auch, daß unsere materiell-
gesellschaftlichen Lebensstrukturen nicht ausgeklammert, sondern
verwandelt werden, daß sie verwandelt werden in die Christus-Struktur
der Liebe und des Teilens?)

Reich-Gottes-Struktur der gemeinsamen Teilhabe als Kriterium
kirchlicher und gesellschaftlicher Veränderung

Der Heilige Geist des Gottesreiches ist kein Gegensatz zu Leib und
Gesellschaft, er ist nicht «geistig» im philosophischen Sinne, sondern er
ist die Kraft der Umformung aller Dinge unseres ganzen personalen
und gesellschaftlichen Lebens. Darum hat gerade das Abendmahl,
dieses Herz der christlichen Gemeinschaft, in sich Oeffentlichkeits-
charakter. Es ist keine bloß intime Seelenfeier reiner Personen, sondern
es ist auch die Vorausdarstellung einer neuen Welt und Gesellschaft,
genauso wie die Mahlzeiten des irdischen Jesus mit Pharisäern und
Zöllnern. Sie offenbarten diese andere Lebensstruktur.

Das hätte natürlich Konsequenzen für die heutige Aufgabe christlicher

Gemeinde-Erneuerung. Diese Erneuerung kann sich nicht
erschöpfen in frommen Gruppen. Das charismatische Verständnis der
Kirche als neuer Gemeinschaft des Heiligen Geistes ist nicht strukturlos

und gesellschaftsfern; es steht nicht im Gegensatz zur politischen
Theologie, sondern ist deren spezifisch christliche Verankerung. Darum
verstehen sich auch jene Basisgemeinden und Gruppen, die unter dem
Vorzeichen der neuen Sozialität des Geistes antreten, als «Kritische
Kirche» in einem doppelten Sinne: Sie geben sich nicht mit dem Status

quo einer gesellschaftlich angepaßten Volkskirche zufrieden, wenn sie
selbst darin nur in pluralistischer Großzügigkeit ihr frommes
Gemeinschaftsleben pflegen dürfen. Sie tendieren auf Veränderung der
kirchlichen Institution und der Gesellschaft. Ihr Kriterium ist nicht
eine charismatische Frömmigkeits-Temperatur, sondern die Reich-
Gottes-Struktur der gemeinsamen Teilhabe. Jene Struktur, die gerade
im Herzen der Kirche aufleuchtet. (In diesem Sinn wird etwa die
ökumenische Eucharistie auf dem Hintergrund eines gesellschaftlichen
Themas in der «Gfenner Nacht» verstanden und gefeiert.) Auch wenn
«Kirchenreform» und «Gesellschaftsveränderung» momentan nicht

besonders «in» sind, sie ergeben sich notwendig aus dem Fundament
der Gemeinschaft des Heiligen Geistes. Dazu gibt uns allerdings Emil
Brunners Buch mit seinem Anti-Institutionalismus wenig Impulse.

200



Vielleicht ist das alles für ein liberal-protestantisches Bewußtsein
etwas herausfordernd: diese eigenartige Verbindung der genuin
«katholischen» Dimension der Heülsgegenwart auch im leibhaft-sozialen
Bereich mit der normalerweise als «links» etikettierten Dimension
christlicher Gesellschaftskritik, und beides miteinander nichts anderes
als die Gestalt des befreienden Wortes, des Christus-Evangeliums, für
das wir Protestanten seit alters einstehen. Darin sehe ich heute einen
Oekumenismus in alle unsere Kirchen eindringen, welcher (nach Hans
Küng) tatsächlich das neue Wort für Reformation sein könnte, für eine
Reformation in Richtung auf eine von innen erneuerte «Kritische
Volkskirche».

Die Kirche ist die Vertretung der Religion, die Gemeinde die Vertretung des
Reiches Gottes.

Religion ist Institution, Dogma, Frömmigkeit. Sie wird eine von Gott
gelöste Macht, besser: eine 'Macht' im biblischen Sinne, eine jener 'Mächte', die
sich an die Stelle Gottes und damit wider Gott setzen, ähnlich wie der Staat,
nur mit noch größerem und unmittelbarem Anspruch auf Absolutheit. Die
Kirche als Kirche Ist die Trägerin der so verstandenen Religion. Das bedeutet
aber innerhalb des Christentums eine Auffassung, die eine Entartung der
Sache Christi ist, nämlich nicht das Reich Gottes und seine Gerechtigkeit
für die Erde, sondern das zeitliche und ewige Hell des Einzelnen und die
darauf ausgerichteten Gedanken und Institutionen.

Durch den Gegensatz dazu wird klar, was die Gemeinde bedeutet. Sie
vertritt die Hoffnung auf das Reich und die Forderung des Reiches. Sie will
In der Welt wirken. Sie will, wie alle Propheten, die Verweltlichung Gottes,
die Verweltlichung Christi. So versteht das ganze Neue Testament die
Gemeinde. Es will die Gemeinde, nicht die Kirche. Das Wort Ekklesia, das man
verfälschend mit 'Kirche' übersetzt, bedeutet die Gemeinschaft der von Gott
zur Vertretung seiner selbst, wie zum Erbe der Sache Christi 'Gerufenen'.

Und das ist die Revolution, die wir vertreten: die Ueberwindung der
Kirche durch die Gemeinde — als Teil der Ueberwindung der Religion durch
das Reich Gottes. Wenn wir eine solche Gemeinde hätten, dann gäbe es
gewaltige Siege; nicht nur den Sieg über Krieg, Kapitalismus und Imperialismus,

Ober Alkoholismus und Prostitution und ähnliche Mächte, sondern auch
aber Krankheit und Tod. Darum sehne Ich mich nach nichts so stark wie
nach der Gemeinde, der Neuen Gemeinde, welche zugleich die älteste
Gemeinde ist. Daß sie komme, bedeutet die Rettung der Welt.

(Zusammenfassung aus:
Leonhard Ragaz, Die Neue Gemeinde, Zürich 1944, S. 4—8)

PS Das Verhältnis von Kirche und Gemeinde war auch schon in
unserer Zeitschrift Gegenstand einer aufschlußreichen Kontroverse zwischen
Emil Brunner und Leonhard Ragaz: vgl. Emil Brunner, Theologie und Gemeinde,
NW 1929, S. 383ff; Leonhard Ragaz, Theologie und Kirche — eine freund¬

schaftliche Antwort, NW 1930, S. 55ff. und S. 115ff.

201


	Heilserfahrung im Sozialen : zum "Missverständnis der Kirche"

