
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 74 (1980)

Heft: 5

Artikel: Kirche und Sozialdemokratie : Versuch einer grundsätzlichen
Verhältnisbestimmung

Autor: Spieler, Willy

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-142838

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-142838
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


enthält sie eine Versuchung: Wenn es dem Arbeiter weniger gut geht,
haben wir in Wahlen, Abstimmungen und Aktionen mehr Erfolg. Der
Schritt zur Verelendungsstrategie ist nur ein kleiner.

Diese Aussage ist nicht nur gefährlich, sondern auch unrichtig,
denn sie trifft im besten Fall für eine Mehrheit der Arbeiter und
niemals für zahlreiche Minderheiten wie Ausländer, Behinderte,
Rentenempfänger, Frauen, Jugendliche zu. Aber selbst für diese Mehrheit ist
sie höchstens dann richtig, wenn wir deren Lage nur gerade vom Lohn
und vielleicht noch von der sozialen Sicherheit her beurteilen.

Demgegenüber stelle ich in unserer Gesellschaft eine große Zahl
ungelöster mitmenschlicher und persönlicher Probleme fest: Viele
Menschen aus allen Schichten fühlen sich einsam, suchen vergeblich nach
Partnern, nach Vertrauen und Geborgenheit, kämpfen mit Alkohol,
Drogen und Medikamenten, fliehen ins Fernsehen, in den Konsum, in
die Pornographie, leiden unter Streß und Repression, unter Depressionen

und andern psychosomatischen Erkrankungen, haben zahlreiche
Aengste, von denen sie sich nicht zu reden getrauen und die sie nicht
überwinden. Sie empfinden den Staat, den Fortschritt, die Technik,
die Zukunft und die Jugend als Bedrohung, sie fürchten sich vor Krankheit

und Tod. Sind das vielleicht die drängenden sozialen Probleme
unserer Zeit, die wir als solche und nicht nur als individuelle Probleme
noch gar nicht oder zu wenig erkannt haben? Welche Antworten können
wir als Sozialisten und ganz konkret als Mitglieder der SP geben? Und
von welchen christlichen Erfahrungen können wir profitieren?

WILLY SPIELER

Kirche und Sozialdemokratie
Versuch einer grundsätzlichen Verhältnisbestimmung

Das Verhältais der Sozialdemokratie zu den Kirchen ist durch
Emotionen belastet: durch kirchenfeindliche wie durch kirchenfreundliche.
Sie artikulieren sich selten öffentlich. In persönlichen Begegnungen
habe ich das eine wie das andere Extrem erfahren: auf der einen Seite
jenen Genossen, der die Kirchen als «Schwindelbetriebe» diffamierte,
die aus dem öffentlichen Leben zu verbannen das «weit überragende
Thema der Tagesordnung» sei, auf der andern Seite jene Genossin, die
erst nach Rücksprache mit ihrem Pfarrer an der 1.-Mai-Feier teilnahm,
so sehr hatte der vorgängig verteilte Text der «Internationale» sie
schockiert. Es ist gewiß nicht Aufgabe einer sozialdemokratischen
Partei, solchen Emotionen zu einem ideologischen Ueberbau zu ver-

137



helfen oder auch nur einen ideologischen Kompromiß zwischen ihnen
herzustellen. Vielmehr sollten wir, ausgehend von einer Theorie des
demokratischen Sozialismus, versuchen, das Verhältnis von Kirche und
Partei rational zu bestimmen. Und das nicht nur aus strategischen
Erwägungen: weM beim kirchlichen Stammpublikum etwas für die
Sozialdemokratie zu holen ist, sondern auch aJs Beitrag zu unserem eigenen
Selbstverständnis: weil das, was wir über die Kirche aussagen,
vielleicht noch mehr über uns selber aussagt.

Kirche als Politikum

Als die Arbeitsgruppe «Kirche und Staat» der Sozialdemokratischen
Partei des Kantons Zürich ihre «Thesen über Kirche und Sozialdemokratie»

1 den Sektionen zur Vernehmlassung unterbreitete, erhielt sie
auch die Antwort: «Die Entwicklung einer Strategie gegenüber
der Kirche scheint uns im Moment ein zweitrangiges Problem zu sein.
Zuerst muß die SP ihre politische Linie klären und zu einer echt
sozialistischen, antikapitalistischen Linie finden.» Sehen wir aber
einmal davon ab, daß mit diesem Argument die politische Arbeit der
Partei auch in vielen andern Bereichen lahmgelegt werden müßte, so
können wir einer Verhältnisbestimmung von «Kirche und Sozialdemokratie»

gar nicht ausweichen. Die SP hat sich immer wieder mit Fragen
des Staatskirchenrechts und der staatskirchlichen Politik zu befassen.
Sie muß zur Kenntnis nehmen, daß umgekehrt auch Kirche sich zu
politischen Fragen nicht einfach unpolitisch verhält. Darüber hinaus
sollte sie prüfen, ob Kirche nicht Teil einer sozialistischen
Veränderungsstrategie sein könnte.

Sozialdemokratische Stellungnahmen zu staatskirchlichen Fragen

Die Sozialdemokratische Partei der Schweiz, vor allem aber ihre
Kantonalparteien sehen sich zunehmend mehr veranlaßt, zu staatskirchlichen

Fragen Stellung zu nehmen. Allein die Arbeitsgruppe «Kirche und
Staat» der SP des Kantons Zürich hat von 1976 bis 1979 drei Vernehmlassungen

ausgearbeitet, eine erste zur «Kantonalzürcherischen
Volksinitiative für die Trennung von Staat und Kirche», eine zweite zum
«Zwischenbericht der Kommission für den Unterricht in Biblischer
Geschichte und Sittenlehre an der Oberstufe der Volksschule» und eine
dritte zur «Aenderung des Verhältnisses zwischen Staat, Kirchen und
religiösen Gemeinschaften». Im selben Zeitraum hat die Kantonalpartei
auf Antrag der Arbeitsgruppe die Stimmfreigabe zur kantomalzürcheri-
schen Trennungsinitiative, die Erklärung «zu den Entlassungen an der
Evangelischen Hochschulgememde Zürich» und den Verzicht auf eine
Parole zum 10-Millionen-Kredit für «Kappel» beschlossen.

138



Mit diesen Stellungnahmen erhielt die Partei endlich auch im
staatskirchlichen Bereich das ihr zustehende Gewicht. Vor allem der
Vernehmlassung zur kantonalzürcherischen Trennungsinitiative wurde
von kompetenter Seite attestiert, daß sie «die einzige war», «die sich
der Mühe einer staatspolitisch gründlichen Abklärung des Problems
unterzog»2 und «die Phantasie» aufbrachte, «die verhängnisvolle
Alternative zwischen dem Status quo und der Initiative zu durchbre-
chen»3. Mit dem Verzicht auf derartige Stellungnahmen würde die SP
sich freiwillig aus einem Teilbereich der politischen Willensbildung
ausschalten und zugunsten jener besitzbürgerlichen Richtungen
abdanken, die nur allzu sehr darauf aus sind, sich die Kirchen als ihre
ideologischen Agenturen zu erhalten.

Das Verhältnis der Kirchen zur Politik
Eine sozialdemokratische Partei muß andererseits zur Kenntnis
nehmen, daß auch Kirche nie unpolitisch sein kann. Sie ist politisch:
— In ihren sozialethisch begründeten Erklärungen zu Fragen wie
Mitbestimmung, Fristenlösung, Dienstverweigerung.
— In ihrer Personalpolitik, etwa wenn sie linke Mitarbeiter entläßt
oder gar nicht erst anstellt. Beispiele aus der Evangelischen Hochschulgemeinde

Zürich oder aus der Caritas Schweiz sind in unguter
Erinnerung.

— In den Repräsentationsaufgaben, die ihr als gesellschaftlich
relevantem Faktor zukommen. Als Bischof Mamie 1973 sich weigerte, am
offiziellen Tag des Comptoir Suisse in Lausanne teilzunehmen, weil
das damals noch faschistische Portugal als Ehrengast eingeladen war,
wurde er von der NZZ prompt als «Stütze der Aufrührer»4 getadelt.
Hätte er die Einladung angenommen, wäre ihm der umgekehrte Vorwurf

einer «Stütze der Reaktion» sicher gewesen. Nur eines konnte er
nicht: sich unpolitisch verhalten.
— In ihren Gottesdiensten, auch und gerade dort, wo sie scheinbar
unpolitisch Gehorsam gegenüber kirchlichen und staatlichen Autoritäten

einübt, Sündenbewußtsein verbreitet und Sühne für Schuld
verlangt. Nicht ohne Grund kommt das Kanadische Institut für
Friedensforschung zu dem beunruhigenden Ergebnis, daß kirchenhörige Gläubige

die größte Bereitschaft zur Anwendung von Gewalt oder zu
kriegerischen Auseinandersetzungen zeigen. 5

Es kann uns nicht gleichgültig sein, ob ein beträchtlicher Teil der
Gesellschaft durch die kirchliche Verkündigung konservativ oder
fortschrittlich geprägt wird. Mit dieser Verkündigung sich auseinanderzusetzen,

ist das gute Recht einer sozialdemokratischen Partei. Wie die
Kirche gesellschaftskritisch sein darf und soll, so darf und soll auch die

139



SP kirchenkritisch sein, nicht um die Freiheit der Verkündigung
einzuschränken, sondern um zu jenem «Dialog» beizutragen, den die
Kirchen selbst der «Welt» anbieten.

Kirche als gesellschaftliches Veränderungspotential

Ist es aber vielleicht gar nicht so wichtig, ob Kirche sich fortschrittlich
oder konservativ verhält? Erreicht Kirche überhaupt die möglichen

Träger von Veränderung? Erreicht sie insbesondere noch die Arbeiterklasse?

Unter den lohnabhängig arbeitenden Menschen sind es vor allem
die «christlichen» Gewerkschaften, die nach wie vor im kirchlichen
Einflußbereich stehen. Als die katholische Kirche um die Jahrhundertwende

die Gründung «eigener» Gewerkschaften vorantrieb, hat sie die
Arbeiterschaft bewußt gespalten und damit den «Klassenkampf von
oben» unterstützt. (Sonst hätte sie ja auch «christliche»
Arbeitgeberorganisationen gründen müssen.) Diese Spaltung innerhalb der Arbeiterschaft

ist solange nicht überwunden, als die «christlichen» Gewerkschaften

entgegen ihren objektiven Interessen glauben, mit der
Christlichdemokratischen Volkspartei marschieren zu müssen. Auf reformierter

Seite gibt es das analoge Bündnis zwischen dem Schweizerischen
Verband evangelischer Arbeitnehmer und der Evangelischen Volkspartei,

nur daß es nicht auf eine kirchliche Initiative zurückgeht und
auch nicht mit einem besonderen kirchlichen Beistand rechnen kann.
Hier wie im katholischen Einflußbereich aber sind kirchlich geprägte
Arbeitnehmer offenbar besonderen «Schwellenängsten» gegenüber der
sozialistisch orientierten Arbeiterbewegung unterworfen. Hier wie dort
könnte Kirche daher auch einmal umgekehrt die Spaltung unter den
organisierten Arbeitnehmern überwinden helfen. Kirche, die sich selber

gerne ökumenisch gibt, sollte doch eigentlich für die Einheit unter den

lohnabhängig arbeitenden Menschen etwas mehr Verständnis
aufbringen.

Wohl erreicht Kirche in erster Linie mittelständische Schichten:
Gewerbetreibende, Handwerker, Kleitìindustrielle, Bauern. Wer aber
sagt, daß diese Schichten für eine sozialistische Veränderungsstrategie
keine Rolle spielen? Tatsache ist doch, daß sie mit den lohnabhängigen

Klassen zusammen einen gemeinsamen existenzgefährdenden
Gegner haben: das Großkapital. Tatsache ist andererseits, daß sie
dennoch die aggressivste Eigentumsideologie vertreten. Das ist insofern
kein Widerspruch, als das Eigentum, das sie verteidigen, persönliches,
unbeschränkt haftendes, mit unternehmerischer Funktion verbundenes
Eigentum ist, das mit dem anonymen Eigentum des Großkapitals nur
noch den Namen gemein hat. Kirche, die in diesen mittelständischen

140



Schichten zur sozialethisch zwingenden Unterscheidung der Eigentumsbegriffe

und damit auch zu einer Versachlichung der Diskussion um
Mitbestimmung und Demokratisierung der Wirtschaft beitragen würde,
wäre für die Arbeiterbewegung von unschätzbarem Wert.

Endlich sollten wir die kirchlich geprägte junge Intelligenz nicht
übersehen, die in den letzten Jahren zur SP gestoßen ist. Beeinflußt von
der modernen kirchlichen Sozialethik, hat diese Intelligenz eine neue
Qualität der Argumentation in die Arbeiterbewegung eingebracht. Ich
denke ganz konkret an die Architekten der sozialdemokratischen
Bankeninitiative. Subjekte der Veränderung gibt eis eben nicht nur dort,
wo eine materialistische Theorie sie suchen würde. Auch der Geist des
Sozialismus weht mitunter, wo er will.

Das strategische Interesse an den Kirchen darf allerdings kein
Selbstzweck werden. Die Sozialdemokratie hat nach ihrem eigenen
Selbstverständnis Positionen zu vertreten, die den Kirchen nicht ganz
fremd sein sollten. Ich möchte hier nur die beiden wichtigsten Bereiche
möglicher Uebereinstimmung von Kirche und Sozialdemokratie
hervorheben: die Weltlichkeit des Politischen und die Affinität von Reich
Gottes und herrschaftsfreier Gesellschaft.

Die Weltlichkeit des Politischen
Die weltanschauliche Neutralität des Staates

Wenn der demokratische Sozialismus die Neutralität des Staates in
Fragen der Religion und Weltanschauung bejaht, folgt er dem alten
Prinzip der Arbeiterbewegung, daß Religion Privatsache sei. Das
Prinzip wurde oft — auch in den eigenen Reihen — so mißverstanden,
als hätte Religion keine öffentliche, keine gesellschaftliche Funktion.
«Privatsache» meinte und meint jedoch nichts anderes als das Gegenteil

einer «Staatssache»: Der Staat hat kein Recht, den Menschen eine
Religion oder Weltanschauung aufzuzwingen. Er hat überhaupt nicht
den Auftrag, die letzten Ueberzeugungen der Menschen nach Wahrheit
oder Irrtum zu beurteilen. Vielmehr hat er den Menschen durch die
Gewissens-, Glaubens- und Kultusfreiheit die individuelle wie die
kollektive Wahrheitsfindung zu ermöglichen. Der Staat selbst ist weder
christlich noch atheistisch, er garantiert jedoch die Freiheit, daß die
Menschen das eine Wie das andere ungehindert sein können. Nichts
anderes meinen die modernen Attribute, die den Staat als «säkular»,
«laikal» oder «weltäich» charakterisieren.

Gleichberechtigung
der religiösen und weltanschaulichen Gemeinschaften

«Alle Ueberzeugungen und Bekenntnisse sollen innerhalb der öffentlichen

Ordnung gleichberechtigt sein.» Diese Forderung des Parteipro-

141



gramms der SPS stellt die weltanschauliche Neutralität des Staates vor
eine Bewährungsprobe. Zwar ist unbestritten, daß der Staat alle religiösen

und weltanschaulichen Gemeinschaften schützen muß. Ohne die
Existenz dieser Gemeinschaften fehlten den Menschen wesentliche
Orientierungshilfen, um von der Gewissens-, Glaubens- und Kultusfreiheit

einen vernünftigen Gebrauch zu machen. Wahrheitsfindung ist
oluiehin nicht nur Sache des einzelnen. Sie ist ein kollektives
Unternehmen, notwendig getragen durch Gemeinschaften, die sioh bestimmten

Sinndeutungen des Lebens verpflichtet wissen.
Der Staat kann aber noch einen Schritt weitergehen und diese

Gemeinschaften nicht nur schützen, sondern auch unterstützen. Mit der
weltanschaulichen Neutralität ist es freiüch nicht zu vereinbaren, wenn
staatliche Förderungsmaßnahmen ausschließlich den Großkirchen
zukommen. Der weltanschaulich neutrale Staat darf religiöse und
weltanschauliche Gemeinschaften weder privilegieren noch diskriminieren.
Ihre Gleichberechtigung ist seine Maxime. Im System der Trennung
von Kirche und Staat ist die Gleichberechtigung negativ: keine
Gemeinschaft erhält eine staatliche Unterstützung. Ein System der
Verbindung von Kirche und Staat ist demgegenüber nur annehmbar, wenn
der Staat auch allen andern Glaubensgemeinschaften dieselbe oder eine
ähnliche Verbindung anbietet, wenn er also bereit ist, eine positive
Gleichberechtigung zu praktizieren.

Die weltanschauliche Neutralität
des demokratischen Sozialismus

«Der demokratische Sozialismus will keine letzten Wahrheiten
verkünden — nicht aus Verständnislosigkeit und nicht aus Gleichgültigkeit

gegenüber den Weltanschauungen oder religiösen Wahrheiten,
sondern aus der Achtung vor den Glaubensentscheidungen des Menschen,
über deren Inhalt weder dine politische Partei noch der Staat zu
bestimmen haben.» Wie aus diesen Worten des Godesberger Programms
der SPD hervorgeht, verpflichtet der demokratische Sozialismus auch
sich selbst auf die weltanschauliche Neutralität, die er vom Staate
verlangt. In der Tat kann eine sozialdemokratische Partei glaubwürdig
für die weltanschauliche Neutralität des Staates nur eintreten, wenn sie
selbst darauf verzichtet, «letzte Wahrheiten» zu verkünden. Sie darf
auch ihre Mitglieder nicht auf «letzte Wahrheiten» verpflichten, will sie
nicht die Zusammenarbeit religiöser und atheistischer Genossinnen und
Genossen verunmöglichen. Diese Erkenntnis ist alles andere als neu.
Bereits Lenin stimmte der Aufnahme von Christen in die Sozialdemokratische

Partei mit der Begründung zu, die «Einheit» des «Kampfes
der unterdrückten Klasse für ein Paradies auf Erden» sei ihm «wichti-

142



ger als die Einheit der Meinungen über das Paradies im Himmel»6. Und
in der Erklärung der Sozialistischen Internationale von 1951 lesen wir:
«Gleichviel, ob Sozialisten ihre Ueberzeugung aus den Ergebnissen
marxistischer oder anders begründeter socialer Analysen oder aus
religiösen oder humanistischen Grundsätzen ableiten, alle erstreben ein
gemeinsames Ziel: eine Gesellschaftsordnung der sozialen Gerechtigkeit,
der höheren Wohlfahrt, der Freiheit und des Weltfriedens.»

Die Weltlichkeit des Politischen im christlichen Verständnis

Die Forderung nach einer weltanschaulichen Neutralität von Staat und
Parteien wird auch von der neueren christlichen Sozialethik vertreten.
Es ist durchaus kein Zufall, daß die Unterscheidung zwischen «letzten»
und «vorletzten Wahrheiten» im Godesberger Programm der SPD auf
Dietrich Bonhoeffers Mahnung zurückgeht: «Man kann und darf das
letzte Wort nicht vor dem vorletzten sprechen. Wir leben im Vorletzten
und glauben das Letzte. »7 Im Vorletzten kämpfen wir politisch, werben
wir um die Zustimmung des Volkes, während wir das Letzte, das ja
auch nicht abstimmbar ist, der Obhut der Toleranz anvertrauen.

Bemerkenswert ist vor allem der Wandel der katholischen Kirche
in dieser Frage. Sie, die noch unter Pius XII. den «katholischen Staat»
wenigstens dem Grundsatz nach forderte, anerkennt heute, daß der
«Wesenszweck» des Staates auf die «irdische und zeitliche Ordnung»
beschränkt bleibe.8 Es sei einzig und alilein «Sache der kulturellen und
religiösen Gemeinschaften, die letztgültigen Ueberzeugungen über
Wesen, Ursprung und Ziel des Menschen und der Gesellschaft zu
entwickeln»^

Zur staatsrechtlichen Gleichstellung der «kulturellen und
religiösen Gemeinschaften» spricht sich die katholische Weltkirche nicht
direkt aus. Es sind vor allem katholische Theologen und Synoden, die
aus der weltanschaulichen Neutralität des Staates die Forderung nach
(positiver) Gleichberechtigung der religiösen und weltanschaulichen
Gemeinschaften ableiten. Für Karl Rahner zum Beispiel muß der Staat
auch «areligiose weltanschauliche Gemeinschaften», die «einen echten
positiven Humanismus der Freiheit und sittlichen Verantwortung, der
Nächstenliebe und Wahrhaftigkeit fördern, entsprechend ihrer Bedeutung

und der Zahl ihrer Mitglieder ebenso fördern Wie die
Religionsgemeinschaften» 10. Und nach der Synode 72 soll «die rechtlich gleiche
Stellung der christlichen Bekenntnisse auch auf andere religiöse
und weltanschauliche Gemeinschaften ausgedehnt werden, die eine
solche Stellung wünschen und deren Bedeutung eine Anerkennung
rechtfertigen.

Weder innerhalb noch außerhalb des Verbandskatholizismus hat

143



man genügend zur Kenntnis genommen, daß die katholische Soziallehre
nicht nur vom «katholischen Staat», sondern auch von «katholischen»
oder «christlichen Parteien» Abstand nimmt, denn ebensowenig wie
den Staat anerkennt sie die Parteien als Träger «letztgültiger
Ueberzeugungen». Die Parteien werden vielmehr, wie Oswald von Nell-
Breuning anmerkt, «'entmythologisiert' und 'säkularisiert', wie sie das
in den angelsächsischen Ländern von jeher waren In der gleichen
politischen Partei können sich Politiker verschiedener weltanschaulicher

Ueberzeugung, nicht nur Christen verschiedener Bekenntnisse,
sondern auch Christen und Nicht-Christen, ja sogar Gläubige und
Nicht-Gläubige zusammenlinden, wenn ihre letzten weltanschaulichen
Begründungen zu übereinstimmenden oder doch miteinander vereinbaren

praktischen Entscheidungen führen»i2.
Mit der Unterscheidung zwischen Letztem und Vorletztem begegnet

christliche Ethik auch dem Irrtum, daß weltanschauliche Neutralität

zwangsläufig eine Wertneutralität (logisch) enthalte oder (soziologisch)

bewirke. Politisch richtig denken, werten und handeln kann
auch, wer nicht über das christliche Menschenbild «verfügt». Im
Vorletzten weiß und macht der Christ nicht zum vornherein alles besser
als der Nicht-Christ. Es ist wiederum Bonhoeffer, der vor einer «christlichen

Apologetik» warnt, die versuche, «der mündig gewordenen Welt
zu beweisen, daß sie ohne den Vormund 'Gott' nicht leben könne» 13.

Er fordert, «daß man die Mündigkeit des Menschen einfach anerkennt,
und daß man den Menschen in seiner Weltlichkeit nicht 'madig'
macht»i4. Nichts anderes meint das Zweite Vatikanum, wenn es die
«Autonomie der irdischen Wirklichkeiten» bejahti5, nichts anderes die
moderne «politische Theologie», wenn ihr prominentester Vertreter
schreibt: «Die 'Welt verchristlichen' heißt in einem ursprünglichen Sinn
siie 'verweltlichen'»16, nichts anderes die Schrift, wenn sie Christus als
das «Licht» verkündet, «das jedem Menschen, der in diese Welt kommt,
leuchtet» (Joh. 1, 9).

Reich Gottes und herrschaftsfreie Gesellschaft

Auch der demokratische Sozialismus verbindet mit seiner weltanschaulichen

Neutralität natürlich keine Wertneutralität. Die weltanschauliche
Neutralität selbst ist ein Wert, die mit ihr verbundenen Grundrechte
sind Werte, zu denen er sich bekennt. Darüber hinaus will der
demokratische Sozialismus neue Werte verwirklichen, die sich ganz grundlegend

vom liberalen oder bürgerlichen Wertsystem unterscheiden. Er
kann daher, wie schon Christoph Blumhardt wußte, Religion zwar als
«Privatsache», das Eigentum hingegen als «Gemeinschaftssache» ord-
nen.17

144



Sozialistische Unterscheidung christlicher Geister

Gerade weil nun aber die Ziele des demokratischen Sozialismus einem
vorletzten Bereich zugehörig sind, dürfen wir an ihnen auch die Kirchen
messen, wann immer sie politisch sich verhalten. Verzicht auf die
Beurteilung letzter Wahrheiten heißt nicht Verzicht auf die Beurteilung
der politischen Konsequenzen kirchlicher Verkündigung. Im Christentum

gibt es vor allem zwei geschichtsmächtige Klassenlinien, die bis
heute nachwirken und uns zu einer sozialistischen Unterscheidung der
Geister veranlassen: auf der einen, der dominierenden Seite eine
konservative, der jeweils herrschenden Klasse (Sklavenhalter, Feudalade],
Kapital) verpflichtete Tradition und auf der andern Seite ein progressiver,

«ketzerischer» Humanismus, der den Kampf gegen Ausbeutung,
Unterdrückung und Krieg aufnimmt.

Die beiden Klassenlinien resultieren aus zwei entgegengesetzten
Deutungen des Evangeliums. Die konservative Tradition gibt sich heute
scheinbar unpolitisch: Das Reich Gottes verheißt Befreiung für das
Jenseits, nicht für das Diesseits. Das Diesseits ist nichts weiter als ein
Ort der Bewährung und der Erlösung von individueller Schuld. Jede
innerweltliche Heilslehre scheitert an der Erbsünde. Dieses scheinbar
unpolitische Desinteresse am Diesseits ist indessen stets auf dem
Sprunge, in eine reaktionäre Politik umzuschlagen. Jenseitsvertröstung
paart sich dann mit Weltverachtung, bis hin zur Rechtfertigung des

Atomkrieges als «Treuebekenntnis» zu dieser Art von Religion. In
einem Artikel, den der engste Berater von Pius XII., Gustav Gundlach,
vor zwanzig Jahren schrieb, lesen wir: «Sogar für den möglichen Fall,
wo nur noch eine Manifestation der Majestät Gottes und seiner
Ordnung, die wir ihm als Menschen schulden, als Erfolg bliebe, ist Pflicht
und Recht zur Verteidigung allerhöchster Güter denkbar. Ja, wenn die
Welt untergehen sollte dabei, dann wäre das auch kein Argument gegen
unsere Argumentation. Denn wir haben erstens sichere Gewißheit, daß
die Welt nicht ewig dauert, und zweitens haben wir nicht die
Verantwortung für das Ende der Welt. Wir können sagen, daß Gott der Herr,
der uns durch seine Vorsehung in eine solche Situation hineingeführt
hat oder hineinkommen ließ, wo wir dieses Treuebekenntnis zu seiner
Ordnung ablegen müssen, dann auch die Verantwortung übernimmt» 18.

Die progressive Tradition wird in unserem Jahrhundert vor allem
von den Religiösen Sozialisten weitergeführt. Für sie ist das Reich
Gottes auch eine politisch verändernde Kraft. Wie Leonhard Ragaz
betont, beten die Christen nicht: «Laß uns in dein Reich kommen»,
sondern: «Dein Reich komme zu uns» 19. Gott will durch sein Reich
nicht nur einen «neuen Himmel», sondern auch eine «neue Erde»
schaffen20, Ausbeutung und Gewalt überwinden, den Exodus aus allen

145



Herrschaftsverhältnissen herbeiführen. Das nach Ragaz «revolutionärste
Wort, das je gesprochen worden ist»2l, findet sich in Mt. 20, 26: «Ihr
wißt, daß die Herrschenden ihre Völker knechten und daß die Großen
sie ihre Macht fühlen lassen. Nicht so soll es unter euch sein. Vielmehr,
wer unter euch groß sein will, sei euer Diener, und wer unter euch der
Erste sein Will, sei euer Knecht.» Uebersetzt in die Sprache des
Kommunistischen Manifests, gilt also auch das christliche Ideal einer
«Assoziation, worin die freie Entwicklung eines jeden die Bedingung für die
freie Entwicklung aller ist».

Christen in der Sozialdemokratie

Die Arbeiterbewegung weiß um den Beitrag, den sie der progressiven
christlichen Tradition verdankt. «Wir Sozialisten anerkennen», heißt
es im Programm der SPS, «daß religiöse Kräfte die Kulturtradition aller
Völker und ihre ethischen Prinzipien mitgeformt haben und daß
besonders auch aus christlicher Ueberzeugung Impulse der sozialistischen
Bewegung hervorgehen.» Und im neuesten sozialistischen Programm,
demjenigen der SPÖ von 1978, finden sieh die eindrücklichen Sätze:
«Die Sozialisten begegnen der christlichen Botschaft, die in gleicher
Weise zur Nächstenliebe wie zum Eintreten für die Schwachen und
Entrechteten verpflichtet, mit tiefer Sympathie. Millionen Christen stehen
heute in der sozialistischen Bewegung, weil sie davon überzeugt sind,
in ihr für ihre sittlichen Grundwerte am wirksamsten eintreten zu
können. Sie sind Sozialisten nicht obwohl, sondern weil sie Christen
sind.»

Kirche im Sozialismus

So sehr wir als Sozialisten die progressiven Kräfte in den Kirchen
anerkennen und ermutigen sollen, so wenig dürfen wir andererseits dem
bürgerlichen, im Grunde spätkonstäntinischen Fehler verfallen, die
Kirchen über ihre materielle Basis auf unsere Seite ziehen zu wollen.
Wir verhielten uns sonst, wenn auch mit umgekehrten Vorzeichen,
nicht anders als die Freisinnig-demokratische Partei des Kantons
Zürich, die in ihrer Vernehmlassung zur kantonalzürcherischen
Trennungsinitiative schreibt: «Der Weiterbestand der Kirchen als
Körperschaften des öffentlichen Rechts wird sich auf die Dauer nur aufrechterhalten

lassen, wenn die Kirchen den Boden der christlichen Heilslehre
und Ethik nicht mit dem der Politik vertauschen. »22 Nicht nur maßt
sich hier eine politische Parteii an, über die richtige Auslegung der
Schrift zu befinden, die Kirche, die von diesem bürgerlichen
Schriftverständnis abweicht, soll auch noch durch den Entzug der Steuerhoheit

bestraft werden. Unsere sozialistische Politik gegenüber den

146



Kirchen kann nicht die Androhung materieller Nachteile, sondern nur
der Dialog sein. Der demokratische Sozialismus ist keineswegs so
unfehlbar, daß er beim Aufbau einer neuen Gesellschaft auf Kirche als
unabhängige sozialkritische Institution verzichten, sie gar in ihrer Freiheit

einschränken dürfte. Umgekehrt wird Kirche in einer sozialistischen
Gesellschaft, von kapitalistischen Bedingungen unentfremdet, mehr
denn je die Chance erhalten, wieder eine echte Gemeinschaft zu sein,
«eine Einrichtung, die mehr ist als Verwaltung von Sachen, die es mit
der Freundlichkeit, der tiefdringenden, der Brüderlichkeit, der schwierigen,

sehr ernst nimmt»23.

1 Vgl. «Das Dokument», in diesem Heft, S. 156.
2 Robert Leuenberger, Die Unterscheidung von Kirche und Welt,

Schweizerische Kirchenzeitung 6. April 1978.
3 Robert Leuenberger, Problemlose Kirche?, Zürich 1977, S. 22.
4 Ausgabe vom 10. September 1973.
5 Vgl. Ansgar Fifemelt/Fritz Oser, Den Frieden lernen, Olten 1973, S. 169ff.
6 Zitiert naoh Robert Steigerwald, Marxismus — Religion — Gegenwart,

Berlin 1973, S. 54.
7 Widerstand und Ergebung, München 1970, S. 176.
8 Zweites Vatikanum, Erklärung über die Religionsfreiheit, Nr. 3.
9 Paul VI., Apostolisches Sohreiben «Octogesima Adveniens», Nr. 25:

10 In: Gerhard Szesny, Die Antwort der Religionen, Hamburg 1971, S. 212.
11 Beziehung zwischen Kirche und politischen Gemeinschaften, Diözesane

Entscheidung 6.1.4. der Ohurer Synode.
12 Einleitung zu «Octogesima Adveniens», Trier 1971, S. 7.
13 Widerstand und Ergebung, S. 357.
14 Ebda. S. 379.
15 Pastoralkonstitution «Gaudium et Spes», Nr. 36.
16 J. B. Metz, Zur Theologie der Welt, Mainz 1968, S. 44.
17 Vgl. Ansprachen, Predigten, Briefe, hrg. von Johannes Harder, Neukirchen-

Vluyn 1978, Band 2, S. 268ff.
18 Die Lehre Pius' XII. vom modernen Krieg, Stimmen der Zeit, 1959, S. 13.
19 Von Ohristus zu Marx — von Marx zu Christus, Hamburg 1972, S. 154.
20 Vgl. Otto Bauer/Leonhard Ragaz, Neuer Himmel und neue Erde! Ein

religiös-sozialer Aufruf, Zürich 1938.
21 Pofitik und Gottesreich, Olten 1919, S. 21.
22 NZZ vom 5./6. Juni 1976.
23 Ernst Bloch, Naturrecht und menschliche Würde, Frankfurt/Main 1961,

S. 314.

Jedenfalls konnten wir die Arbeiter auch deswegen nicht einladen, in die
Kirche zu kommen, weil diese Kirche in ihrer Lehre wie in ihrer Praxis selbst
wieder zu Gott kommen mußte. Vorläufig mußte eher der Sozialismus die

Kirche, überhaupt die Christenheit, zu Gott führen als umgekehrt.
(Leonhard Ragaz, Sinn und Werden der Religiös-Sozialen Bewegung,

Zürich 1936, S. 12)

147


	Kirche und Sozialdemokratie : Versuch einer grundsätzlichen Verhältnisbestimmung

