
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 74 (1980)

Heft: 4

Artikel: Frauen haben Exoduserfahrungen

Autor: Keller, Brigit

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-142832

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-142832
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Jeder der hier aufgezeigten Splitter bedürfte einer weit gründlicheren

Auseinandersetzung. Wir Frauen sind noch nicht lange auf
unserer neuen Reise. Und ich bin unterwegs als Christin, Feministin,
Sozialistin, ohne das eine oder das andere ist für mich der Weg nicht
gangbar.

«Vertraue auf Gott, sie wird's wohl machen», ich habe verstehen
gelernt, was damit gemeint ist: das «sie» soll uns zum Nachdenken
bringen und das einseitige «er» ausgleichen. Oder wie Kurt Marti sagt:
«Denn Dein ist das Reich und die Herrllchkeit/Fraulicbkeit. Amen.»6

1 Kurt Marti, Zärtlichkeit und Schmerz, Luchterhand 1979, S. 49.
2 Ingrid Karsunke, Redaktorin von Kursbuch 47 «Frauen», an einer Tagung

in der Evang. Akademie Berlin, 1977.
3 Alice Schwarzer, Der kleine Unterschied und seine großen Folgen, Frank¬

furt/Main 1975, S. 235 f.
4 Phyllis Trible, Gegen das patriarchalische Prinzip in Bibelinterpretationen,

in: Frauenbefreiung — Biblische und Theologische Argumente, Hrsg. E.

Moltmann-Wendel, Kaiser Verlag 1978.
5 Hanna Wolff, Jesus der Mann, Radius 1975.
6 Kurt Marti, S. 68.

BRIGIT KELLER

Frauen haben Exoduserfahrungen
Seit einigen Jahren fühle ich mich der Frauenbewegung zugehörig.
Das hat meine Beziehung zur Kirche erschwert. In der Auseinandersetzung

mit dem, was es bedeutet, Frau zu sein, habe ich aber auch
meine Empfindungen, die mich zum Beispiel bei der Teilnahme an
Gottesdiensten schon lange gelähmt hatten, besser begreifen gelernt.
Meine Kritik an der Kirche brachte ich zusammen mit meinen
Erfahrungen als Frau. Ich begriff dabei, warum ich vieles nicht mehr ertrug,
etwa die männlichen Bilder von Gott oder die ausschließlich männliche
Präsenz am Altar und jenseits des Grabens das Volk der Frauen, das
die Kirche füllt. Die unterschiedlichen Möglichkeiten auf Grund des
Geschlechts haben mich konstant beleidigt und haben auch meine
Vorstellung von Christentum verletzt. Ich war und bin beleidigt, was Man
mit Frauen macht, wofür Man die Frauen gut brauchen kann und wozu
Man ihnen den Zugang verweigert. Bleibt nur der Auszug?

Als ich zum ersten Mal etwas von Feministischer Theologie hörte,
war ich wie elektrisiert: Ja, das ist es, es ist noch möglich, neu möglich.
Meine alte Sehnsucht wurde wach. Warum etwas aufgeben, wenn andere
es für sich pachten? Warum mein/unser Land verlassen, weil die
Heuschrecken es überfallen und verwüstet haben, warum nicht für seine

103



Befreiung kämpfen? Wo sind denn unsere Wurzeln? Wo finden wir
sonst Bilder und Modelle der Befreiung? Woraus stärke ich den
Grundimpuls, der mich ans Leben glauben läßt, der mir hilft, zu hoffen? Der
Wunsch, Heimat zu haben, auch in der Kirche, und dafür zu arbeiten,
wurde erneut laut.

Inzwischen habe ich gelernt, daß der Weg unendlich lang ist. Viel
Ballast schleppen wir mit. Vieles scheint unbrauchbar gemacht worden
zu sein. Das Problem mit der «Mutter Kirche», die keine Mutter für
Töchter ist, höchstens eine Stiefmutter, die die schönste im Land bleiben
will und der es nicht um unsere Selbstbestimmung und Befreiung geht,
bleibt bestehen. Trotzdem, Frauen lassen sich nicht mehr niederhalten,
wir haben Kräfte gesammelt und die lernen wir entfalten.

Wir lernen groß von uns denken. Wir wissen beispielsweise, daß die
Botschaft vom Reich Gottes auch dadurch verdunkelt wird, daß wir
Frauen als Ungleiche behandelt werden — in der Kirche und anderswo.
Wir wissen, daß wenn wir für unsere Befreiung kämpfen, wir das Reich
Gottes voranbringen. Also sind wir nicht so unwichtig. Im Gegenteil.
Es kommt auf uns an.

Feministische Theologie ist Erfahrungsthfeologje

Ich beziehe mich im folgenden auf Erfahrungen in einer Frauengruppe,
in der wir über Fragen von Religion und Kirche gesprochen haben. Wir
wollten in dieser Gruppe einerseits unsere negativen Erfahrungen
aufarbeiten und anderseits gemeinsam fragen: Welches ist der bisher
fehlende Beitrag der Frauen in der Theologie? Wie sähe eine Frauen-
(Untergrund-)Kirche aus? Welche Gottesbilder entsprächen unseren
Erfahrungen? Es ging uns nicht darum, in der Feministischen Theologie
einfach eine neue Theorie kennenzulernen, sondern wir wollten prüfen,
ob wir in dieser Theologie wirklich zur Sprache kommen.

Wir konnten weniger von der Vorarbeit feministischer Theologinnen

übernehmen, als ich mir vorgestellt habe. Mich selber begannen
die Neuinterpretationen von Eva oder Maria, Versuche die Bibel
nach einem nicht-patriarchalischen Prinzip zu interpretieren, zu interessieren:

aber viele Frauen stellten diese Bemühungen grundsätzlich in
Frage und wurden nicht warm dabei. Unsere Erfahrungen liefen in
andern Momenten und Themen zusammen, und da spürten wir uns
hellwach und gerufen. Feuer entfachten in uns Worte wie Wüste,
Befreiung, Weg, lebendig sein oder Objekt sein, aufstehen, auferstehen. Ich
möchte sowohl über die Arbeit mit Maria wie über das Ringen um
Befreiung berichten.

Maria — kein gemeinsames neues Symbol
An zwei Abenden überlegten wir unsere Beziehung zu Maria. Es kamen
viele Gedanken zusammen. Es ergaben sich Gespräche einerseits über

104



tröstliche Bilder, anderseits über die Wut gegen die «Magd des Herrn»
oder über Beziehungslosigkeit zu Maria, die nie Person, nie Frau,
sondern immer Mutter sei. Wir sprachen über die repressive, sexfeindliche

Erziehung, die wir unter Berufung auf Maria erlebt haben — über
das, was Man mittels dieser Frau mit uns Frauen alles gemacht hat.

Einige wenige hatten gute Erfahrungen beizutragen, aber beim
Auswerten der Kleingruppengespräche wiederholte sich an zwei Abenden

das gleiche: das Gespräch wurde harzig und lustlos, eine Frau wurde
aggressiv, die andere verstummte, die dritte wollte noch etwas retten an
Maria, aber am Schluß blieben die Frage und der Vorwurf: Was soll
das? Was bringt das? Wollen wir Maria nicht an den Haaren herbeiziehen

und aufpolieren? Wann war sie denn «subversiv», wie Solid
schrieb? Holen wir Maria nur wieder hervor, um neben den Männergott
eine Frau stellen zu können? «Dabei», sagte eine der Frauen, «suche
ich weibliche Züge in Gott und vor allem keinen Personengott mehr.»
Eine andere Frau erklärte: «Maria erscheint immer als Mutter, und ich
bin nicht Mutter, und es war früher eine Zumutung für mich, wenn man
mich mit Maria und ihrer Jungfrauschaft 'tröstete', die ja zudem Kinder
und Mann hatte.»

Ich war frappiert, enttäuscht auch, daß es uns nicht gelungen
war, Maria neu zu sehen. Ich hatte lange Distanz gehabt zu Maria, nun
war wieder Nähe über mich gekommen. Ihre Präsenz in den Kirchen
bedeutet mir viel. Für mich ist es eine Frau mit einem eigenen Namen
und einer Aufgabe. Und ich bin gleichsam ausgegangen, um mit andern
Frauen, mit Schwestern, zusammen eine neue Maria, unsere FRAU
Maria, zu suchen. Wir haben sie nicht gefunden. Sie ist zu keinem
gemeinsamen Symbol geworden. Die «Jungfrauen» fühlten sich von ihr
einst betrogen, die «Mütter» hatten eher positive Empfindungen; eine
Frau von uns allerdings, die schwanger ist, streichelte ihren Bauch und
sagte: «Das hat dann gar keine Beziehung zu dieser Maria, schon gar
nicht!»

Die Aufteilung von Maria — je nachdem für welche Funktion
sie eingesetzt wurde — hat sich gerächt. Wir haben verschiedene Aspekte
von ihr bekommen, wurden verschieden damit eingeschränkt und auf
unsere Rolle abgerichtet. Jetzt steht ein Hunger nach Ganzheit im
Vordergrund. Und wir tragen zum Teil noch Brandzeichen von Idealen,
für die wir uns abmühten und die nicht uns und unserer Menschwerdung
dienten.

Maria wurde in dieser Gruppe aber nicht nur zu keitiem neuen
Symbol, weil sie mißbraucht wurde und wir damit, sondern auch weil
die betreffenden Situationen nicht der Vergangenheit angehören. Jede
von uns hat noch und nooh «Magd»-Erfahrungen, im Beruf, mit dem

105



Mann, in der Kirche. «Siehe ich bin die Magd des Herrn», ist wirksam,
auch wenn wir uns nicht mehr darauf beziehen.

Der Widerstand gegen Neuinterpretationen bei unveränderten
Zuständen ist verständlich. Ich selber teile aber die Skepsis von Dorothée
Solle «gegen jede Art von Wegwerfgesellschaft» und bin dagegen,
Maria den andern zu überlassen: Maria im Magnifikat (Luk. 1, 46ff.),
Maria die große Göttin, Maria in guten Artikeln von Sölle2 oder
Halkes3, «Maria im Rosenhag» von Schongauer, die ich sehr liebe

«Ich bin dein Gott,
der dich aus der Sklaverei in Aegypten befreit hat»

Nach der Auseinandersetzung mit Maria haben wir drei Abende über
«Befreiung» nachgedacht. Ist Christentum für uns Religion der
Befreiung? Können Wir unsere Frauenbefreiung in Parallele zum
alttestamentlichen Exodus setzen? Wie müßte unser Gottesbild
aussehen, wenn Gott ein befreiender Gott ist? Das waren unsere Anfangsfragen,

die Gespräche darüber verliefen weit weniger theoretisch. Leichter

als von Befreiungserfahrungen zu sprechen, war vorerst das Ansetzen
bei Gegensatzwörtern, die wir besser kennen, Wörter Wie Unterwerfung,
Unterordnung, Objekt sein, Untertan sein, «fraulich» sein im Sinne von
ausnützbar sein, Herrschaft.

Was setzen wir dagegen, haben wir uns gefragt. Welche Kriterien
haben wir für unseren Befreiungsprozeß? Welches Menschenbild
inspiriert uns? Befreiung auf was hin? Herrschaftslos leben können, weder
sich noch die andern verdinglichen, ja, über dieses Ziel waren wir uns
einig. Aber wir haben Probleme mit dem Weg dorthin. Kommen wir
selber ohne Herrschaftsausübung aus, wenn wir etwas erreichen wollen?
Brauchen wir nicht auch Macht?

Um unsere Erfahrungen zu sichten, haben uns vor allem die
Gedanken von drei weisen Frauen geholfen: Mary Daly, Jean Baker Miller.
Dorothée Solle.

1. Wir müssen uns auf allien Ebenen dagegen wehren, als Objekte
behandelt zu werden. Das scheint uns, die uns mögliche Arbeit zu sein,
um Herrschaft und Unterdrückung abzuschaffen:

«Mit ihrer Wandlung werden Frauen Herausforderung werden
und Herausforderung schaffen. Um nur eine davon zu nennen:
Wenn Frauen immer kategorisch ablehnen, sich als Objekte
gebrauchen zu lassen — entweder im weitesten kommerziellen
Bereich oder in der intimsten Privatsphäre — wen wird die Gesellschaft

dann als Objekt verwenden? Wenn es niemanden mehr gibt,
den man benutzen kann, welche revolutionären Persönlichkeitsumwandlungen

wird dann die dominante Gruppe bei sich selbst
vornehmen müssen?»4

106



Dabei ist wichtig, daß wir wissen: Wir können nicht darauf warten, daß
die Befreiung von irgendwoher kommt, wir selber sind die treibende
Kraft oder niemand. Es gibt uns auch Stärke zu wissen: Wenn wir gegen
die gottlose Verdinglichung, die immer wieder mit uns versucht wird
(in der Werbung, am Arbeitsplatz, im wohlmeinenden Wissen von
andern, was gut für uns sei und wie wir zu sein haben, bis zur
Vergewaltigungstendenz in unserer Gesellschaft), ankämpfen, dann kämpfen wir
für die ganze Gesellschaft, für ihr Lebendigsein, dann beharren wir auf
der Inkarnation Gottes.

2. Sexismus (sexuelle Gewalt gegen Frauen), schreibt Mary Daly,
«ist der gesellschaftliche Nährboden für die Verdinglichung 'des
Anderen'». Wie kommen wir selber zu andern Werten? Wie definieren
wir «Macht» neu? Denn wir brauchen «Macht», aber eine andere,
eine Macht für das Leben, keine tödliche. Dazu ein zweites Zitat:

«Innerhalb des Patriarchats wird Macht im allgemeinen als Macht
über Menschen, Umwelt, Dinge verstanden. Von den
bewußtwerdenden Frauen wird Macht erlebt als Macht des für uns und
füreinander Lebendigseins, indem wir unser wirkliches
Sein durchsetzen gegen die uns im Patriarchat verordnete
verfremdete Identität (Nicht-Sein).»5
3. Sehr wichtig ist uns auch das Gedicht «Exodus» von Dorothée

Solle geworden. Es half uns die Erfahrung auszusprechen: Es geht langsam

voran mit der Befreiung. Wir werden immer wieder unsicher durch
all die Widerstände. Wir möchten uns ja auch nicht dauernd aufreiben;
wir haben manchmal das Gefühl, Amok zu laufen; manchmal haben
wir Visionen, dann herrscht wieder Finsternis. Wir spüren uns im Kampf
gegen unsere liebsten Menschen, und diese verwechseln manchmal
unseren Kampf mit Nicht-Liebe, oder unsererseits schwappt der Kampf
um in Haß, und wir sitzen im Dunkeln.

«Als Israel aus Aegypten aufbrach
als die Unterdrückung ein Ende nahm

da hörte die Sicherheit auf
da wurde es unbequem
da sank der Konsum
da kam unter ihnen die Angst auf
wohin sie kämen und was nun würde .»6

Als Israel die Selbstbestimmung wählte statt der Fremdbestimmung,
da kamen sie nicht so schnell ins gelobte Land, «da gab es einen langen
Marsch, und viele starben darüber».

Wir konnten das Gedicht direkt auf unsere Erfahrungen beziehen.
Die Befreiung — die individuelle und die gesellschaftliche — ist ein
Marsch durch viele Wüsten. Wir haben Erfahrungen miteinander
getauscht: Erfahrungen wie ein Mann sich weigert, auch aufzubrechen;

107



Erfahrungen über die Risiken, die eine Frau eingeht, wenn sie nicht
bei ihrer Sippe in Aegypten bleibt; Erfahrungen unter männlichen
Kollegen am Arbeitsplatz. Erfahrung von Hohn, Schmerz über das
Nicht-ernst-genommen-werden. Hunger, Durst, Verführungen — viele
Exoduserfahrungen haben Frauen, die aufgebrochen sind. Wir haben
uns Mut gemacht, den «marsch durch die wüste» fortzusetzen.

1 Dorothée Solle, Maria ist eine Sympathisantin, in: Sympathie, Kreuz Verlag
1978.

2 A. a. O.
3 Catharine J. M. Halkes, Ueber die feministische Theologie zu einem neuen

Menschenbild, in: Frauenbefreiung. Hrsg. v. E. Moltmann-Wendel, Kaiser
Verlag 1978.

4 Jean Baker Miller, Die Stärke weiblicher Sohwäche. Zu einem neuen
Verständnis der Frau, Goverts 1977, S. 74.

5 Mary Daly, Der qualitative Sprung über die patriarchale Religion, in:
Frauenoffensive Journal Nr. 9, Jan. 78, S. 3.

6 Dorothée Solle, die revolutionäre geduld, wolfgang fietkau verlag 1974,
S. 12.

MONIKA STOCKER

Frauen für den Frieden
Der harmlose Weg

Eine Bewegung vorstellen zu wollen, ist ein schwieriges Unterfangen,
und ich spüre Widerstand, inneren und äußeren: wie kann ich das,
was fließt, wächst und sich bewegt, anhalten und es wägen wollen?
Ich versuche es als meine persönliche Momentaufnahme.

Die Aktion
Sie mögen von den Frauen für den Frieden im Zusammenhang mit
der Zürcher Wehrschau gehört haben; Sie mögen uns begegnet sein
anläßlich unserer Veranstaltung im Zürcher Börsensaal im Zusammenhang

mit der UN-Abrüstungskonferenz, oder Sie haben von unserem
Brief an die National- und Ständeräte gelesen im Hinblick auf die
Motion Friedrich oder wo auch immer. Es mögen Ihnen verschiedene
Assoziationen, verschiedene Akzente und verschiedenartige Bilder
auftauchen, Bilder, in die hinein wir uns stellen und die wir uns geben.
Unsere Aktion ist noch bescheiden, bunt, vielleicht diffus, wenig strategisch

und nicht immer logisch; wenn sie uns gelingt, so ist sie original
und originell.

108


	Frauen haben Exoduserfahrungen

