Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 74 (1980)

Heft: 4

Artikel: Frauen haben Exoduserfahrungen
Autor: Keller, Brigit

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-142832

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-142832
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Jeder der hier aufgezeigten Splitter bediirfte einer weit griindli-
cheren Auseinandersetzung. Wir Frauen sind noch nicht lange auf
unserer neuen Reise. Und ich bin unterwegs als Christin, Feministin,
Sozialistin, ohne das eine oder das andere ist fiir mich der Weg nicht
gangbar.

«Vertraue auf Gott, sie wird’s wohl macheny, ich habe verstehen
gelernt, was damit gemeint ist: das «¢sie» soll uns zum Nachdenken
bringen und das einseitige «er» ausgleichen. Oder wie Kurt Marti sagt:
«Denn Dein ist das Reich und die Herrlichkeit/Fraulichkeit. Amen.»6

1 Kurt Marti, Zartlichkeit und Schmerz, Luchterhand 1979, S. 49,

2 Ingrid Karsunke, Redaktorin von Kursbuch 47 «Frauen», an einer Tagung
in der Evang. Akademie Berlin, 1977

3 Alice Schwarzer, Der kleine Unterschied und seine groBen Folgen, Frank-
furt/Main 1975, S. 2351,

4 Phyllis Trible, Gegen das patriarchalische Prinzip in Bibelinterpretationen,

in: Frauenbefreiung — Biblische und Theologische Argumente, Hrsg. E.

Moitmann-Wendel, Kaiser Verlag 1978.

Hanna Wolff, Jesus der Mann, Radius 1975,

Kurt Marti, S, 68,

 n

BRIGIT KELLER

Frauen haben Exoduserfahrungen

Seit einigen Jahren fiihle ich mich der Frauenbewegung zugehorig.
Das hat meine Beziehung zur Kirche erschwert. In der Auseinander-
setzung mit dem, was es bedeutet, Frau zu sein, habe ich aber auch
meine Empfindungen, die mich zum Beispiel bei der Teilnahme an
Gottesdiensten schon lange geldhmt hatten, besser begreifen gelernt.
Meine Kritik an der Kirche brachte ich zusammen mit meinen Erfah-
rungen als Frau. Ich begriff dabei, warum ich vieles nicht mehr ertrug,
etwa die minnlichen Bilder von Gott oder die ausschlieBSlich ménnliche
Priasenz am Altar und jenseits des Grabens das Volk der Frauen, das
die Kirche fiillt. Die unterschiedlichen Moglichkeiten auf Grund des
Geschlechts haben mich konstant beleidigt und haben auch meine Vor-
stellung von Christentum verletzt. Ich war und bin beleidigt, was Man
mit Frauen macht, wofiir Man die Frauen gut brauchen kann und wozu
Man ihnen den Zugang verweigert. Bleibt nur der Auszug?

Als ich zum ersten Mal etwas von Feministischer Theologie horte,
war ich wie elektrisiert: Ja, das ist es, es ist noch méglich, neu moglich.
Meine alte Sehnsucht wurde wach. Warum etwas aufgeben, wenn andere
es fiir sich pachten? Warum mein/unser Land verlassen, weil die Heu-
schrecken es iiberfallen und verwiistet haben, warum nicht fiir seine

103



Befreiung kdmpfen? Wo sind denn unsere Wurzeln? Wo finden wir
sonst Bilder und Modelle der Befreiung? Woraus starke ich den Grund-
impuls, der mich ans Leben glauben 1d8t, der mir hilft, zu hoffen? Der
Wunsch, Heimat zu haben, auch in der Kirche, und dafiir zu arbeiten,
wurde erneut laut.

Inzwischen habe ich gelernt, daB der Weg unendlich lang ist. Viel
Ballast schleppen wir mit. Vieles scheint unbrauchbar gemacht worden
zu sein. Das Problem miit der «Mutter Kirche», die keine Mutter fiir
To6chter ist, hochstens eine Stiefmutter, die die schonste im Land bleiben
will und der es nicht um unsere Selbstbestimmung und Befreiung geht,
bleibt bestehen. Trotzdem, Frauen lassen sich nicht mehr niederhalten,
wir haben Krifte gesammelt und die lernen wir entfalten.

Wir lernen grof3 von uns denken. Wir wissen beispielsweise, daf3 die
Botschaft vom Reich Gottes auch dadurch verdunkelt wird, dall wir
Frauen als Ungleiche behandelt werden — in der Kirche und anderswo.
Wir wissen, daf} wenn wir fiir unsere Befreiung kdmpfen, wir das Reich
Gottes voranbringen. Also sind wir nicht so unwichtig. Im Gegenteil.
Es kommt auf uns an.

Feministische Theologie ist Erfahrungstheologie

Ich beziehe mich im folgenden auf Erfahrungen in einer Frauengruppe,
in der wir iiber Fragen von Religion und Kirche gesprochen haben. Wir
wollten in dieser Gruppe einerseits unsere negativen Erfahrungen auf-
arbeiten und anderseits gemeinsam fragen: Welches ist der bisher
fehlende Beitrag der Frauen in der Theologie? Wie sihe eine Frauen-
(Untergrund-)Kirche aus? Welche Gottesbilder entsprichen unseren
Erfahrungen? Es ging uns nicht darum, in der Feministischen Theologie
einfach eine neue Theorie kennenzulernen, sondern wir wollten priifen,
ob wir in dieser Theologie wirklich zur Sprache kommen.

Wir konnten weniger von der Vorarbeit feministischer Theologin-
nen iibernehmen, als ich mir vorgestellt habe. Mich selber begannen
die Neuinterpretationen von Eva oder Maria, Versuche die Bibel
nach einem nicht-patriarchalischen Prinzip zu interpretieren, zu interes-
sieren: aber viele Frauen stellten diese Bemiihungen grundsitzlich in
Frage und wurden nicht warm dabei. Unsere Erfahrungen liefen in
andern Momenten und Themen zusammen, und da spiirten wir uns
hellwach und gerufen. Feuer entfachten in uns Worte wie Wiiste, Be-
freiung, Weg, lebendig sein oder Objekt sein, aufstehen, auferstehen. Ich
mochte sowohl iiber die Arbeit mit Maria wie iiber das Ringen um Be-
freiung berichten.

Maria — kein gemeinsames neues Symbol

An zwei Abenden iiberlegten wir unsere Beziehung zu Maria. Es kamen
viele Gedanken zusammen. Es ergaben sich Gespriche einerseits iiber

104



trostliche Bilder, anderseits iiber die Wut gegen die «Magd des Herrn»
oder iiber Beziehungslosigkeit zu Maria, die nie Person, nie Frau,
sondern immer Mutter sei. Wir sprachen iiber die repressive, sexfeind-
liche Erziehung, die wir unter Berufung auf Maria erlebt haben — iiber
das, was Man mittels dieser Frau mit uns Frauen alles gemacht hat.

Einige weniige hatten gute Erfahrungen beizutragen, aber beim
Auswerten der Kleingruppengespriache wiederholte sich an zwei Aben-
den das gleiche: das Gesprich wurde harzig und lustlos, eine Frau wurde
aggressiv, die andere verstummte, die dritte wollte noch etwas retten an
Maria, aber am Schlufl blieben die Frage und der Vorwurf: Was soll
das? Was bringt das? Wollen wir Maria nicht an den Haaren herbei-
zichen und aufpolieren? Wann war sie denn ¢subversivy, wie Solle
schrieb? Holen wir Maria nur wieder hervor, um neben den Ménnergott
eine Frau stellen zu konnen? «Dabeiy, sagte eine der Frauen, «suche
ich weibliche Ziige in Gott und vor allem keinen Personengott mehr.»
Eine andere Frau erklirte: «Maria erscheint immer als Mutter, und ich
bin nicht Mutter, und es war frither eine Zumutung fiir mich, wenn man
mich mit Maria und ihrer Jungfrauschaft ’trostete’, die ja zudem Kinder
und Mann hatte.»

Ich war frappiert, enttduscht auch, daB es uns nicht gelungen
war, Maria neu zu sehen. Ich hatte lange Distanz gehabt zu Maria, nun
war wieder Nédhe liber mich gekommen. Thre Prisenz in den Kirchen
bedeutet mir viel. Fiir mich ist es eine Frau mit einem eigenen Namen
und einer Aufgabe. Und ich bin gleichsam ausgegangen, um mit andern
Frauen, mit Schwestern, zusammen eine neue Maria, unsere FRAU
Maria, zu suchen. Wir haben sie nicht gefunden. Sie ist zu keinem ge-
meinsamen Symbol geworden. Die «Jungfrauen» fiihlten sich von ihr
einst betrogen, die «Miitter» hatten eher positive Empfindungen; eine
Frau von uns allerdings, die schwanger ist, streichelte ihren Bauch und
sagte: «Das hat dann gar keine Beziehung zu dieser Maria, schon gar
nicht!»

Die Aufteilung von Maria — je nachdem fiir welche Funktion
sie eingesetzt wurde — hat sich geridcht. Wir haben verschiedene Aspekte
von ihr bekommen, wurden verschieden damit eingeschrinkt und auf
unsere Rolle abgerichtet. Jetzt steht ein Hunger nach Ganzheit im Vor-
dergrund. Und wir tragen zum Teil noch Brandzeichen von Idealen,
fiir die wir uns abmiihten und die nicht uns und unserer Menschwerdung
dienten. ‘

Maria wurde in dieser Gruppe aber nicht nur zu keinem neuen
Symbol, weil sie mibraucht wurde und wir damit, sondern auch weil
die betreffenden Situationen nicht der Vergangenheit angehéren. Jede
von uns hat noch und noch «Magd»-Erfahrungen, im Beruf, mit dem

105



Mann, in der Kirche. «Siehe ich bin die Magd des Herrny, 1st wirksam,
auch wenn wir uns nicht mehr darauf beziehen.

Der Widerstand gegen Neuinterpretationen bei unverdnderten
Zustinden ist verstindlich. Ich selber teile aber die Skepsis von Dorothee
Solle «gegen jede Art von Wegwerfgesellschafty und bin dagegen,
Maria den andern zu iiberlassen: Maria im Magnifikat (Luk. 1, 46ff.),
Maria die groBe Gottin, Maria in guten Artikeln von Solle2 oder
Halkes3, «Maria im Rosenhagy von Schongauer, die ich sehr liebe . . .

«Ich bin dein Gott,
der dich aus der Sklaverei in Aegypten befreit hat»

Nach der Auseinandersetzung mit Maria haben wir drei Abende iiber
«Befreiung» nachgedacht. Ist Christentum fiir uns Religion der Be-
freiung? Konnen wir unsere Frauenbefreiung in Parallele zum
alttestamentlichen Exodus setzen? Wie miiBlte unser Gottesbild aus-
sehen, wenn Gott ein befreiender Gott ist? Das waren unsere Anfangs-
fragen, die Gespriche dariiber verliefen weit weniger theoretisch. Leich-
ter als von Befreiungserfahrungen zu sprechen, war vorerst das Ansetzen
bei Gegensatzwortern, die wir besser kennen, Worter wie Unterwerfung,
Unterordnung, Objekt sein, untertan sein, «fraulichy sein im Sinne von
ausniitzbar sein, Herrschaft.

Was setzen wir dagegen, haben wir uns gefragt. Welche Kriterien
haben wir fiir unseren Befreiungsproze3? Welches Menschenbild in-
spiriert uns? Befreiung auf was hin? Herrschaftslos leben konnen, weder
sich noch die andern verdinglichen, ja, iiber dieses Ziel waren wir uns
einig. Aber wir haben Probleme mit dem Weg dorthin. Kommen wir
selber ohne Herrschaftsausiibung aus, wenn wir etwas erreichen wollen?
Brauchen wir nicht auch Macht?

Um unsere Erfahrungen zu sichten, haben uns vor allem die Ge-
danken von drei weisen Frauen geholfen: Mary Daly, Jean Baker Miller,
Dorothee Solle.

1. Wir miissen uns auf allen Ebenen dagegen wehren, als Objekte
behandelt zu werden. Das scheint uns, die uns mogliche Arbeit zu sein,
um Herrschaft und Unterdriickung abzuschaffen:

«Mit ihrer Wandlung werden Frauen Herausforderung werden
und Herausforderung schaffen. Um nur eine davon zu nennen:
Wenn Frauen immer kategorisch ablehnen, sich als Objekte ge-
brauchen zu lassen — entweder im weitesten kommerziellen Be-
reich oder in der intimsten Privatsphire — wen wird die Gesell-
schaft dann als Objekt verwenden? Wenn es niemanden mehr gibt,
den man benutzen kann, welche revolutiondren Personlichkeits-
umwandlungen wird dann die dominante Gruppe bei sich selbst
vornehmen miissen?»4

106



Dabei ist wichtig, da} wir wissen: Wir konnen nicht darauf warten, dal3
die Befreiung von irgendwoher kommt, wir selber sind die treibende
Kraft oder niemand. Es gibt uns auch Stirke zu wissen: Wenn wir gegen
die gottlose Verdinglichung, die immer wieder mit uns versucht wird
(in der Werbung, am Arbeitsplatz, im wohlmeinenden Wissen von an-
dern, was gut fiir uns sei und wie wir zu sein haben, bis zur Vergewal-
tigungstendenz in unserer Gesellschaft), ankdmpfen, dann kdmpfen wir
fur die ganze Gesellschaft, fiir ihr Lebendigsein, dann beharren wir auf
der Inkarnation Gottes.
2. Sexismus (sexuelle Gewalt gegen Frauen), schreibt Mary Daly,
«ist der gesellschaftliche Nahrboden fiir die Verdinglichung ’des An-
deren’». Wie kommen wir selber zu andern Werten? Wie definieren
wir «Machty neu? Denn wir brauchen «Macht», aber eine andere,
eine Macht fiir das Leben, keine todliche. Dazu ein zweites Zitat:
«Innerhalb des Patriarchats wird Macht im allgemeinen als Macht
iiber Menschen, Umwelt, Dinge verstanden. Von den bewuft-
werdenden Frauen wird Macht erlebt als M acht des fiir uns und
fiireinander Lebendigseins, indem wir unser wirkliches
Sein durchsetzen gegen die uns im Patriarchat verordnete ver-
fremdete Identitdt (Nicht-Sein).»5
3. Sehr wichtig ist uns auch das Gedicht «Exodus» von Dorothee
Solle geworden. Es half uns die Erfahrung auszusprechen: Es geht lang-
sam voran mit der Befreiung. Wir werden immer wieder unsicher durch
all die Widerstdnde. Wir mochten uns ja auch nicht dauernd aufreiben;
wir haben manchmal das Gefiihl, Amok zu laufen; manchmal haben
wir Visionen, dann herrscht wieder Finsternis. Wir spiiren uns im Kampf
gegen unsere liebsten Menschen, und diese verwechseln manchmal un-
seren Kampf mit Nicht-Liebe, oder unsererseits schwappt der Kampf
um in HaB, und wir sitzen im Dunkeln.
«Als Israel aus Aegypten aufbrach
als die Unterdriickung ein Ende nahm . . .
da horte die Sicherheit auf
da wurde es unbequem
da sank der Konsum . . .
da kam unter ihnen die Angst auf
wohin sie kimen und was nun wiirde . . .»6
Als Israel die Selbstbestimmung wihlte statt der Fremdbestimmung,
da kamen sie nicht so schnell ins gelobte Land, «da gab es einen langen
Marsch, und viele starben dariibery.
Wir konnten das Gedicht direkt auf unsere Erfahrungen bezichen.
Die Befreiung — die individuelle und die gesellschaftliche — ist ein
Marsch durch viele Wiisten. Wir haben Erfahrungen miteinander ge-
tauscht: Erfahrungen wie ein Mann sich weigert, auch aufzubrechen;

107



Erfahrungen iiber die Risiken, die eine Frau eingeht, wenn sie nicht
bei ihrer Sippe in Aegypten bleibt; Erfahrungen unter ménnlichen
Kollegen am Arbeitsplatz. Erfahrung von Hohn, Schmerz iiber das
Nicht-ernst-genommen-werden. Hunger, Durst, Verfithrungen — viele
Exoduserfahrungen haben Frauen, die aufgebrochen sind. Wir haben
uns Mut gemacht, den ¢marsch durch die wiiste» fortzusetzen.

1 Dorothee Sélle, Maria ist eine Sympathisantin, in: Sympathie, Kreuz Verlag
1978,

2 A.aO.

3 Catharina J. M. Halkes, Ueber die feministische Theologie zu einem neuen
Menschenbild, in: Frauenbefreiung, Hrsg. v. E. Moltmann-Wendel, Kaiser
Verlag 1978,

4 Jean Baker Miller, Die Starke weiblicher Schwache, Zu einem neuen
Verstandnis der Frau, Goveris 1977, S, 74,

5 Mary Daly, Der qualitative Sprung Uber die patriarchale Religion, in:
Frauenoffensive Journal Nr, 9, Jan, 78, S. 3.

6 Dorothee Sdlle, die revolutiondre geduld, wolfgang fietkau verlag 1974,
S, 12,

MONIKA STOCKER

Frauen fur den Frieden
Der harmlose Weg?

Eine Bewegung vorstellen zu wollen, ist ein schwieriges Unterfangen,
und ich spiire Widerstand, inneren und #duBeren: wie kann ich das,
was fliet, wichst und sich bewegt, anhalten und es wigen wollen?
Ich versuche es als meine personliche Momentaufnahme.

Die Aktion

Sie mogen von den Frauen fiir den Frieden im Zusammenhang mit
der Ziircher Wehrschau gehort haben; Sie mégen uns begegnet sein an-
IaBlich unserer Veranstaltung im Ziircher Borsensaal im Zusammen-
hang mit der UN-Abriistungskonferenz, oder Sie haben von unserem
Brief an die National- und Sténderite gelesen im Hinblick auf die
Motion Friedrich oder wo auch immer. Es mogen Thnen verschiedene
Assoziationen, verschiedene Akzente und verschiedenartige Bilder auf-
tauchen, Bilder, in die hinein wir uns stellen und die wir uns geben.
Unsere Aktion ist noch bescheiden, bunt, vielleicht diffus, wenig strate-
gisch und nicht immer logisch; wenn sie uns gelingt, so ist sie original
und originell,

108



	Frauen haben Exoduserfahrungen

