
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 74 (1980)

Heft: 3

Artikel: Soziales Engagement der Kirche und politischer Anstoss : zur
Absetzung des Johannes Chrysostomos als Bischof von Konstantinopel
; Geschichte und Aktualität ; Johannes Chrysostomos - Werdegang und
Wirken in Antiochien ; Bischof von Konstantinopel ; Kirch...

Autor: Brändle, Rudolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-142826

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-142826
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


RUDOLF BRÄNDLE

Soziales Engagement der Kirche
und politischer Anstoss

Zur Absetzung des Johannes Chrysostomos
als Bischof von Konstantinopel

Geschichte und Aktualität

Das Problem, das unter dem Titel «Soziales Engagement der Kirche und
politischer Anstoß» angezeigt ist, erscheint heute so aktuell wie zur Zeit
des Johannes Chrysostomos. Meine Absicht ist allerdings nicht eine

Darlegung der gegenwärtigen Sachverhalte und Probleme. Ich möchte
vielmehr als Kirchenhistoriker über dieses Thema sprechen. Darum habe
ich es eingegrenzt auf eine bestimmte historische Situation — die sechs
Jahre des Patriarchats von Johannes in Konstantinopel (397-403) — und
auf eine bestimmte Problematik — die Auseinandersetzungen und Wirren,

die zur Absetzung von Johannes geführt haben. Ich habe beim
Nachdenken über diese mehr als eineinhalbtausend Jahre zurückliegenden

Ereignisse aber die heutige Lage und Problematik keineswegs aus
dem Auge verloren. Ich bin der Ueberzeugung, daß die Frage nach
den geschichtlichen Zusammenhängen, in denen wir stehen, keine
beiläufige und minderwertige Frage ist. Wir verstehen nicht, wer wir sind,
wenn wir nicht verstehen, wie wir geworden sind. Für Theologie und
Kirche kommt noch etwas Wichtiges hinzu: Theologie und Kirche

leben wesentlich von der Erinnerung. Erinnerung nicht an gute alte Zeiten,

wir werden sehen, daß sie zumindest zur Zeit des Chrysostomos so
gut gar nicht waren, sondern Erinnerung an die großen Taten Gottes.
Theologie und Kirche werden daran festhalten müssen, daß sich aus der
Vergangenheit lernen läßt, ja daß sich vielleicht da und dort lernen läßt,
wie man es machen soll, und nicht bloß, wie man es nicht maohen soll.

Johannes Chrysostomos — Werdegang und Wirken in Antiochien

Johannes — die Nachwelt hat ihm den ehrenden Zunamen Chrysostomos

(Goldmund) zugelegt — hat die Würde des bischöflichen Thrones
der Hauptstadt nicht gesucht. Er ist in Antiochien am Orontes, der
Metropole Syriens, aufgewachsen, hat hier beim berühmten Redner Liba-
nios Rhetorik studiert, ist vom großen Exegeten Diodor von Tarsus in
die Kunst der Bibelauslegung eingeführt worden, hat dann einige Jahre
als Mönch und später auf dem Berge Silpios als Eremit in einer Höhle

75



gelebt. Schließlich ist er in die Welt zurückgekehrt und in den Dienst
der antiochenischen Kirche aufgenommen worden. Während elf
Jahren wirkte er in seiner Vaterstadt als Presbyter. In dieser Zeit hielt er
den Großteil seiner Predigten. Als Prediger gewann er auch die Achtung
und Zuneigung des Kirchenvolks. In den Schreckenstagen im Frühjahr
387 bewährte er sich als großer Seelsorger. Anläßlich einer
Steuererhöhung hatte das Volk in einem plötzlichen Tumult die kaiserlichen
Bildsäulen gestürzt und geschändet, eine furchtbare Strafe stand zu
erwarten. Die ganze Stadt, in der einzelne Exekutionen bereits
begannen, war von lähmendem Entsetzen gepackt. Johannes hielt während

dieser Tage die berühmten Säulenreden, in denen er die Gemeinde
aufzurichten versuchte. Er besuchte die Gefangenen, ging persönlich
zum Kommandanten und bat um Milde. Der Bischof von Antiochien
reiste nach Konstantinopel zum Kaiser. Nach bangen Wochen des
Abwartens wurde der Stadt endlich die kaiserliche Begnadigung zuteil.

Bischof von Konstantinopel

Der Ruf von Johannes drang in den folgenden Jahren weit über die
Grenzen seiner Stadt hinaus. Als am 26. September 397 der Patriarch
von Konstantinopel, Nektarius, starb, beschloß der allmächtige Minister

Eutropius, Johannes zu dessen Nachfolger zu machen. Er teilte seine
Pläne niemandem mit, sondern gab nur dem kaiserlichen Statthalter
in Antiochien die Anweisung, er solle Johannes unverzüglich nach
Konstantinopel bringen. Eines Tages, gegen Ende November 397,
erhielt Johannes vom Statthalter Asterius die Einladung, sich bei den vor
dem romanesischen Tor gelegenen Martyrien mit ihm zu treffen.
Ahnungslos fand sich Johannes ein. Der Statthalter bat ihn, in seinem
Wagen Platz zu nehmen und fort ging's mit der Eilpost Richtung Tarsus
— Konstantinopel. Unterwegs eröffnete ihm der Statthalter, er sei zum
neuen Bischof der Residenzstadt ausersehen. Wir wissen nicht, welche
Gedanken Johannes bei dieser Mitteilung bewegten. Wir wissen auch
nicht, welche Beweggründe Eutropius zu seiner Wahl geführt haben.
Wahrscheinlich ist, daß er sich für die Hauptstadt und ihre Kirche einen
glänzenden Redner wünschte, möglich auch, daß er mit seinem einsamen
Entscheid die mühsamen Kämpfe und häßlichen Intrigen umgehen
wollte, die sidh regelmäßig bei der Besetzung wichtiger Bischofssitze
abspielten.

Am 15. Dezember 397 erhielt Johannes die Bischofsweihe. Im Vorfeld

dieser Feier kam es zu wüsten Auseinandersetzungen, die schon den
Keim der späteren Katastrophe in sich trugen. Die Weihe sollte durch
Theophil, den Patriarchen von Alexandrien, vorgenommen werden.
Dieser aber weigerte sich. Er hätte gern eine ihm ergebene Figur auf

76



dem wichtigen Sitz gesehen. Eutrop aber zwang Theophil mit der
Drohung, er werde ihm sonst wegen unlauterer Machenschaften den
Prozeß machen lassen, die Weihe vorzunehmen. Widerwillig fügte sich
Theophil. Aber er vergaß weder Eutropius noch Johannes, der ohne sein
Zutun in diese schwierige Situation geraten war, die Demütigung.

Konstantinopel war um das Jahr 400 eine glänzende Stadt mit
rund 300 000 Einwohnern. Schon Gregor von Nazianz hatte das neue
Rom als Stadt gepriesen, die alle andern übertreffe. Eine Beschreibung
der Hauptstadt, die etwa zwanzig Jahre nach dem Tod von Johannes
Chrysostomos angefertigt wurde, zählt an Sehenswürdigkeiten auf: das
Kapital, den großen Zirkus, zwei Theater, acht staatliche und 153 private
Bäder, acht große Wasserleitungen, vier Basiliken für Samts- und
Gerichtssitzungen, vierzehn Kirchen, darunter die Apostelkirche und die
Agia Sophia, die Bischofskirche, vierzehn große Paläste und 4 380 Häuser,

die sich ob ihrer Größe und Pracht vor der Menge der gewöhnlichen

Wohnungen auszeichneten. Als Zentrum der politischen
Verwaltung, als ökonomischer Mittelpunkt, als Stadt des Konzils von 381

war Konstantinopel der wichtigste Ort in der östlichen Hälfe des römischen

Imperiums. Wie in anderen Städten bestanden auch hier große
soziale Unterschiede. In Konstantinopel war die Kluft zwischen den
Reichen, die zum Teil über gigantische Vermögen verfügten, und der
Masse der Armen besonders ausgeprägt.

Kirchliche Reformen

Die Kirche befand sich beim Amtsantritt von Johannes in einem
lamentablen Zustand. Gregor von Nazianz, sein Vorgänger im Bischofsamt,

hatte angesichts der Widerstände im Klerus und der vielfältigen
Intrigen nach kurzer Zeit auf seine Würde verzichtet und war

zurückgetreten. Nektarius, der Nachfolger Gregors, zeigte während seiner
16jährigen Amtstätigkeit weder die Neigung noch die Fähigkeit, die
dringend nötigen Reformen durchzuführen. Außerordentlich schwierig
und komplex waren also die Aufgaben, die sich dem neuen Bischof
stellten. Doch die Zeichen standen günstig. Die Bevölkerung von
Konstantinopel nahm Johannes begeistert auf und schien die resignierte
Behauptung Gregors von Nazianz Lügen zu strafen, der bei seinem
Rücktritt erklärt hatte: «Die wollen nur Redner, keinen Priester.» Ar-
kadius, der Kaiser, und seine Gemahlin Eudoxia waren freundlich
gesinnt. Eudoxia nahm sogar an einer Prozession teil und trug eigenhändig
die Reliquien des hl. Phokas in die Stadt. Großes Ansehen beim Hof und
im ganzen Volk erwarb sich Johannes durch sein mutiges Auftreten
gegen den gotischen Heerführer Gainas. Dank seinem Verhandlungsgeschick

konnte die Gefahr der Besetzung Konstantinopels durch die
Goten abgewendet werden.

77



Mit diesen Erfolgen gab sich Johannes indes nicht zufrieden. Er
wollte mehr, er wollte die konstantinopolitanische Kirche reformieren.
Johannes begann mit Reformen im eigenen Haus. Während der Amtszeit
seines Vorgängers war der bischöfliche Palast abgebrannt. Nektarius
hatte die neue Residenz mit großem Aufwand und Luxus wieder
aufbauen lassen. Dem Bischof der Hauptstadt oblagen ja viele
Repräsentationsaufgaben, durchreisende Bischöfe und andere Würdenträger mußten
standesgemäß aufgenommen werden. Der Neubau war beim
Amtsantritt von Johannes noch nicht vollendet. Kostbare Marmorsäulen und
viele andere wertvolle Baumaterialien lagen für den Weiterbau oder
die Ausschmückung des schon Fertiggestellten bereit. Johannes aber
wollte in apostolischer Einfachheit wohnen. Er verkaufte den Marmor
und verwendete den Erlös für den Bau von zwei Spitälern. Für den
gleichen Zweck ließ er einen Teil der Kostbarkeiten aus dem Kirchenschatz

veräußern. Dann überprüfte er mit dem Verwalter des kirchlichen

Haushaltes die laufenden Ausgaben. Wo er etwas überflüssig
oder zwecklos fand, kürzte er rigoros. Die größten Abstriche machte
er beim bischöflichen Haushaltbudget. Seiner Aufmerksamkeit entging
es nicht, daß hier grobe Mißwirtschaft herrschte. Johannes erklärte diese
Verschwendung für Diebstahl am Eigentum der Armen. Ziel seiner
Maßnahmen war der umfassende Ausbau der sozialen Arbeit der
Kirche. Mit diesen Reformen stieß er zum ersten Mal auf Widerstand.
Vor allem eine Reihe von Bischöfen aus der Provinz, die sich über lange
Monate hinweg in der Hauptstadt aufgehalten und an ein angenehmes
Leben gewöhnt hatten, waren verärgert, daß die üppigen Gastmähler im
bischöflichen Palais wegfielen. Sie nahmen Anstoß daran, daß Johannes
allein und sehr kärglich zu speisen pflegte. Aus ihren Reihen sollten sich
später die Leute rekrutieren, die auf der Eichensynode Johannes zu Fall
brachten.

Widerstand regte sich auch, als er daran ging, den Klerus zu erneuern.

Er bestimmte, daß zwei Diakone, von denen der eine des Mordes,
der andere des Ehebruchs schuldig waren, aus dem Klerus ausgeschlossen

wurden. In Ephesus ließ er eine Reihe von Bischöfen absetzen, die
sich ihr Amt durch Bestechung verschafft hatten. Mönche, die sich in
den vornehmen Häusern der Hauptstadt herumtrieben, schickte er in
ihre Klöster auf's Land zurück. In Mönchskreisen, auch bei ihrem
Führer Isaak, erregte Johannes Aergernis mit der Aussage, ein
weltlicher Mann, der seine Pflichten gegenüber seiner Familie, dem Nächsten

und der Stadt erfülle, sei ihm lieber als ein untätiger Mönch. Er
mag sie auch verunsichert haben durch den Nachdruck, mit dem er
die Barmherzigkeit, die liebevolle Zuwendung zum Mitmenschen, höher
bewertete als alle asketischen Uebungen. Johannes hat tatsächlich den
Wert der Askese relativiert, obwohl er persönlich bis an sein Ende ein

78



asketisches Leben führte. Aber für ihn stand seit den Tagen seiner
Rückkehr aus der Eremitenhöhle nach Antiochien der soziale Charakter

des christlichen Glaubens fest. Das eigene Heil ist auf Gedeih und
Verderb mit dem Heil des Nächsten verbunden. Die steilsten asketischen

Leistungen sind nichts Großes, wenn darob der Mitmensch
vergessen wird. Nichts ist kälter als ein Christ, der nichts für das Heil
seiner Mitmenschen tut.

Gesellschaftskritik

Johannes Chrysostomos bleibt auch als Bischof der Hauptstadt der
sozialkritische Prediger, der er als einfacher Priester in Antiochien war.
Er versteht sich als Anwalt der Armen. Als ihr Abgesandter tritt er vor
die Gemeinde. Mit nicht nachlassendem Eifer predigt er das Evangelium
als eine Kraft, die das Leben des Einzelnen und die sozialen Zustände
verändert. Eindringlich schildert er in der überfüllten Sophienkirche

das Elend der Armen, die nicht genug zum Essen haben, an
Krankheiten leiden, invalid sind, ihre Kinder zum Betteln abrichten.
«Wie könnt ihr nach dem Gottesdienst ungerührt durch die Reihe der
Bettler hindurchgehen, als ob es nicht Menschen, sondern Steinsäulen
wären?», fragt er seine Hörer. Die Armen langsam in ihrem Elend
verkommen lassen, ist nicht weniger schlimm als ein Mord. Wie kann man
als Christ sein Geld für Luxusgüter ausgeben, wenn andere vor Hunger
umkommen? Wie ganze Vermögen verschleudern für Kleider, Schmuck
oder für Kunstwerke und lebendige Menschen dem sicheren Tod
überantworten? Wie kann man sich prunkvolle Paläste bauen lasssen — von
ihrer Pracht legen die Ausgrabungen der Neuzeit Zeugnis ab — wenn
in der gleichen Stadt Menschen auf der Straße liegen?

Die Stellung des Chrysostomos zum Reichtum ist außerordentlich
kritisch, kritischer als die der meisten Kirchenväter. Er kann so weit
gehen zu sagen, die Wurzel des Reichtums liege notwendigerweise in
einem Unrecht. Gott hat nicht den einen reich und den andern arm
erschaffen. Er hat allen dieselbe Erde als Gemeingut übergeben. In Ehren
reich zu sein, ist nicht möglich. In seiner Predigt «Domine, non est in
nomine» setzte Johannes sich mit der Behauptung auseinander, aller
Reichtum sei ein Geschenk aus der Hand Gottes. Die Reichen, die ihren
Besitz so verteidigen, berufen sich dafür auf Haggai 2, 8: «Mein ist das
Silber, und mein ist das Gold, spricht der Herr.» Sie haben aber diesem
Prophetenwort noch einen Zusatz beigefügt: «und ich werde sie geben,
wem ich will». Johannes weist diesen Mißbrauch der heiligen Schrift
entschieden zurück. Mit besonderer Schärfe wendet er sioh gegen die
Spekulanten, die die Notlage ihrer Mitmenschen ausnutzen. Er spricht
von Leuten, die eine Hungersnot herbeiwünschen, damit ihr Gold sich

79



vermehrt. Von Leuten, die das Getreide aufspeichern, damit die Preise
in die Höhe gehen, auch von solchen, die Getreide und Wein durch
unsachgemäße Lagerung verderben lassen. Mit scharfem Auge analysiert:
Chrysostomos die soziale Lage der konstantinopolitanischen Bevölkerung.

Und mit allen Mitteln, die ihm zur Verfügung stehen, versucht er,
in dieser Situation den christlichen Glauben und die ihm entsprechende
Praxis zu verkündigen.

Es ist eindrücklich zu sehen, mit welcher Hingabe Johannes um
das Verständnis der Reichen ringt. Die Worte, die er an ihre Adresse
richtet, sind nie von Haß erfüllt. Er ist vielmehr von der Sorge um ihr
Heil umgetrieben. Wer sich vor der Not des Nächsten verschließt, kann
nicht glücklich werden und wird das ewige Leben nicht finden. Johannes
ist immer von doppelter Sorge bewegt! Die Armen sollen von ihrem
Elend befreit und die Reichen aus den Fesseln des Geizes erlöst werden.

Die Begründung der Sozialethik

Ein neutestamentlicher Text vor allem ist in diesem Zusammenhang
wichtig geworden für Chrysostomos! Matth. 25, 31-46, die Worte, in
denen der Auferstandene sagt, daß alles, was einem Geringen getan wird,
ihm getan wird. In meinem Mitmenschen, im Armen tritt mir Christus
entgegen. In ungezählten Wendungen, mit allen Mitteln seiner Rede,
zeigt Johannes den Hörern, daß ihnen der Auferstandene heute begegnet.
Heute leidet Christus Hunger und Durst, irrt fremd durch die Gegend,
ist der Kleider beraubt, wird von Krankheit geplagt, liegt gebunden
im Gefängnis. Johannes hält seiner Gemeinde den Gekreuzigten vor
Augen, den in Hunger, Durst und Nacktheit leidenden Christus, nicht
als eine Gestalt der Vergangenheit, sondern als den Auferstandenen, der
heute unter uns ist. Chrysostomos entwickelt damit eine neue Begründung

der Sozialethik. Mein Mitmensch führt mich in die Gegenwart des
Auferstandenen. Mein Verhalten gegenüber dem Nächsten gewinnt
dadurch die Qualität des Gehorsams oder Ungehorsams gegenüber Jesus
Christus. Darum ist die Liebe zum Mitmenschen, die Barmherzigkeit,

nicht eine unter Vielen christlichen Tugenden, sondern die Mutter
aller Tugenden. Beim Nachdenken über Matth. 25, 31-46 geht Johannes
Chrysostomos ein neues Verständnis der Leiden des Herrn auf. Die
Passion Jesu Christi ist nicht auf das Leiden am Karfreitag beschränkt,
sie geht weiter. Jesus Christus leidet heute um unsertwillen. «Hier auf
Erden dürstet er, hier hungert er; er dürstet aber, weil er nach deinem
Heil durstig ist. Darum geht er als Bettler, darum geht er nackt einher,
um dir zum ewigen Leben zu verhelfen.»

Wir wissen, daß die Hörer die Predigten des Chrysostomos
vielfach mit Begeisterung aufnahmen. Oft haben sie ihn mitten in einer
Predigt mit mächtigem Beifall unterbrochen. Nach einer solchen

80



Ovation hat Johannes einmal festgehalten: «Wir wollen nicht bei bloßen
Beifallsbezeugungen stehen bleiben, sondern das Gesagte auch in die
Tat umsetzen. Denn was hilft euer Händeklatschen und Beifallrufen?
Nur eines verlange ich von euch, daß ihr durch Taten den Beweis für
euer Ergriffensein durch meine Worte liefert...»

Widerstand

Wir wissen aber auch, daß sich vereinzelt Widerstand gegen die
angriffige Almosenpredigt des Chrysostomos regte. Johannes berichtet selber

von solchen Stimmen, die sagen: «Werde doch, bitte, deinen
Zuhörern nicht lästig und unerträglich; überlaß das Almosengeben doch
dem freien Willen und dem eigenen Ermessen der Zuhörer. So, wie du
uns jetzt herabwürdigst, machst du uns ja rot vor Scham.»

Erst recht aber flackerte der Widerstand auf, wenn der große
Bischof zu konkreten Maßnahmen riet oder diese selber ergriff.

In Konstantinopel wie auch in anderen Städten war es Brauch,
der Kirche goldene, mit Edelsteinen besetzte Kelche, goldgewirkte
Altardecken, Lampen an Silberketten und anderen kostbaren Schmuck
zu schenken. Johannes kann diesen Brauch nicht einfach beiseite schieben.

Wiederholt betont er, daß er nicht gegen solche Weihegeschenke
sprechen wolle. Sie mögen ihre Berechtigung haben, aber Gott nimmt
lieber Almosen an. Johannes fragt seine Gemeinde: «Was nützt es dem
Herrn, wenn sein Tisch voll ist von goldenen Kelchen, er selber dagegen
vor Hunger stirbt? Stille zuerst seinen Hunger, dann magst du auch
seinen Tisch schmücken, soviel du kannst. Du läßest einen goldenen
Becher herstellen und reichst ihm dafür nicht einmal einen Becher kalten
Wassers. Welchen Gewinn hast du davon? Du fertigst goldgewirkte Dek-
ken für den Altar; ihm selber willst du aber nicht einmal die notwendige
Hülle geben.» Der Bischof argumentiert damit im Grund genommen
gegen den weitverbreiteten Brauch. Ein Zugeständnis ist er bereit zu
machen. Wenn jemand den kostbaren Becher schon gekauft oder die
Spende zum Schmuck der Wände oder des Bodens der Kirche bereits
getaugt hat, soll man ihm nichts sagen, damit der gute Wille des Spenders

nicht gelähmt wird. «Fragt aber jemand vorher, dann leg ihm nahe,
das Geld den Armen zu geben.» Bischof Johannes ist mit seiner
Anregung: zuerst Hilfe an die Notleidenden, dann eventuell Weihegeschenke
für die Kirche, bestimmt bei vielen Reichen, die sich gern ein Denkmal
geschaffen hätten, auf Widerstand gestoßen. Die Kirchen Konstantinopels

waren seit den Tagen Konstantins und auch über die Zeit von
Johannes Chrysostomos hinaus glanzvoll ausgestattet.

(Schluß folgt im Aprilheft.)

81


	Soziales Engagement der Kirche und politischer Anstoss : zur Absetzung des Johannes Chrysostomos als Bischof von Konstantinopel ; Geschichte und Aktualität ; Johannes Chrysostomos - Werdegang und Wirken in Antiochien ; Bischof von Konstantinopel ; Kirchliche Reformen ; Gesellschaftskritik ; Die Begründung der Sozialethik ; Widerstand

