
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 74 (1980)

Heft: 3

Artikel: Ein frag-würdiger Rat : Predigt über Römer 13, 1-7

Autor: Blanke, Huldrych

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-142824

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-142824
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


HULDRYCH BLANKE

Ein frag-würdiger Rat
Predigt über Römer 13, 1-7

Jesu Wort, daß man dem Kaiser geben solle, «was des Kaisers ist, und
Gott, was Gottes ist», ist ironisch gemeint. Denen, die ihn mit der Frage
fangen wollen, ob man dem Kaiser Steuer entrichten soll, entzieht er
sich durch jene bekannte, kluge Antwort, die ihn weder als Romfreund
noch als Romfeind diskreditiert, in der sich aber — für den, der «Ohren
hat zu hören» — die Ueberzeugung verbirgt, daß es einen Kaiser nächstens

nicht mehr geben wird. Bald wird die Römer-Herrschaft durch die
Gottesherrschaft beseitigt. Tut der römischen Obrigkeit also noch den
Gefallen der Steuer für diese ihre letzte Frist, will Jesus sagen. Bald
findet sie ihr Ende und ihr Gericht mit allen, die jetzt herrschen, deren
Herrschaft längst pervertiert ist in Ausbeutung und Unterdrückung.
«Ihr wißt, daß die, die über die Völker herrschen, sie unterjochen und
die Großen über sie Gewalt üben» (Mt. 20, 25).

Ganz anders beurteilt Paulus die irdische Obrigkeit in Römer 13.
Sie hat den Auftrag von Gott, die Ordnung zu sichern und Gerechtigkeit

zu üben, und sie ist dazu nach seiner Meinung nach wie vor in
kompetenter Weise in der Lage, «als Gottes Dienerin, die uns zum Tun des
Guten hilft, und Gottes Rächerin für den, der das Böse verübt».

Wie kommt es zu dieser unterschiedlichen Bewertung weltlicher
Ordnung bei Jesus und bei Paulus? Jesus lebt, wie wir andeuteten, in der
gewissen Erwartung des durch sein Leiden und Sterben vermittelten, also
in Kürze anbrechenden Gottesreichs und sieht in dessen Anbruch die
jetzt Herrschenden ihr ihnen gehörendes Gericht finden. Paulus hingegen
ist mit der Tatsache konfrontiert, daß diese Welt mit Jesu Sterben
nicht aufgehört hat, sondern weiterbesteht, und als denkender Christ
sucht er mit diesem Gang der Ereignisse fertig zu werden.

Er findet eine Lösung in der Vorstellung einer Zwischenzeit,
in der das Reich Gottes noch nicht voll da ist, aber seiner Vollendung
entgegenwächst. Durch Jesu Sterben und (wie er Damaskus deutete)
Auferstehen sind Reichs-Kräfte wirksam geworden in dieser Welt.
Durch das Sterben und Auferstehen mit Christus erhält der Christ Anteil

an ihrer Wirkung und lebt als Bürger des Reiches Gottes jetzt schon
unter dem vollkommenen Gesetz der Liebe Christi. Zugleich aber bleibt
er auch noch Bürger dieser Welt, deren Gestalt ja noch nicht vergangen
ist und die, um nicht ins Chaos zu fallen, ihre irdischen Ordnungen nach
wie vor braucht. Auch der Christ bleibt also vorläufig diesen
Ordnungen verpflichtet: der Arbeit, der Ehe, dem Besitz. Nur innerlich,

65



nicht äußerlich soll und dart er sich von ihnen lösen: als einer, «der hat
als hätte er nicht». Vor allem behält die Hüterin aller Ordnung, die
irdische Herrschaft, ihre Funktion, aber auch sie nur als Uebergangs-
lösung — was als paulinischer Bewußtseinshintergrund nie zu vergessen
ist! —, für eine Zeit, die mit der baldigen Wiederkunft Christi ihr
Ende findet.

Es gibt in der Geschichte des Christentums immer wieder die
Erscheinung völliger Staatsverneinung; es gibt andererseits die Erscheinung
der Staatsüberschätzung, ja Staatsverklärung. Das Vorläufige wird nicht
mehr in seiner Relativität gesehen, sondern absolut gesetzt. Von dieser
Gefahr soll hier die Rede sein. Schon Paulus selbst war offensichtlich
von ihr nicht ganz frei. Wohl keiner ist unter uns, dem es nicht schwer
fällt, seinen überschwänglichen Worten über den Staat in Römer 13 zu
folgen; Paulus, so finden wir, hätte aus seiner Interims-Sicht gemäßigter

vom Staate reden können. Oder denken wir an die Ratschläge, die
er in seinen Briefen zur Sklavenfrage gibt (wo er den Status quo einfach
akzeptiert) oder zur Stellung der Frau in der Gemeinde (wobei wir
hoffen wollen, daß das Wort von der Frau, die in der Gemeinde schweigen

soll, von einem späteren Abschreiber in seinen ersten Korintherbrief
eingefügt worden ist).

Martin Luther hat dann von Römer 13 her eine Staatslehre
entwickelt, in der die Staatsmacht endgültig alle Relativität verliert und
absolutistische Macht gewinnt. Niemals hätte Luther wie Zwingli die
Tat eines Wilhelm Teil loben können. Niemals wäre ihm der Gedanke an
eine Auflehnung gegen eine auch noch so ungerechte Obrigkeit gekommen.

Sie ist und bleibt von Gott eingesetzt, darum unbedingter
Ehrfurcht wert. Tut die Obrigkeit unrecht, so ist es des Christen Pflicht, zu
leiden und das Kreuz zu tragen. Das war es denn auch, was Luther den
aufständischen Bauern im Bauernkrieg predigte, um schließlich, als sie
nicht hören wollten, die Obrigkeit zu schonungslosem Einschreiten gegen
die «räuberischen und mörderischen Rotten» aufzufordern.

Um von uns zu reden, heute: Die Gefahr, die uns droht, komme, so
will mir scheinen, von der jeweils herrschenden öffentlichen Meinung
her. Niemals aber kann nach dem Evangelium, die vox populi, die
Stimme des Volkes, mit der vox dei, der Stimme Gottes, in Einklang
gesetzt werden. Denkt der Einzelne in seinen politischen Entscheiden
immer zuerst an das, was ihm nützt, so hat Gott das Wohl des Volkes im
Auge. Denkt auch ein Volk immer an sich selbst zuerst, so hat Gott das
Wohl der Völker im Auge. Sind Menschen bestechlich, so bleibt Gott
unentwegt bei seinem Ziel. Sehen die Einzelnen und die Völker in
ihren Entscheiden kaum je über den morgigen Tag hinaus, so hat Gott
immer die Zukunft der Menschheit im Blick. — Auf welcher Seite
stehen wir als Gemeinde — auf der Seite der irdischen oder der gött-

66



liehen Macht? Mir scheint, es sei unübersehbar, wie sehr wir, die Kirche,
immer wieder versucht sind, uns mit politischen Aeußerungen auf einen
Durchschnittswert zwischen biblischen Gesichtspunkten und bürgerlich-
landläufiger Meinung einzupendeln, ja wie oft wir sogar die Flucht in
eine vollends unevangelische Neutralität antreten. Ich denke hier etwa
an die Erklärung des Basler Kirchenrates zur «Banken-Initiative», wo
es heißt: «Die 'Banken-Initiative' ist ein politischer Vorstoß, zu welchem
unsere Kirche als Institution weder befürwortend noch ablehnend
Stellung zu nehmen hat.» Zwar hätten auch kirchliche Gremien «das
Recht, politische Fragen wie die 'Banken-Initiative' öffentlich zu diskutieren.

Die Behandlung soll aber nicht einseitig befürwortend oder
einseitig ablehnend erfolgen, sondern kontradiktorisch.»

In solchem Hang zur Anpassung und Leisetreterei müßten wir uns
wohl korrigieren lassen von Jesus und von Pauli Reich-Gottes-Hinter-
gedanken her. Als Christen sind wir in erster Linie zu Bürgern des
Reiches Gottes berufen, damit berufen, in allererster Linie von diesem
Menschheitsziel her zu denken und von ihm her die gegenwärtige Welt
zu prüfen, auch zu kritisieren. Gewiß mahnt uns Paulus unüberhörbar,
realistisch zu bleiben, nicht ins Schwärmen zu geraten, denn Schwärmer,
die das Reich Gottes schon angebrochen glaubten, hatte er wahrscheinlich

im Auge, als er Römer 13 schrieb. Ebensowenig darf aber der pau-
linlische Gesamtzusammenhang, in dem Römer 13 steht, überhört werden.

Paulus hat Jesus nicht einfach vergessen. Das Reich Gottes ist
im Kommen, und die Gemeinde ist auch für Paulus «Himmelslicht in
dieser Welt» (Phil. 2,5). Sie ist die ekklesia, die «Herausgerufene», als
solche die Vorhut des Kommenden, die in Wort und Tat sichtbare
Zeichen setzt.

An dieser Stelle muß ich nun aber ehrlicherweise meine nicht ganz
unbeträchtliche Resignation bekennen, die in den letzten elf Jahren,
seit 1968, in zunehmendem Maße über mich gekommen ist. Sind wir
nicht alle gekauft — Politiker und Volk, Kirche und nicht zuletzt
der Sprechende —, verwöhnt, ja süchtig gemacht durch den Reichtum,
an dem wir alle ein bißchen partizipieren dürfen, und so in unseren
Entscheidungen gehemmt, ja geblendet? Sind wir nicht verhängt in ein
System, aus dem es, durch seine Stärke und unsere Schwäche kein
Entrinnen mehr gibt, und das in seinem Wachstumsaberglauben schließlich
in einen Abgrund führen muß?

Resignation ist zum Glück nicht das einzige, was ich zu bekennen
habe. Ich bin daran, wieder zu lernen, daß das Reich Gottes nach der
Schrift nicht nur von uns abhängt, von unseren vorschnellen Wünschen,
von unserer Strohfeuerkraft. Ein größerer Wille ist in der Schöpfung
am Werk, eine weltumgestaltemde Kraft in allem, trotz allem. «Aus
Gott, durch Gott, zu Gott», sagt Paulus, sei die Schöpfung unterwegs,

67



«trotz aller Mächte und Gewalten», die uns manchmal so übermächtig
vorkommen.

Diese Kraft macht es uns allerdings nicht billig. Man kauft sie nicht
im Supermarkt. Sie hat eine Stimme, aber diese Stimme redet nicht zu
uns im Multipack der Wörter, sondern in einem Wort, das ein anderes
Hören braucht als das alltägliche. Ich meine damit das visionäre
biblische Bild von der Wüstenwanderung, vom gelobten Land, von der
zukünftigen Stadt. Nur durch nachdenkliche Hingabe, die in die Tiefe hört,
wird dieses Wort hörbar, sichtbar. Nur so kann es Macht gewinnen in
uns und unsern Kleinglauben verwandeln in Glauben, in Hoffnung, in
Liebe.

Gottes Kraft macht es uns zweitens nicht billig, weil sie sich bewähren

will unter dem Kreuz. Sie zieht unser Leben hinein in Christi Sterben

und Auferstehen. Im Vertrauen auf Gottes längeren Atem und
bewegt von diesem Atem, verwandeln wir uns aus Mitläufern der
öffentlichen Meinung zu Vorläufern der zukünftigen Stadt. Solche
Beatmung hat einen Albert Schweitzer, einen TuUio Vinay, einen Ernesto
Cardenal bewegt, mit ihren Kommunitäten Vorzeichen des Kommenden

zu setzen. Sie kann Wiederbelebung auch in unseren Städten, in
unserm Dorf bewirken. Dabei bleibt es nioht ausgeschlossen, daß sie
uns einmal auch in die Illegalität führt, zum Beispiel im Blick auf den
Abbruch eines Hauses oder den Bau eines Atomkraftwerkes. Die
bestehende Rechtsordnung ist recht und gut und nötig, aber von der
kommenden her gesehen relativ, und manchmal braucht es ein d e u t-
liches Zeichen — wie es schon einmal von einer kleinen Schar
gesetzt worden ist, von einer Genossenschaft «im Namen Gottes»,
dessen, der «allmächtig» werden will und werden wird.

(Predigt vom 16. September 1979 im Andreashaus Riehen)

Ich habe mteh schon immer gewundert und eigentlich regelrecht empört über
die klerikale Interpretation jenes Satzes, in dem Christus sagt: «Gib dem
Kaiser, was des Kaisers ist und Gott, was Gottes ist» Man hat — so
ungeheuerlich das auch scheint — diesen offensichtlich radikalen, extremistischen,

durch und durch religiösen Satz als gemäßigte und zynisch-realistische
Bemerkung hingestellt. Es ist nämlich völlig undenkbar, daß Christus sagen
wollte: «Mach es möglichst jedem recht, geh' politischen Schererelen aus dem
Weg, versuch' das Praktische des gesellschaftlichen Daseins mit dem
Absoluten des religiösen Lebens zu verbinden, sieh zu, daß du stets zwei

Fliegen mit einer Klappe schlägst».
(Pier Paolo Pasolini, Freibeuterschriften, Berlin 1979, S. 97)

68


	Ein frag-würdiger Rat : Predigt über Römer 13, 1-7

