
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 74 (1980)

Heft: 2

Artikel: Wider die Resignation : Gedanken über die Alternativbewegung seit
1968

Autor: Imfeld, Al

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-142820

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-142820
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


AL IMFELD

Wider die Resignation
Gedanken über die Alternativbewegung seit 1968

1968 war vielleicht ein Ausschnitt aus einer weltweiten Emanzipationsbewegung

oder einem weltweiten Entkolonisierungskampf. Ich erinnere
nur an Vietnam, an die Bürgerrechtsbewegung in den USA, an die
zunehmende Verhärtung in Südafrika und an die Anstrengungen Afrikas,
dem Neo-Kolonialismus nicht in die Klauen zu fallen. In
Lateinamerika entstand die Befreiungstheologie — im Zeichen Che Guevaras.
Auch in der Tschechoslowakei wurde eine Befreiung versucht. All das
hat sich auf die unterdrückten und ebenfalls — psychisch oder gar
physisch — kolonisierten Gruppen (Studenten, Frauen, Arbeiter
in den westlichen Industriestaaten ausgewirkt. Wer 1968 nicht weltweit
und in solchen Zusammenhängen begreift, ist naiv und muß nun auch
enttäuscht sein. Er hat es schon damals nicht verstanden, sich in einem
Ganzen zu sehen, in den Geburtswehen einer «neuen Weltordnung».
Es ging doch um Menschen-, Völker-, Bürgerrechte. Es ging um neue
Wege, um ein weltweites «ujamaa» (in Anlehnung an die Arusha-
Erklärung des tansanischen Präsidenten Julius Nyerere von 1967).

Man kann aber auch sagen, 1968 war eine Phase im Leben. Ich
gebrauche ein sehr gefährliches Bild: 1968 war der Pubertät im Leben
vergleichbar. Zehn Jahre später: Wir alle sind gewachsen. Wir können
nicht mehr zurück und sagen: «Ja, wie war es doch so schön, als ich
zwölf war!» Jetzt sind wir eben 22, und mit 22 kann man nicht
bedauern, daß man nicht mehr 12 ist. Das wäre infantil. Alles ist ein
Prozeß, ist im Fluß, ist Leben und wenn wir enttäuscht sind, haben wir
gerade das Wichtigste nicht gelernt: das Denken und Leben in
Prozessen, in Kreisläufen, in Widersprüchen.

Vom Ahnen zum Wissen

Ich bin nun freilich der Ueberzeugung, daß wir gelernt haben und
weiter sind. Denn mehr und mehr findet eine Verschiebung vom rein
Quantitativen und Meßbaren, von eins, zwei, drei und dem militärischen

Marschschritt — geradeaus an die Front — zum Qualitativen
und zum Er-Leben (Mit-Leben) statt. Heute sehen wir ein bißchen
klarer. 1968 ahnte zwar ein breiteres Publikum, was bei uns in der Luft
lag, aber durch die regelmäßige und systematische Mißinformation nie
an den Tag kam. Nur blieb es beim Ahnen. Man ahnte bloß, daß es so
nicht mehr weitergehen konnte. Als dann der Bericht des Club of Rome
erschien, als dann die Erdölkrise ausbrach, als dann über den Vietnam-
Krieg auf Umwegen doch mehr politische Information auch zu uns

44



vordrang, da wurde es immer klarer: so geht es nicht. Da ging es vom
Ahnen zum Wissen über: so geht es nicht weiter. Und plötzlich wurde
es Mode und Selbstverständlichkeit, das zu sagen, was wir 1968 bereits
sagen wollten: daß dieser Weg in den Abgrund führt.

Heute kann man wohl frustriert fragen, was denn mit den Politikern

und Managern, den Parteien und Verbänden, mit den Medien und
Zeitungen los ist, da sie immer noch wenig von diesen Fragen und
Sorgen offenbaren. Sie haben Angst und wollen die Frage: wie weiter?
abwürgen. Für die Funktionäre das Status quo soll die Wirklichkeit
nicht existieren. Aber stört uns das? Warum sich ärgern, denn es ist
soziologisch noch immer so verlaufen: die an den Schalthebeln oder
Scharnieren der Macht sitzen, wehren sich bis zum bitteren Ende. So

bröckelt ihr Firnis zuallerletzt erst ab. Genau der gleiche Vorgang
kann im Entkolonisierungsprozeß allüberall beobachtet werden, ob es
der Kongo, dann Kenia, später Angola oder Moçambique war, heute
Rhodesien, Namibia und Südafrika ist, ob es das Militär in Vietnam
oder die Polizei in den Negervierteln der USA betrifft — genauso wie
1968 am Globus. Wie sollen unsere Leute weniger blind sein, wenn ein
selbsternanntes Genie der Weltgeschichte, Henry Kissinger, nichts, aber
auch gar nichts sehen wollte.

Erprobung neuer Formen

Und so komme ich zu dem, was ich glaube: die Abbröckelung geht
weiter. Die Fragen nehmen zu. Aber auch die Ausreden. Die
pseudowissenschaftlichen Deutungen der Mächtigen, die immer neue Studien
finanzieren, um zum Beispiel ja nicht die Tatsache von Zentrum-
Peripherie-Verhältnissen (Nord—Süd, Stadt—Land, Mann—Frau, alt—
jung) akzeptieren zu müssen.

Da all die heutigen Institutionen der alten Ordnung angehören,
kann ich mit Ueberzeugung sagen: die Parteien sind tot, ohne sie
nehmen sich der «Verdammten dieser Erde» wieder an; die Politik ist
tot, ohne sie komme auf relevante Fragen zurück: aber haben wir je
ein Parlament erlebt, das dies tut? Wir leben längst in einer Friedhofkultur.

Für mich ist selbst die Demokratie nicht existent. Wir werden
noch lange für sie kämpfen müssen. Wir besitzen bloß Floskeln, aber
wenig Wirklichkeiten. Gibt es Demokratie im kirchlichen Bereich?
Gibt es sie im Betrieb oder in der Schule? Wie soll sie, ohne flankierende
Formen im alltäglichen Bereich, plötzlich im sogenannten politischen
Bereich möglich sein? Was heißt da noch Politik? Für Demokratie
kämpften wir schon 1968, aber wir konnten diese Forderung nicht klar
genug und allen einleuchtend formulieren. Für die meisten war es ein

45



Protest. Erst in der Zwischenzeit hat sich manches mit Inhalten gefüllt,
ist konkreter und anschaulicher geworden.

Es dämmert. Natürlich schweigt man dieses Tagen tot. Wenn schon
von Alternativlern gesprochen oder geschrieben wird, dann bloß unter
dem Aspekt ihrer Zerstrittenhedt. Man sagt vorwurfsvoll, wir
Alternativler seien nicht organisiert und zu wenig politisch. Aber wir wollen
doch beides nicht sein. Wir wollen neue Formen erproben. Sonst hat
doch das Ganze keinen Sinn.

Wir wollen die Vielfalt. Wir wollen kein Block sein. Das hat man
von 1968 gelernt: wir waren zu wenig diffus und sind en bloque in die
Klingen gelaufen, in die Klingen von Computers, von Cinceras, von
Bertschis. Leicht konnte so alles zerschlagen werden.

Wir wollen vorderhand das Oben gar nicht. Wir versuchen an der
Basis, unten, im Volk und zerstreut zu bleiben. Wir glauben an die
Dezentralisierung und an eine gewisse Zerstreuung. Wenn wir schon
nicht mehr an Parteien glauben, warum sollen wir dann eine neue
gründen? Wir besinnen uns auf Bewegungen und möchten Viren
sein, die Fieber erzeugen.

Wir wollen Variationen, um bewußt die Manie des Monokausalen
und der Monokulturen zu durchbrechen.

Wir fordern mehr Menschen und weniger Maschinen, mehr
Prozesse und weniger punktuelle Projekte. Wir sind nicht gegen die
Technik, nur gegen die Technologen — eine moderne Variante der
Theologen. Uns interessiert die Wahrheit weniger, dafür das Leben
umso mehr.

Alternative Tendenzen

Ich möchte wenigstens antönen. daß auch im Großen seit 1968 etwas
passiert ist:

— Wir sind plötzlich aus dem Wahn und Irrglauben an die
Technologie erwacht. Die ganze Kernkraftmythologie hat doch einige
aufgeschreckt. Diese Bewegung für Vernunft und Alternativen ist heute
nicht nur in der Schweiz zu finden. Wir kennen die europäische
Bewegung, aber es gibt sie selbst in Lateinamerika (Dichter geben davon
Zeugnis), sogar in Südafrika (Dennis Brutus schreibt Gedichte über das
«schreckliche Wissen») und auch auf Sri Lanka (vor kurzem traf ich
bei einem Besuch eine tolle Gruppe um den Theologen Tissa Balasu-
riya, die den Sinn neuer Technologien hinterfrägt).

— Wurde vor zehn Jahren noch belächelt, wer von alternativer,
angepaßter, sanfter oder mittlerer Technologie sprach, und kam man
damit sogar in den Verruf des Neo-Kolonialismus und der Diskriminierung,

so wird heute dieses Thema weltweit diskutiert. Vielen offenkundig

kann das technische Heil weder aus den USA noch aus der UdSSR
kommen.

46



— Oder nehmen wir die Frage nach der Größe. Einige wissen es,
andere ahnen es bloß: alles ist zu groß geworden, uns über den Kopf
gewachsen und beginnt uns wie einst der Drache im Mittelalter zu
verschlingen. Der moderne Sankt Georg ist Eduard Schumacher mit
seiner Philosophie von «small is beautiful». Aber sind wir uns dessen
bewußt, daß gerade diese Idee die größte Subversion ist für eine
Nation, die nur an Superlative (the greatest, the highest, the latest, the
best) und Rekorde glaubt?

— Wir reden heute viel von Eurokommunismus. Die Idee dahinter
ist, vereinfacht ausgedrückt, ein Nein gegenüber den Universalien. Wir
beginnen doch langsam zu zweifeln, daß das Heil von außen oder
oben kommt. Wir führen dieselbe Diskussion bei der Frage nach einem
Dritten Weg oder nach einem «afrikanischen» Sozialismus. Warten wir:
bald kommt der Bumerang zurück in die Theologie. Mission im
religiösen wie im kulturellen Sinn wird neu diskutiert und (sofern sie
weiterhin Sinn haben soll) interpretiert.

— Die Entwicklungspolitik hat sich in nur zehn Jahren gewaltig
verändert. Die «Erklärung von Bern» hat (seit 1968!) einen großen
inneren Prozeß durchgemacht. Auch sie verläßt immer deutlicher die
Forderung nach mehr Entwicklungshilfe (Wachstum!) und fordert die
Ueberprüfung unserer Strukturen. In diesem Sinn war das Manifest
«Entwicklungsland Welt—Entwicklungsland Schweiz» (EWES-Bericht)
höchst aufschlußreich. Vom Entwickeln der Welt — als einem Bekehren

der Welt — kommen wir zurück zum Entwickeln einer menschlicheren

Schweiz, bis zur Hinterfragung unserer sehr papierenen Demokratie.

— Die Umweltdebatte ist nicht verstummt. Langsam wird es
auch hier — weltweit — konkreter. Man besinnt sich auf Vernetzungen
und Verästelungen. Man denkt wieder in Oekosystemen. Man hinter-
frägt unseren Beton und unser Blech. Unsere Architektur und unser
Verkehr kommen endlich unter die Lupe. Wenn 1968 noch von «The
Greening of America» geschwärmt wurde, heißt es heute konkreter
«The Greening of the Cities».

— Die Landwirtschaft kam in den Sog dieser Fragen. Natürlich
nicht offiziell. Die Verbände tun noch immer so, als ob nichts, aber
auch gar nichts passiert wäre. Landwirtschaft wird mit Umwelt und
Energie in Beziehung gesetzt.

— Kurz und gut, all das muß einmünden in die Frage nach neuen
Ordnungen. Und so ist es nicht nur Zufall, daß wir seit 1974 von den
Entwicklungsländern her die Forderung nach einer Neuen
Weltwirtschaftsordnung auf dem Tisch haben. Auf die Dauer gibt es da kein
Ausweichen.

47



Wir sind weitergekommen

Nein, so pessimistisch wie viele sind, bin ich nicht. Für mich grünt es
und es dämmert und tagt. Wir sind weitergekommen. Wir stellen neue
Fragen. Fragen nach dem Sinn. Fragen nach dem natürlichen, menschlichen,

biologischen und gesunden Wachsen, das nie bloß ein
Aufhäufen und Ansammeln war.

Wir stellen aber auch Fragen an die Arbeit. Bis vor kurzem sahen
wir sie nur noch als Fluch. Aber bei den Fragen an die Arbeit stoßen
wir auf die Fragen nach dem Betrieb, der Fabrik, dem Besitz, den
Produktionsmitteln, der Mitbestimmung, der Selbstverwaltung und der
Bürokratien.

Wir stoßen wieder zum Menschen und seinen Rechten vor. Wir
werden trotz allem menschenfreundlicher. Ich glaube, wir haben mehr
Menschlichkeit als 1968, mehr Zärtlichkeit. Wir sind nicht mehr blind.
Wir sehen wieder. Aber wer mehr sieht, hat auch mehr Fragen und
vielleicht Sorgen. Dennoch, wir lernen wieder zu sehen, zu spüren, zu
greifen. Das ist wichtig für mich. Das kann eine Wende einleiten.
Natürlich steht davon wenig in Zeitungen. Aber was ist schon eine Zeitung:
gehört sie nicht zur alten Ordnung? Haben nicht die Chansons und die
Gedichte mehr gebracht? Die eigentliche Auseinandersetzung — auch
in Afrika, Lateinamerika und Asien — geschieht nicht in der Zeitung,
sondern in der Literatur, der Musik oder der Kunst. Hier geschieht
Wichtigeres — und an den Parteien, der Universität, der Kirche, dem
Establishment vorbei. Das sind Formen der Alternative, die sich nicht
formieren oder formulieren lassen.

Es ist wie im Frühling wo es Löwenzahn, Kerbel, Hahnenfuß,
Osterglocken gibt. Die kann man zu einem Strauß zusammenbinden,
aber niemals nur auf EINS reduzieren. Je mehr Gräser, Blumen oder
auch Unkräuter es gibt, desto mehr Herbizide, Pestizide und Fungizide

müssen «sie» entwickeln, um uns wieder zum Verschwinden zu
bringen. Tun «sie» es, dann werden «sie» sich selbst zerstören. Aber uns
Kerbein, Löwenzahn, Hahnenfuß oder Osterglocken werden sie nicht
mehr ausrotten. Und sonst gibt es noch das Spitzgras oder den
Spitzwegerich. Und einmal auch noch einen Baum — vielleicht den
Baum des Lebens.

«Keine Experimente» hieß es einmal in einem betrügerischen Sinne bei
Adenauer, um die Wahlen von 1957 zu gewinnen. Treiben Schmidt, Genscher
und Strauß mit ihrem Atomkonzept nicht das gefährlichste Experiment nach

dem Zweiten Weltkrieg?
(Rudi Dutschke in seinem letzten Interview, erschienen am 31. Dezember 1979

in der «Süddeutschen Zeitung»)

48


	Wider die Resignation : Gedanken über die Alternativbewegung seit 1968

