
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 74 (1980)

Heft: 2

Artikel: Marginalien zwischen den Jahren

Autor: Hilty, Hans Rudolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-142819

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-142819
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Hunger und Gewalt. Laßt uns gehen mit der Zuversicht, daß wir dabei
nicht allein stehen, sondern immer wieder Leute finden, die unsere
Hoffnung erneuern. Laßt uns gehen mit der Aussicht, daß Gott selbst
dafür eintritt, daß eine neue Welt möglich ist.

(Gottesdienst der Evangelischen Studentengemeinde Erfurt
vom 4. Juni 1978 in der Michaeliskirche)

HANS RUDOLF HILTY

Marginalien zwischen den Jahren
Zum drittenmal fand Anfang Januar in der Paulus-Akademie ein Seminar statt
mit dem Titel «Erwachsenenbildung auf gesellschaftliche Veränderung hin»,
gemeinsam veranstaltet von Paulus-Akademie und Tagungszentrum Boldern.
Diese Januar-Tagungen sind ins Leben gerufen worden, um Mitarbeitern und
Freunden gewissermaßen «zwischen den Jahren» Gelegenheit zu
Selbstbesinnung und Selbstbefragung in der eigenen Arbeit zu geben. Gebeten,
Fragen zu formulieren, die ihn beschäftigen, las Hans Rudolf Hilty zu Beginn
des diesjährigen Seminars seine «Marginalien zwischen den Jahren».

Ablaß

Ein Tatbestand, der mich irritiert: Mehr und mehr Lebensbereiche
werden einerseits moralisch pönalisiert, als schädlich erklärt — und
gleichzeitig von den gleichen Kreisen mehr und mehr als Steuerreservoir

eingesetzt. Dies in solchem Maße, daß die Erträge konstituierend
sind für das Funktionieren der Gemeinschaft und ihre soziale Sicherheit.

Das geht von puritanisch-exzessiv umschriebenen «Suchtmitteln»
bis zu Bankgeschäften.

Nun bin ich in der Sache oft einig mit Freunden, die solche
Perspektiven errechnen (allerdings dort nicht, wo schon ein halber
Schritt weiter das Leben als solches zur Sucht erklären müßte).
Was mich stört, was meine Auffassung von Mündigkeit des Menschen
beleidigt, ist die Doppelzüngigkeit. Man stellt das und das als
schädlich hin, für den Einzelnen und für die Gemeinschaft, und man
rechnet doch gleichzeitig damit, daß sich die Menschen von diesem
«schädlichen» Tun nicht abbringen lassen. Man sagt: trinkt nicht, raucht
nicht usw. — aber man denkt, daß weiter geraucht und getrunken wird,
weil ja sonst die Steuer-Vorausberechnungen über den Haufen
geworfen würden. Man gibt sich empört über die maßlose Aufblähung
des Finanzplatzes Schweiz — und man rangelt gleichzeitig darum, sich
eben diesen maßlos aufgeblähten Finanzplatz als Steuerreservoir unter
den Nagel zu reißen.

38



Diese Doppelzüngigkeit empfinde ich als unwürdig einer solidarischen

Gemeinschaft mündiger Menschen. Es ist die Mentalität des
Ablaßhandels. Sie läuft auf ein sublim-rigoroses Herrschaftssystem und
nicht auf Befreiung hinaus, auf gesellschaftliche Kontrolle und nicht
auf gesellschaftliche Veränderung.

Alternativ, aussteigen

Kaum ein Begriff hat im letzten Jahrzehnt so schillernd seine Bedeutung
gewandelt wie der Begriff «alternativ»: vom Entwerfen einer realen
Utopie über den Marsch durch die Institutionen, die Inszenierung einer
«Szene» und das Backen eines «Kuchens» bis zum so oder anders
eingefärbten Aussteigen: Aussteigen in neuentdeckte Innerlichkeit
oder individuelles Karrieredenken, in Landkommunen, Drogen, Sekten.

Daß dieser Weg für viele mit der Erfahrung der Machtlosigkeit,
mit einer Resignation Wider Willen, mit Erschöpfung verknüpft war
und ist, weiß ich: ich kann da nur für Respekt plädieren.

Gleichzeitig muß ich aber auch für die Einsicht plädieren, daß
ja nicht in erster Linie die Resignation einzelner auf dem Spiel steht,
sondern die Frage, ob und wie weit die bestehenden gesellschaftlichen
Gefäße — also Kirchen, Parteien, Gewerkschaften, unser Erziehungssystem,

unsere Gesetzgebung — zu innerer Toleranz und Veränderungsbereitschaft

fähig, als Reformpotentiale noch da sind. Das heißt auch:
der Respekt vor der Resignation des Einzelnen bedeutet nicht eine Be-
grüssung von Sektenbildungen. Denn Sektenbildungen — mögen sich
in manchen Fällen auch liebenswerte Züge manifestieren (neben den
bekannten selbstzerstörerischen Zügen in andern Fällen) — steigern
notwendigerweise die intoleranten, reform u n willigen, veränderungsfeindlichen

Züge der bestehenden korporativen Gefäße.
Es braucht nicht die Erfahrung der RAF, dies zu erkennen.

Man stelle sich nur für einen Augenblick vor, Enrico Berlinguer würde
sich außerhalb die kommunistische Bewegung, Hans Küng sich
außerhalb die katholische Kirche stellen.

Ich denke an meinen Freund Sergius Golowin, der für alternative
Positionen Sinn hatte, Praxis erarbeitete und Schutz erkämpfte, als
das Wort noch nicht Mode war: seine Wirkung beruht zum
Teil darauf, daß er im Berner Kantonsparlament die Landesring-
Fraktion als Podest hat. Oder ich denke an die neue Genfer Ständerätin
Monique Bauer, die als «Grüne» gilt und von der liberal-konservativen
Partei nominiert wurde. Das ist Politik. Natürlich kann man aus
Neigung oder Resignation der Politik den Rücken kehren; ich
empfinde das auch in einer Demokratie nicht als Sakrileg. Aber man dürfte

39



nicht unpolitisch Politik machen — wie das der Fall wäre, wenn zum
Beispiel in der Bundesrepublik die Grünen einen Sieg von Strauß über
Schmidt ermöglichen würden.

Autorität
Kennzeichnet es das Ende der siebziger Jahre, daß die Menschen wieder
mehr auf Autorität setzen? Es gibt Indikatoren für eine solche
Auffassung: von den Jugendsekten bis zu Khomeini, vom stillen Begräbnis
der Mitbestimmung bis zum neuen Papst. Und doch: Sind diese
Indikatoren so klar? Erwarten etwa die Kinder von den Eltern, die Rekruten

von den Offizieren, die Frauen von den Männern, die Arbeiter
von den Patrons, daß sie wieder mehr Autorität hervorkehren? Und
erwarten das die Strafgefangenen von den Anstaltsdirektoren, die
befreiten Länder von ihren einstigen Kolonialherren?

Wenn ich das alles zusammenzusehen versuche, drängt sich mir der
Schluß auf, daß insgesamt (von besondern Erscheinungen einmal
abgesehen) weniger der Autoritätsglaube als der Opportunismus im
Vormarsch ist. Auch keine schöne Bilanz. Wie groß der bewußte, halbbewußte

oder unbewußte Opportunismus heute ist, bei Einzelnen und
Gruppen, in Parteien, Behörden, Kirchen, unter Lehrern und Eltern,
das freilich erschreckt mich immer wieder.

Opportunismus braucht nicht zu heißen, daß man sein Meinungs-
mäntelchen nach dem Wind hängt. Der Opportunismus, den ich
registriere, manifestiert sich vor allem darin, daß man bereit ist, Menschen
fallen zu lassen, die rein dadurch unbequem geworden sind, daß eine
Gruppe aufgehühnerter Wichtigtuer an diesem oder jenem Lautsprecher
ihre Existenz als anstößig deklariert hat. Da steht dann das Bedürfnis
nach einer stromlinienförmigen Bequemlichkeit gegen die Kreativität
eines individuellen Menschen — Kreativität, die notwendigerweise
unberechenbar ist und gelegentlich ein Aergernis sein kann, das einen
um den Schlaf bringt, um den Schlaf der Gerechten.

Beispiele von ganz verschiedenem Rang: ob der «Tages-Anzeiger»
den Mitarbeiter Meienberg fallen läßt, die Migros den gdi-Leiter Hans
A. Pestalozzi, Jimmy Carter seinen UNO-Botschafter Young oder die
römische Kurie den Theologen Küng: in jedem Fall (und in zahllosen
vergleichbaren Fällen) ist menschliche Kreativität und deren notwendige

Eigenwilligkeit abgestraft worden. Und ich glaube: in jedem
Fall mehr aus Opportunismus als aus Autoritätsbedürfnis — wiewohl
die beiden Attitüden natürlich oft ineinander übergehen.

Bundesverfassung

Zum Entwurf einer neuen Bundesverfassung will ich hier nicht inhaltlich

Stellung nehmen (weil das nicht im Rahmen dieser Margi-

40



nahen Platz hätte). Was mich erschreckt hat, war indessen dies: Kaum
war der Entwurf veröffentlicht, war er auch schon gründlich in
Mißkredit gebracht, gerade bei jenen, die Hoffnung in die Sache
investiert hatten. Warum?

Einmal dadurch, daß ungefähr zur selben Zeit aus dem selben
Haus eine Vorlage kam, die alle gutwillig auf Veränderung hin
Arbeitenden schockierte: die Busipo. Hatten wir das lebensgefährliche
Männerspielzeug nicht zehn Jahre früher schon einmal unter dem
damaligen Kürzel IMP verhindert? Und nun sollte es frisch, frech und
furglerfromm auferstehen? Nein danke. Und kann man sich
vorstellen, daß eine neue — eine «offene» — Bundesverfassung da in guten
Händen wäre? Ich kann es nicht.

Daß sie es nicht ist, wurde ja auch dadurch erwiesen, daß der
Entwurf dem unsäglichsten und unwürdigsten Verfahren unterstellt
worden ist, das unser politisches System kennt, ohne daß es dafür eine
Verfassungsgrundlage gäbe: der Vernehmlassung.

Es gibt Staaten, die besser erkannt haben, daß Oeffentlichkeit,
Offenheit, Transparenz eine wesentiiche Eigenschaft der Demokratie
ist. Da werden Hearings, öffentliche Anhörungen durchgeführt. Ich
hätte mir sehr wohl vorstellen können, daß der Verfassungsentwurf in
jeder Kantonshauptstadt und in jeder Universität und wo auch immer
durch öffentliche Hearings ausgetestet worden wäre. Aber die
Vernehmlassung ist ein allerhöchstens h a 1 b aufgeklärtes Geheimgericht,
ein bürokratischer Aktenvorgang (anstelle des Gesprächs), und sie taugt
zur Meinungsbildung erwiesenermaßen nichts (da würde jedes
Meinungsforschungsinstitut mehr bringen). Das hätte man mit einem
Verfassungsentwurf nicht tun dürfen.

So lange polizeistaatliche Ungetümlichkeiten wie Busipo und KIS
ausgebrütet werden und so lange dieses nur durch schlechte Gewohnheit
(man sagt dann euphemistisch Gewohnheitsrecht) fortlebende und
fortzeugende Vernehm]assungsverfahren nicht als unwürdige kafkaeske
Karrikatur eines demokratischen Vorgangs durchschaut worden ist,
sehe ich — leider — keine Chance, an eine neue Verfassung zu denken.

Gruppe

Zu den traurigsten Erfahrungen des Jahrzehnts zähle ich die rasche
Degeneration der Arbeit in der Gruppe und durch die Gruppe. Ich
bin versucht, vom klassischen Zerfall eines solidarischen Ansatzes zu
reden.

Was geblieben ist: Einerseits die Gruppe als para-psychoanalytische
Boutique, die dem Einzelnen ein Belastbarkeitstraining und eine psychische

Reparaturwerkstätte bietet: ihm also, bestenfalls, hilft, die herr-

41



sehenden, un-solidarischen, als «struggle of life» programmierten
gesellschaftlichen Zustände besser zu bestehen — ohne sie verändern zu
wollen oder auch nur zu hinterfragen. — Und andererseits die Gruppe
als todernste Spielwiese für die radikalsten Beherrschungs- und
Unterwerfungs-Mechanismen, die überhaupt vorstellbar sind.

Unfehlbar

Mit meiner ersten provisorischen Anmeldung zu diesem Seminar habe
ich Max Keller gefragt: «Könnte uns nicht die Paulus-Akademie
— als Glanzlicht unserer Zusammenkunft — vielleicht ein Gespräch
mit Hans Küng anbieten?» Das war Ende November, also «vorher».

Die Verlautbarungen der letzten Wochen, die manche von uns
schockiert haben, führten mich dazu, über Fragen genauer
nachzudenken, die mich bisher — als Nicht-Theologen und Nicht-Katholiken

— wenig berührt hatten, mich nun aber, unter Gesichtspunkten
wie Oekumene, Menschenrechte, Brüderlichkeit, nicht losließen. Daß
ich Antworten eher historisch als theologisch, eher verhaltenspsychologisch

als hierarchisch suchen und finden konnte, liegt auf der Hand. Da
mich die Ergebnisse selber überrascht haben, seien hier knapp ein paar
Elemente angedeutet. Die Hauptfrage: Wie sind Unfehlbarkeit und
Brüderlichkeit zu vereinen?

Nun, es gibt für die Unfehlbarkeitslehre des Ersten Vatikanums die
historische Deutung, daß das Prinzip absolutistischer Monarchie in der
römischen Kirche ein Réduit fand — zu einer Zeit, da die weltlichen
(aber als «christlich», «apostolisch», «katholisch» deklarierten) Kaiser
und Könige an diesem Prinzip nicht mehr festhalten konnten, sondern
Verfassungen akzeptieren mußten, also konstitutionelle Monarchen
wurden, wie etwa der «apostolische» Kaiser von Oesterreich und König
von Ungarn. Und man kennt inzwischen auch das Psychogramm des
alten Herrn, der damals das Unfehlbarkeitsprinzip durchsetzte (manche

sagen: erpreßte). Beides gibt eigentlich wenig her.
Aufschlußreicher ist das Klima, das die frühchristlichen Konzilien

und Bischofssynoden bestimmte, auf denen doch die wichtigsten dogmatischen

Lehrmeinungen formuliert wurden, die über Jahrhunderte für
alle christlichen Kirchen unbezweifelbar blieben. Das war die Zeit, da
das junge Christentum in den Hellenismus gefallen war (wie das
Harnack, Bultmann und andere ausgeleuchtet haben) — und das heißt: in
eine geistige Welt, die süchtig war nach Allegorien, süchtig nach
Zweideutigkeit oder Mehrdeutigkeit. Diesem geistigen Humus konnte sich
das frühe Christentum auch dann nicht entziehen, wenn es die
Unterschiede etwa zum Kult der Capitolinischen Götter in Worte faßte oder

42



wenn es die Einheit des Sohnes mit dem Vater formulierte. Das in den
Texten zu erkennen, war für mich als Kulturhistoriker spannend. Man
nehme — fast zufällig aus der Arianismus-Debatte herausgegriffene —
Sätze wie: «Gott ist Potenz, und der Logos (der Sohn) Akt. Die
Potenz ist selbst Akt, und der Akt ist nur Akt durch die Potenz.
Der Vater ist darum Vater, weil die Potenz den Akt gebiert, und der
Sohn ist Akt, weil der Akt aus der Potenz kommt.» Eine solche Formulierung

ist einerseits im Kern schon fast die Einsteinsche Relativitätstheorie

(man muß für «Potenz» nur «Energie» sagen). Sie erinnert
andererseits daran, wie sehr in dieser manieristischen Allegorie-Sucht
immer auch das Frivole, Laszive mitklang. Tertullian hat formuliert,
das Blut der Märtyrer werde verspritzt wie (oder: als) der Samen Christi.
Solche Bilder mußten für spätere christliche Jahrhunderte als geistliche
Pornographie wirken; man tat denn auch lange genug so, als gebe
es Samen nur in der Botanik und im Landbau.

Worauf es aber ankommt, ist etwas anderes: Gerade diese nach
Allegorie und Mehrdeutigkeit gierende hellenistische Sprache fand
Formeln, denen eben deshalb viele zustimmen konnten, weil sie
mancherlei, verschiedenerlei Ausdeutungen zuließen, weil sie — positiv
gesagt — offen waren.

Nun ist es eine alte Tatsache, daß Sprüche der Pythia wie
Weissagungen von Zauberern und Schamanen als unfehlbar akzeptiert wurden,

gerade weil sie so mehrdeutig waren, daß sie immer recht behalten
mußten. Und darüber können Wir heute nachdenken, ohne uns mit
Arroganz aufzublasen.

Im jungen Christentum trat die allgültige Zukunftsverheißung an
die Stelle der punktuellen Weissagung. Damit brach sich das Prinzip
Brüderlichkeit Bahn — sehr bruchstückhaft, weil ja bereits die Politik
mitmischte (der Arianismus-Streit hatte politische Schwerpunkte). Aber
immerhin begann sich da etwas Hochinteressantes abzuzeichnen. Und
wenn ich das nun ganz verkürzt von heute aus zu formulieren versuche,
müßte ich etwa sagen: Unfehlbarkeit ist das auszeichnende Charakteristikum

von Formulierungen, die es im Geist der Brüderlichkeit
allen gleich recht machen (eingeschlossen künftige Geschlechter). Die
Arbeitshypothese Unfehlbarkeit erfüllt sich in der Offenheit für
die je eigenen Interpretationen der zeitgenössischen Brüder und aller
denkbaren Nachgeborenen.

Das entspricht ganz und gar nicht der kanonisierten Lehrmeinung.

Es ist mir auch bewußt, daß weder die Verteidiger noch die
Kritiker der Unfehlbarkeit heute das s o begreifen. Aber es ist wohl der
Punkt, wo Unfehlbarkeit und Brüderlichkeit und damit auch Oekumene

einander tatsächlich bedingen.

43


	Marginalien zwischen den Jahren

