Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 74 (1980)

Heft: 1

Artikel: Die Achtung des Denkens : Uberlegungen zum "Fall Kiing"
Autor: Spieler, Willy

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-142817

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-142817
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

WILLY SPIELER

Die Achtung des Denkens
Uberlegungen zum «Fall Kiing»

Das Ende einer Hoffnung

Das Zweite Vatikanische Konzil ist endgiiltig tot — wenn nicht nach
dem Buchstaben, so doch nach dem Geiste, der allein lebendig macht.
Das Todesurteil wurde am 15. Dezember 1979 von der «Kongregation
fiir die Glaubenslehre» gefillt. Es lautet: «Professor Hans Kiing weicht
in seinen Schriften von der vollstindigen Lehre des katholischen Glau-
bens ab. Darum kann er weder als katholischer Theologe gelten noch
als solcher lehren.» Geschlagen wurde ein Professor, gemeint war ein
Konzil. Begraben ist jene Hoffnung auf eine Kirche «sine macula et
rugay (ohne Makel und Runzel), die Papst Johannes XXIII. in das
Zweite Vatikanum setzte. Wer wie Kiing am Konzil noch als ¢peritus»
(Experte) auftreten durfte, hat heute die Rache derjenigen zu fiirchten,
die damals aus den ausgefahrenen Geleisen dogmatischer Lehr- und
Leerformeln geworfen wurden.

DaBl Kiing fast zehn Jahre lang als offizieller Lehrer der katholi-
schen Theologie das Dogma von der papsthchen ‘Unfehlbarkeit hinter-
fragen konnte, schien die Hoffnung auf eine neue Kirche wert zu sein.
«Exkommunikation, Suspension, Lehrbefugnisentzug sind in der neuen
Unfehlbarkeitsdebatte bisher nicht vorgekommen und sind auch in
Zukunft nicht wahrscheinlichy, schrieb Kiing im Vorwort zu August
Bernhard Haslers Buch «Wie der Papst unfehlbar wurde» (Miinchen/
Ziirich 1979). Diese Hoffnung hat sich zerschlagen. Um Wahrheit wird
nicht mehr gememsam und bruderlich gerungen, sie wird vielmehr
dekretiert.

In der Schweiz sehen wir uns auch um den Ertrag der «Synode 72»
geprellt. In den Bericht «Kirche im Verstdndnis des Menschen von
heute», der am 17. November 1974 in Chur verabschiedet wurde, durfte
ich zum Beispiel die beiden Sitze einbringen: «Niemand muf3 sich
Normen unterwerfen, die er nicht als Ausdruck des in der Kirche
gegenwirtigen Christus erkennen und daher in seinem Gewissen ver-
antworten kann ... Allen Gliedern steht daher das Recht zu, die
kirchlichen Lehren und Vorschriften innerhalb der Gemeinschaft der
Kirche am Willen Christi zu messen und gemidfB der personlichen Be-
rufung zu befolgen.» (Ziff. 2.2.2) Wo wire da noch Platz geblieben fiir
irgendeine institutionelle Unfehlbarkeit?

Zwar ist Hans Kiing fiir die Kirche «nur» als katholischer Theo-

21



loge, nicht aber auch als katholischer Priester und Christ untragbar
geworden. Daraus konnten wir den SchluB ziehen, daB3 katholische
Priester und Laien weiterhin ihre Zweifel an der Unfehlbarkeit des
Papstes haben diirfen. Nur die Professoren der Theologie miiflten
glauben, was der Papst ihnen verordnet. Wer aber wird bei dieser
Lesart mehr verachtet: der theologische Wissenschaftler oder der theo-
logische Laie? Der theologische Wissenschaftler, nachdem ausschlieB-
lich und ausgerechnet ihm der Verzicht auf intellektuelle Redlichkeit
zugemutet wird? Oder der theologische Laie, der nur deshalb mehr
Meinungsfreiheit genieBt, weil «Rom» ihn ohnehin nicht ernst nimmt?

Das Versagen der Bischofe

Am 30. Dezember 1979 bestitigte der Vatikan nochmals den Entscheid
der Glaubenskongregation. Dieser sei «unausweichlich geworden, um
das Recht der Glaubigen gebithrend zu schiitzen, die von der Kirche
gelehrte Wahrheit vollstindig iibermittelt zu erhalteny. Das Bangen
um einen KompromiB3 in letzter Minute erwies sich als vergebliche
Spekulation auf etablierte Vernunft. Die vierstiindige Beratung des
Papstes mit einer Delegation der Deutschen Bischofskonferenz hatte
wohl in erster Linie die Frage zum Gegenstand, wie das Verdikt gegen
Kiing den aufgebrachten Gldubigen «pastoraly beigebracht werden
konnte.

Wire es dem Papst wirklich um einen Dialog gegangen, er hitte
Hans Kiing nicht verurteilt, ohne ihn zuvor selbst zu horen. Doch ein
solches Gesprach schickt sich offenbar nicht. Der Vorsitzende der
Deutschen Bischofskonferenz, Kardinal Joseph Hoffner, bezeichnet den
Wunsch Kiings, mit dem Papst zu sprechen, als «Ausdruck eines er-
schreckend iibersteigerten Selbstwertgefiihlsy. Einem Papst soll man
gehorchen, in Massen zujubeln, aber ja nicht mit der Bitte um ein
briiderliches Gesprach nahetreten. «Erschreckend iibersteigerty ist
wahrhaftig nicht das Selbstwertgefiihl des Bittenden, sondern die
formale Autoritit, mit der ein solches Gespriach verweigert wird. Ein
Galileo Galilei wurde immerhin noch zu acht Unterredungen mit Papst
Urban VIII. zugelassen . . .

Anders als von der Deutschen Bischofskonferenz, in der so wenig
sachliche Gegner Kiings wie die Kardinidle Hoffner und Ratzinger den
Ton angeben, hitte ich doch von den Schweizer Bischofen — bei allem
Verstiindnis fiir ihre schwierige Lage — nicht die servile Haltung er-
wartet, mit der sie den Entscheid der Glaubenskongregation hinnahmen.
Noch am 16./17. Februar 1974 hat mit ihrer Zustimmung die «Sy-
node 72» gefordert, «daB3 der Geist des Dialogs bei jenen MaBnahmen
zu spiiren sei, welche die Glaubenskongregation oder andere Instanzen
gegeniiber Theologen ergreifen konneny. «In jedem Fally aber solle

22



«der Betroffene das Recht haben, selber einen Verteidiger zu be-
stimmen und Einblick in alle Akten zu erhalteny. Obschon diese selbst-
verstindlichen Regeln eines fairen Prozesses im «Fall Kiing» nicht
eingehalten wurden, fanden die Schweizer Bischofe in ihrer Erkldrung
vom 18. Dezember 1979 kein Wort der Kritik an den vatikanischen In-
quisitoren und schon gar nicht ein Wort der Anerkennung fiir Hans
Kiing. Thr «ecindringlicher» Aufruf, «die Entscheidung des Heiligen
Vaters zu respektiereny, zeugt tatsdchlich nicht von «Selbstwertgefiihly,
schon gar nicht vom christlichen Mut eines Paulus, der auch Petrus
«ins Angesicht widerstehen» (Gal. 2, 11) konnte.

Der politische Hintergrund

Das Vorgehen gegen Hans Kiing ist nicht zuletzt politisch zu verstehen.
Es liegt auf der antisozialistischen Linie des gegenwirtigen Ponti-
fikats (vgl. NW 1979 220ff.). Zwar ist Kiing kein Sozialist. Sein Jesus
steht ¢weder rechts noch links», sondern «iiber allen Alternativen, die
er alle von der Wurzel her aufhebty (Christ sein, Miinchen 1974, S. 252),
also dort, wo er die Politik des Vatikans am wenigsten storen miif3te.
Wer jedoch die Unfehlbarkeit des Papstes in Frage stellt, riittelt gerade
an den ideologischen Voraussetzungen dieser Politik.

Es waren die Hoffner und Ratzinger, die dem letzten Konklave
Karol Wojtyla als Papst vorschlugen, um die vatikanische Kirchen-
politik wieder auf einen antikommunistischen Kurs zu bringen (vgl.
NW 1978 357f.). Das ist ihnen gelungen, in einem Tempo, das uns den
Atem verschldgt. Und wie jeder Antikommunismus friither oder spiter
freiheitsfeindliche Ziige annimmt, nicht anders entwickelt sich heute
die romische Zentrale des Katholizismus. Nach der Art eines autoriti-
ren Fiihrers sieht sich Karol Wojtyla durch die Akklamation der
Massen in Lateinamerika, in Polen und in den USA bestétigt und zum
Schlag gegen cinen Hans Kiing legitimiert. Mit der Restauration einer
dogmatischen Generallinie soll «Rom» wieder seine vorkonziliare
Machtstellung zuriickgewinnen. Sind erst die Kritiker des Dogmas
ausgeschaltet, wird das groBe Aufrdumen mit den katholischen So-
zialisten beginnen. Dieses wurde bislang noch zurlickgestellt, da der
Kampf gegen die politische Linke in der Kirche eine ungebrochene
Autoritdt voraussetzt. Erst muB die dogmatische Einheit wiederherge-
stellt sein, bevor die politische Einheit erzwungen werden kann. Die
politische Einheit wiederum ist unerldBlich, soll sich der Katholizismus
als Bollwerk gegen den Marxismus erweisen.

Dal3 Machtpolitik den Hintergrund des Verfahrens gegen Kiing
bestimmt, zeigt insbesondere die thematische Konzentration auf die
Frage der pédpstlichen Unfehlbarkeit. Obschon Kiing auch die Gleich-
setzung zwischen Jesus und Gott im Sinne des Chalcedonischen Kon-

23



zils von 451 neu zur Diskussion gestellt hat, wurde ihm nicht wegen
seiner Auseinandersetzung mit diesem ungleich wichtigeren und zentra-
leren Dogma der Prozel gemacht. Wie Bischof Georg Moser der
Presse mitteilte, ist anlaBlich des Gespriachs deutscher Bischéfe mit
dem Papst «die Frage der Unfehlbarkeity der «Hauptpunkt der Er-
orterung» gewesen. Fiir die Altkirche ist die Unfehlbarkeit, was die
Souverdnitit fiir den autoritdren Staat: unverzichtbare Grundlage gei-
stiger Gewalt iiber die Glaubigen, die dogmatische Voraussetzung jener
letzten und hochsten Autoritdt, von der sich jedes andere Dogma her-
leitet, der gegeniiber jedes andere Dogma daher zweitrangig bleibt, ja
hinter der selbst die Schriften des Neuen und des Alten Testaments
zuriickstehen miissen.

Die Fehler der Unfehlbarkeit

Das Dogma von der pipstlichen Unfehlbarkeit besagt, daf3 der Bischof
von Rom Fragen des Glaubens und der Sitte mit absoluter Lehrgewalt
(ex cathedra) entscheiden kann, sodaBl seine Entscheidungen aus sich
und nicht auf Grund der Zustimmung der Kirche (ex sese, non autem
ex consensu ecclesiae) irrtumsfrei und unabédnderlich sind. Das Zweite
Vatikanische Konzil fiigt dem freilich hinzu, auch «die Gesamtheit der
Glidubigen» konne «im Glauben nicht irren» (Dogmatische Konstitution
iiber die Kirche, Nr. 12). Was aber, wenn «unfehlbare» Entscheidungen
des Papstes nicht auch von der «Gesamtheit der Glaubigen» angenom-
men werden? Die Diskussion iiber das Unfehlbarkeitsdogma wurde
unvermeidlich. Hans Kiings Studie «Unfehlbar? eine Anfrage» (Ein-
siedeln 1970) formulierte nur, was andere dachten oder aber mit ter-
minologischen Verrenkungen zu verdringen suchten.

Die schérfsten Angriffe gegen die pépstliche Unfehlbarkeit kamen
von seiten der historischen Forschung. Tatsidchlich ist die katholische
Kirche bis 1870 ohne dieses Dogma ausgekommen. Der erste, der die
Iehre von einer péapstlichen Unfehlbarkeit «erfandy», der Franziskaner
Petrus Olivi, wurde am Ende des 13. Jahrhunderts der Hiresie an-
geklagt. Die kirchliche Ueberlieferung kennt sogar Pépste, die — wie
Honorius 1. — von ihren Nachfolgern als Haretiker verurteilt wurden.
Welcher Papst aber ist hdretisch, wenn nicht derjenige, der gegen die
«Gesamtheit der Gldubigen» entscheidet, auch und gerade dann, wenn
seine Entschefldung «ex cathedra» erfolgt?

Nicht w&mger abtriglich ist dem Unfehlbarkeitsentscheid die Art
und Weise, wie er auf dem Ersten Vatikanum von Pius IX., einem
doppelziingigen Despoten mit gestorter Psyche, erprefit und erzwungen
wurde. Die Geschichtsschreibung berichtet von einem Konzil, das
«mehr einem gut organisierten und manipulierten totalitiren Partei-
kongreB als einer freien Versammlung freier Christenmenschen» (Kiing

2%



im Vorwort zu Haslers Buch) glich. Schon 1887 hat der Kirchenhistori-
ker Ignaz Doéllinger dem Erzbischof von Miinchen geschrieben, dieses
Dogma sei mit Zwang und Gewalt zustande gekommen, und mit Zwang
und Gewalt miisse es fort und fort aufrecht erhalten werden. Der
«Fall Kiing» bestitigt einmal mehr die traurige Wahrheit dieser Pro-
phezeiung.

Desavouiert wird das Dogma aber auch durch die freiheitsfeind-
liche Praxis, der es immer wieder Vorschub leistet. Nicht erst heute
legitimiert es den kirchlichen Antisozialismus. Es kam schon zur Zeit
seiner Verkiindigung dem reaktiondren Bediirfnis entgegen, im Kkirch-
lichen Absolutismus eine Stiitze fiir die untergehende Feudalordnung
zu finden. Und es hat nachweisbar den Klerikalfaschismus der dreiBBiger
Jahre ideologisch untermauert. 1933 schrieb zum Beispiel der deutsche
Prialat Robert Grosche: «Als im Jahre 1870 die Unfehlbarkeit des
Papstes definiert wurde, da nahm die Kirche auf der hoheren Ebene
jene geschichtliche Entscheidung voraus, die heute auf der politischen
Ebene gefillt wird: fiir die Autoritdt und gegen die Diskussion, fiir den
Papst und gegen die Souverdnitit des Konzils, fiir den Fiihrer und
gegen das Parlament.» Aus demselben Ungeist ist das Reichskonkor-
dat von 1933 hervorgegangen, eben jener Vertrag Hitlers mit dem
Vatikan, der heute noch der katholischen Kirche in der BRD die
Moglichkeit gibt, c¢inen Hans Kiing von seinem Lehrstuhl zu ver-
treiben . ..

Kiing glaubt mehr als der Vatikan

Kiing hat seine Kritik am Unfehlbarkeitsdogma vor allem sprach-
analytisch begriindet. Danach iibersteigt der Anspruch auf Unfehl-
barkeit ganz einfach die Moglichkeit von Sdtzen. Diese bleiben immer
hinter der Wirklichkelit und folglich auch hinter der Wahrheit zuriick.
Sie sind geschichtlich bedingt, ideologieanfdllig und daher stets liber-
holbar. Selbst ihre Deutung féllt je nach dem kulturellen Hintergrund
des Interpreten unterschiedlich, jedenfalls nie «objektivy aus.

Zu bedenken wire aber auch der logische Zirkel, in dem sich die
Lehre von der pépstlichen Unfehlbarkeit verfingt. Das Konzil von 1870
konnte namlich die Unfehlbarkeit des Papstes nur definieren, wenn es
bei dieser Definition selber unfehlbar war. Wenn aber das Konzil
unfehlbar ist, wie soll dann gleichzeitig der Papst unfehlbar sein? So
oder anders ist unfehlbar nur, wer seine Unfehlbarkeit nicht erst be-
stimmen muB. Sonst kann er gerade fiir die Definition seiner Unfehl-
barkeit keine Unfehlbarkeit beanspruchen. Fiir die Annahme Kkirchli-
cher Unfehlbarkeit vor dem Unfehlbarkeitsdogma aber gibt es keinen
theologischen Grund. Die Schrift vermittelt kein unfehlbares Wissen
um eine Unfehlbarkeit kirchlicher Instanzen.

25



Kiing wollte dem kirchlichen Lehramt zweifellos einen Dienst er-
weisen, als er ihm empfahl, nicht mehr eine Unfehlbarkeit von Sitzen,
sondern eine viel grundlegendere Unzerstorbarkeit der Kirche zu ver-
treten: ein Gehaltensein der Kirche in der Wahrheit des Evangeliums
— trotz aller Irrtiimer im einzelnen (vgl. Kirche — gehalten in der
Wahrheit?, Einsiedeln 1979, und schon: Unfehlbar?, S. 128ff.). Eine
Kirche, die wirklich an diese ihre Unzerstorbarkeit glaubte, konnte
endlich auch eine freie Diskussion iiber Glaubensfragen zulassen. Das
Lehram¢ wiirde die Glaubensinhalte nicht mehr dekretieren, sondern
fiir sie um die Zustimmung der Glaubenden werben, dialogisch mit
ihnen das Einvernehmen suchen. «Gehalten in der Wahrheit», be-
diirfte die Kirche keiner geistlichen Zuchtmittel, um dem Evangelium
treu zu bleiben. Die Vorsteher konnten wieder zu den Gldubigen sagen:
«Wir sind nicht Herren iiber euren Glauben, sondern Mitarbeiter an
eurer Freudey (2. Kor. 1, 24).

Miissen wir aicht den Umkehrschluf3 ziehen, daBl eine Kirche, die
angstlich den Glauben an eine lehramtlich verordnete Satzreligion er-
zwingen will, kaum mehr den Glauben an ihre eigene Unzerstorbarkeit
bezeugt? Wird sie nicht beschimt durch den ungleich tieferen Glauben
eines Hans Kiing, der die Wahrheit nicht in Sitze auflost, sondern
existenziell erfihrt: als den in der Kirche gegenwirtigen Christus, der
ja von sich selber sagt, daB3 er die Wahrheit ist (Joh. 14, 6)? Hans
Kiing glaubt tatsidchlich mehr als der Vatikan.

Zu fragen bleibt, warum Kiing die Unzerstorbarkeit des ange-
brochenen Gottesreiches auf die Kirche — gar nur auf die katho-
lische? — beschrinkt. Wird dieser kirchlich verkiirzte Glaube nicht
iiberholt durch die bisherige Geschichte, die «Geschichte der Sache
C.risti», wie sie Leonhard Ragaz in seinem gleichnamigen Buch nach-
gezeichnet hat? Die liirchen sind zwar vom Reich Gottes nicht aus-
geschlossen, aber sie erscheinen auch nicht als der privilegierte Ort
seiner Verwirklichung, seiner geschichtlich feststellbaren Durchbriiche.
Zu dieser Geschichte gehoren ebensosehr die revolutiondren Ketzer-
bewegungen und die befreienden Sozialismen. Insofern glaubt Kiing
vielleicht doch zu wenig. Der Einwand eignet sich freilich nicht als
Argument fiir die Glaubenskongregation.

Was soll die neue amtliche Parole vom «Recht der Gldubigen auf eine ein-

deutige Darstellung unverduBerlicher Glaubenswahrheiten» (Kardinal Ho6ffner)?

Vielleicht wére es sinnvoller, elementarere Rechte zu respektieren — und wire

es nur das Recht, die Feste nicht vergillt zu erhalten ., Deshalb sei noch

eine Frage hinzugefiigt: Wenn etwas nicht zu Weihnachten paBSit — im Ernst,
kann es dann iiberhaupt unter Christen passen?

(Ludwig Kaufmann in der «Orientierung» vom 15, 1, 1980)

26



	Die Ächtung des Denkens : Überlegungen zum "Fall Küng"

