
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 74 (1980)

Heft: 1

Artikel: Die Ächtung des Denkens : Überlegungen zum "Fall Küng"

Autor: Spieler, Willy

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-142817

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-142817
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


WILLY SPIELER

Die Ächtung des Denkens
Überlegungen zum «Fall Küng»

Das Ende einer Hoffnung

Das Zweite Vatikanische Konzil ist endgültig tot — wenn nicht nach
dem Buchstaben, so doch nach dem Geiste, der allein lebendig macht.
Das Todesurteil wurde am 15. Dezember 1979 von der «Kongregation
für die Glaubenslehre» gefällt. Es lautet: «Professor Hans Küng weicht
in seinen Schriften von der vollständigen Lehre des katholischen Glaubens

ab. Darum kann er weder als katholischer Theologe gelten noch
als solcher lehren.» Geschlagen wurde ein Professor, gemeint war ein
Konzil. Begraben ist jene Hoffnung auf eine Kirche «sine macula et
ruga» (ohne Makel und Runzel), die Papst Johannes XXIII. in das
Zweite Vatikanum setzte. Wer wie Küng am Konzil noch als «peritus»
(Experte) auftreten durfte, hat heute die Rache derjenigen zu fürchten,
die damals aus den ausgefahrenen Geleisen dogmatischer Lehr- und
Leerformeln geworfen wurden.

Daß Küng fast zehn Jahre lang als offizieller Lehrer der katholischen

Theologie das Dogma von der päpstlichen Unfehlbarkeit hinterfragen

konnte, schien die Hoffnung auf eine neue Kirche wert zu sein.
«Exkommunikation, Suspension, Lehrbefugnisentzug sind in der neuen
Unfehlbarkeitsdebatte bisher nicht vorgekommen und Sind auch in
Zukunft nicht wahrscheinlich», schrieb Küng im Vorwort zu August
Bernhard Haslers Buch «Wie der Papst unfehlbar wurde» (München/
Zürich 1979). Diese Hoffnung hat sich zerschlagen. Um Wahrheit wird
nicht mehr gemeinsam und brüderlich gerungen, sie wird vielmehr
dekretiert.

In der Schweiz sehen wir uns auch um den Ertrag der «Synode 72»
geprellt. In den Bericht «Kirche im Verständnis des Menschen von
heute», der am 17. November 1974 in Chur verabschiedet wurde, durfte
ich zum Beispiel die beiden Sätze einbringen: «Niemand muß sich
Normen unterwerfen, die er nicht als Ausdruck des in der Kirche
gegenwärtigen Christus erkennen und daher in seinem Gewissen
verantworten kann Allen Gliedern steht daher das Recht zu, die
kirchlichen Lehren und Vorschriften innerhalb der Gemeinschaft der
Kirche am Willen Christi zu messen und gemäß der persönlichen
Berufung zu befolgen.» (Ziff. 2.2.2) Wo wäre da noch Platz geblieben für
irgendeine institutionelle Unfehlbarkeit?

Zwar ist Hans Küng für die Kirche «nur» als katholischer Theo-

21



loge, nicht aber auch als katholischer Priester und Christ untragbar
geworden. Daraus könnten wir den Schluß ziehen, daß katholische
Priester und Laien weiterhin ihre Zweifel an der Unfehlbarkeit des
Papstes haben dürfen. Nur die Professoren der Theologie müßten
glauben, was der Papst ihnen verordnet. Wer aber wird bei dieser
Lesart mehr verachtet: der theologische Wissenschaftler oder der
theologische Laie? Der theologische Wissenschaftler, nachdem ausschließlich

und ausgerechnet ihm der Verzicht auf intellektuelle Redlichkeit
zugemutet wird? Oder der theologische Laie, der nur deshalb mehr
Meinungsfreiheit genießt, weil «Rom» ihn ohnehin nicht ernst nimmt?

Das Versagen der Bischöfe

Am 30. Dezember 1979 bestätigte der Vatikan nochmals den Entscheid
der Glaubenskongregation. Dieser sei «unausweichlich geworden, um
das Recht der Gläubigen gebührend zu schützen, die von der Kirche
gelehrte Wahrheit vollständig übermittelt zu erhalten». Das Bangen
um einen Kompromiß in letzter Minute erwies sich als vergebliche
Spekulation auf etablierte Vernunft. Die vierstündige Beratung des

Papstes mit einer Delegation der Deutschen Bischofskonferenz hatte
wohl in erster Linie die Frage zum Gegenstand, wie das Verdikt gegen
Küng den aufgebrachten Gläubigen «pastoral» beigebracht werden
könnte.

Wäre es dem Papst wirklich um einen Dialog gegangen, er hätte
Hans Küng nicht verurteilt, ohne ihn zuvor selbst zu hören. Doch ein
solches Gespräch schickt sich offenbar nicht. Der Vorsitzende der
Deutschen Bischofskonferenz, Kardinal Joseph Höffner, bezeichnet den
Wunsch Küngs, mit dem Papst zu sprechen, als «Ausdruck eines
erschreckend übersteigerten Selbstwertgefühls». Einem Papst soll man
gehorchen, in Massen zujubeln, aber ja nicht mit der Bitte um ein
brüderliches Gespräch nahetreten. «Erschreckend übersteigert» ist
wahrhaftig nicht das Selbstwertgefühl des Bittenden, sondern die
formale Autorität, mit der ein solches Gespräch verweigert wird. Ein
Galileo Galilei wurde immerhin noch zu acht Unterredungen mit Papst
Urban VIII. zugelassen

Anders als von der Deutschen Bischofskonferenz, in der so wenig
sachliche Gegner Küngs wie die Kardinäle Höffner und Ratzinger den
Ton angeben, hätte ich doch von den Schweizer Bischöfen — bei allem
Verständnis für ihre schwierige Lage — nicht die servile Haltung
erwartet, mit der sie den Entscheid der Glaubenskongregation hinnahmen.
Noch am 16./17. Februar 1974 hat mit ihrer Zustimmung die
«Synode 72» gefordert, «daß der Geist des Dialogs bei jenen Maßnahmen
zu spüren sei, welche die Glaubenskongregation oder andere Instanzen
gegenüber Theologen ergreifen können». «In jedem Fall» aber solle

22



«der Betroffene das Recht haben, selber einen Verteidiger zu
bestimmen und Einblick in alle Akten zu erhalten». Obschon diese
selbstverständlichen Regeln eines fairen Prozesses im «Fall Küng» nicht
eingehalten wurden, fanden die Schweizer Bischöfe in ihrer Erklärung
vom 18. Dezember 1979 kein Wort der Kritik an den vatikanischen
Inquisitoren und schon gar nicht ein Wort der Anerkennung für Hans
Küng. Ihr «eindringlicher» Aufruf, «die Entscheidung des Heiligen
Vaters zu respektieren», zeugt tatsächlich nicht von «Selbstwertgefühl»,
schon gar nicht vom christlichen Mut eines Paulus, der auch Petrus
«ins Angesicht widerstehen» (Gal. 2, 11) konnte.

Der politische Hintergrund
Das Vorgehen gegen Hans Küng ist nicht zuletzt politisch zu verstehen.
Es liegt auf der antisozialistischen Linie des gegenwärtigen Ponti-
fikats (vgl. NW 1979 220ff.). Zwar ist Küng kein Sozialist. Sein Jesus
steht «weder rechts noch links», sondern «über allen Alternativen, die
er alle von der Wurzel her aufhebt» (Christ sein, München 1974, S. 252),
also dort, wo er die Politik des Vatikans am wenigsten stören müßte.
Wer jedoch die Unfehlbarkeit des Papstes in Frage stellt, rüttelt gerade
an den ideologischen Voraussetzungen dieser Politik.

Es waren die Höffner und Ratzinger, die dem letzten Konklave
Karol Wojtyla als Papst vorschlugen, um die vatikanische Kirchenpolitik

wieder auf einen antikommunistischen Kurs zu bringen (vgl.
NW 1978 357f.). Das ist ihnen gelungen, in einem Tempo, das uns den
Atem verschlägt. Und wie jeder Antikommunismus früher oder später
freiheitsfeindliche Züge annimmt, nicht anders entwickelt sich heute
die römische Zentrale des Katholizismus. Nach der Art eines autoritären

Führers sieht sich Karol Wojtyla durch die Akklamation der
Massen in Lateinamerika, in Polen und in den USA bestätigt und zum
Schlag gegen einen Hans Küng legitimiert. Mit der Restauration einer
dogmatischen Generallinie soll «Rom» wieder seine vorkonziliare
Machtstellung zurückgewinnen. Sind erst die Kritiker des Dogmas
ausgeschaltet, wird das große Aufräumen mit den katholischen
Sozialisten beginnen. Dieses wurde bislang noch zurückgestellt, da der
Kampf gegen die politische Linke in der Kirche eine ungebrochene
Autorität voraussetzt. Erst muß die dogmatische Einheit wiederhergestellt

sein, bevor die politische Einheit erzwungen werden kann. Die
politische Einheit wiederum ist unerläßlich, soll sich der Katholizismus
als Bollwerk gegen den Marxismus erweisen.

Daß Machtpolitik den Hintergrund des Verfahrens gegen Küng
bestimmt, zeigt insbesondere die thematische Konzentration auf die
Frage der päpstlichen Unfehlbarkeit. Obschon Küng auch die
Gleichsetzung zwischen Jesus und Gott im Sinne des Chalcedonischen Kon-

23



zils von 451 neu zur Diskussion gestellt hat, wurde ihm nicht wegen
seiner Auseinandersetzung mit diesem ungleich wichtigeren und zentraleren

Dogma der Prozeß gemacht. Wie Bischof Georg Moser der
Presse mitteilte, ist anläßlich des Gesprächs deutscher Bischöfe mit
dem Papst «die Frage der Unfehlbarkeit» der «Hauptpunkt der
Erörterung» gewesen. Für die Altkirche ist die Unfehlbarkeit, was die
Souveränität für den autoritären Staat: unverzichtbare Grundlage
geistiger Gewalt über die Gläubigen, die dogmatische Voraussetzung jener
letzten und höchsten Autorität, von der sich jedes andere Dogma
herleitet, der gegenüber jedes andere Dogma daher zweitrangig bleibt, ja
hinter der selbst die Schriften des Neuen und des Alten Testaments
zurückstehen müssen.

Die Fehler der Unfehlbarkeit

Das Dogma von der päpstlichen Unfehlbarkeit besagt, daß der Bischof
von Rom Fragen des Glaubens und der Sitte mit absoluter Lehrgewalt
(ex cathedra) entscheiden kann, sodaß seine Entscheidungen aus sich
und nicht auf Grund der Zustimmung der Kirche (ex sese, non autem
ex consensu ecclesiae) irrtumsfrei und unabänderlich sind. Das Zweite
Vatikanische Konzil fügt dem freilich hinzu, auch «die Gesamtheit der
Gläubigen» könne «im Glauben nicht irren» (Dogmatische Konstitution
über die Kirche, Nr. 12). Was aber, wenn «unfehlbare» Entscheidungen
des Papstes nicht auch von der «Gesamtheit der Gläubigen» angenommen

werden? Die Diskussion über das Unfehlbarkeitsdogma wurde
unvermeidlich. Hans Küngs Studie «Unfehlbar? eine Anfrage»
(Einsiedeln 1970) formulierte nur, was andere dachten oder aber mit
terminologischen Verrenkungen zu verdrängen suchten.

Die schärfsten Angriffe gegen die päpstliche Unfehlbarkeit kamen
von seiten der historischen Forschung. Tatsächlich ist die katholische
Kirche bis 1870 ohne dieses Dogma ausgekommen. Der erste, der die
Lehre von einer päpstlichen Unfehlbarkeit «erfand», der Franziskaner
Petrus Olivi, wurde am Ende des 13. Jahrhunderts der Häresie
angeklagt. Die kirchliche Ueberlieferung kennt sogar Päpste, die — wie
Honorius I. — von ihren Nachfolgern als Häretiker verurteilt wurden.
Welcher Papst aber ist häretisch, wenn nicht derjenige, der gegen die
«Gesamtheit der Gläubigen» entscheidet, auch und gerade dann, wenn
seine Entscheidung «ex cathedra» erfolgt?

Nicht weniger abträglich ist dem Unfehlbarkeitsentscheid die Art
und Weise, wie er auf dem Ersten Vatikanum von Pius IX., einem
doppelzüngigen Despoten mit gestörter Psyche, erpreßt und erzwungen
wurde. Die Geschichtsschreibung berichtet von einem Konzil, das
«mehr einem gut organisierten und manipulierten totalitären
Parteikongreß als einer freien Versammlung freier Christenmenschen» (Küng

24 --~y



im Vorwort zu Haslers Buch) glich. Schon 1887 hat der Kirchenhislori-
ker Ignaz Döllinger dem Erzbischof von München geschrieben, dieses
Dogma sei mit Zwang und Gewalt zustande gekommen, und mit Zwang
und Gewalt müsse es fort und fort aufrecht erhalten werden. Der
«Fall Küng» bestätigt einmal mehr die traurige Wahrheit dieser
Prophezeiung.

Desavouiert wird das Dogma aber auch durch die freiheitsfeindliche

Praxis, der es immer wieder Vorschub leistet. Nicht erst heute
legitimiert es den kirchlichen Antisozialismus. Es kam schon zur Zeit
seiner Verkündigung dem reaktionären Bedürfnis entgegen, im
kirchlichen Absolutismus eine Stütze für die untergehende Feudalordnung
zu finden. Und es hat nachweisbar den Klerikalfaschismus der dreißiger
Jahre ideologisch untermauert. 1933 schrieb zum Beispiel der deutsche
Prälat Robert Grosche: «Als im Jahre 1870 die Unfehlbarkeit des
Papstes definiert wurde, da nahm die Kirche auf der höheren Ebene
jene geschichtliche Entscheidung voraus, die heute auf der politischen
Ebene gefällt wird: für die Autorität und gegen die Diskussion, für den
Papst und gegen die Souveränität des Konzils, für den Führer und
gegen das Parlament.» Aus demselben Ungeist ist das Reichskonkordat

von 1933 hervorgegangen, eben jener Vertrag Hitlers mit dem
Vatikan, der heute noch der katholischen Kirche in der BRD die
Möglichkeit gibt, einen Hans Küng von seinem Lehrstuhl zu
vertreiben

Küng glaubt mehr als der Vatikan

Küng hat seine Kritik am Unfehlbarkeitsdogma vor allem
sprachanalytisch begründet. Danach übersteigt der Anspruch auf Unfehlbarkeit

ganz einfach die Möglichkeit von Sätzen. Diese bleiben immer
hinter der Wirklichkeit und folglich auch hinter der Wahrheit zurück.
Sie sind geschichtlich bedingt, ideologieanfällig und daher stets
überholbar. Selbst ihre Deutung fällt je nach dem kulturellen Hintergrund
des Interpreten unterschiedlich, jedenfalls nie «objektiv» aus.

Zu bedenken wäre aber auch der logische Zirkel, in dem sich die
Lehre von der päpstlichen Unfehlbarkeit verfängt. Das Konzil von 1870
konnte nämlich die Unfehlbarkeit des Papstes nur definieren, wenn es
bei dieser Definition selber unfehlbar war. Wenn aber das Konzil
unfehlbar ist, wie soll dann gleichzeitig der Papst unfehlbar sein? So
oder anders ist unfehlbar nur. wer seine Unfehlbarkeit nicht erst
bestimmen muß. Sonst kann er gerade für die Definition seiner Unfehlbarkeit

keine Unfehlbarkeit beanspruchen. Für die Annahme kirchlicher

Unfehlbarkeit vor dem Unfehlbarkeitsdogma aber gibt es keinen
theologischen Grund. Die Schrift vermittelt kein unfehlbares Wissen
um eine Unfehlbarkeit kirchlicher Instanzen.

25



Küng wollte dem kirchlichen Lehramt zweifellos einen Dienst
erweisen, aïs er ihm empfahl, nicht mehr eine Unfehlbarkeit von Sätzen,
sondern eine viel grundlegendere Unzerstörbarkeit der Kirche zu
vertreten: ein Gehaltensein der Kirche in der Wahrheit des Evangeliums
— trotz aller Irrtümer im einzelnen (vgl. Kirche — gehalten in der
Wahrheit?, Einsiedeln 1979, und schon: Unfehlbar?, S. 128ff.). Eine
Kirche, die wirklich an diese ihre Unzerstörbarkeit glaubte, könnte
endlich auch eine freie Diskussion über Glaubensfragen zulassen. Das
Lehramt würde die Glaubensinhalte nicht mehr dekretieren, sondern
für sie um die Zustimmung der Glaubenden werben, dialogisch mit
ihnen das Einvernehmen suchen. «Gehalten in der Wahrheit»,
bedürfte die Kirche keiner geistlichen Zuchtmitte], um dem Evangelium
treu zu bleiben. Die Vorsteher könnten wieder zu den Gläubigen sagen:
«Wir sind nicht Herren über euren Glauben, sondern Mitarbeiter an
eurer Freude» (2. Kor. 1, 24).

Müssen wir nicht den Umkehrschluß ziehen, daß eine Kirche, die
ängstlich den Glauben an eine lehramtlich verordnete Satzreligion
erzwingen will, kaum mehr den Glauben an ihre eigene Unzerstörbarkeit
bezeugt? Wird sie nicht beschämt durch den ungleich tieferen Glauben
eines Hans Küng, der die Wahrheit nicht in Sätze auflöst, sondern
existenziell erfährt: als den in der Kirche gegenwärtigen Christus, der
ja von sich selber sagt, daß er die Wahrheit ist (Joh. 14, 6)? Hans
Küng glaubt tatsächlich mehr als der Vatikan.

Zu fragen bleibt, warum Küng die Unzerstörbarkeit des
angebrochenen Gottesreiches auf die Kirche — gar nur auf die
katholische? — beschränkt. Wird dieser kirchlich verkürzte Glaube nicht
überholt durch die bisherige Geschichte, die «Geschichte der Sache
Cristi», wie sie Leonhard Ragaz in seinem gleichnamigen Buch
nachgezeichnet hat? Die Kirchen sind zwar vom Reich Gottes nicht
ausgeschlossen, aber sie erscheinen auch nicht als der privilegierte Ort
seiner Verwirklichung, seiner geschichtlich feststellbaren Durchbrüche.
Zu dieser Geschichte gehören ebensosehr die revolutionären
Ketzerbewegungen und die befreienden Sozialismen. Insofern glaubt Küng
vielleicht doch zu wenig. Der Einwand eignet sich freilich nicht als
Argument für die Glaubenskongregation.

Was soll die neue amtliche Parole vom «Recht der Gläubigen auf eine
eindeutige Darstellung unveräußerlicher Glaubenswahrheiten» (Kardinal Höffner)?
Vielleicht wäre es sinnvoller, elementarere Rechte zu respektieren — und wäre
es nur das Recht, die Feste nicht vergällt zu erhalten Deshalb sei noch
eine Frage hinzugefügt: Wenn etwas nicht zu Weihnachten paßt — im Ernst,

kann es dann überhaupt unter Christen passen?
(Ludwig Kaufmann in der «Orientierung» vom 15. 1. 1980)

26


	Die Ächtung des Denkens : Überlegungen zum "Fall Küng"

