
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 74 (1980)

Heft: 1

Artikel: Gewissenskonflikte am Arbeitsplatz : Ermutigung zu selbstbewusster
Verantwortlichkeit : der Vorwurf des naiven Idealismus ; Abgestufte und
komplexe Verantwortlichkeit ; Selbstzensur und Selbstverleugnung ;
Was darf man verlangen? ; Das richtige Mass ; S...

Autor: Knaup, Ingo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-142815

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-142815
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


daran wird sich zeigen, ob es ein unvermeidlicher, nötiger Konflikt
ist, oder einer, den wir hätten vermeiden können und sollen.

Der Maßstab wird immer die Liebe sein. Wollen wir durch die
Christusbotschaft den Menschen helfen oder wollen wir sie ärgern? Wollen

wir ihnen helfen, dann werden wir sie ihnen liebevoll sagen und
liebevoll tun, was die Botschaft uns gebietet, und das Aergernis,
den Konflikt vermeiden, solange es ohne Verleugnung geht. Wir
wollen ja den Menschen aus Schuld und Leid heraushelfen, nicht sie
noch zusätzlich mit Schuld beladen. Darum bitten wir den Herrn,
der uns in die Welt sendet, um Mut, Leidensbereitschaft und festes,
aufrechtes Stehen und kühnes Wagen — und zugleich um Ruhe, Liebe,
Klugheit und Vernunft, alles für den schönen Auftrag des Evangeliums,
der Botschaft der Freude, der Freiheit, des Friedens.
(Predigt vom 29. Januar 1978 in der Jesus Christus-Kirche, Berlin-
Dahlem)

INGO KNAUP

Gewissenskonflikte am Arbeitsplatz
Ermutigung zu selbstbewußter Verantwortlichkeit

Ich sage nur, daß es auf dieser Erde Geißeln der Menschheit gibt
und Opfer und daß man. soweit möglich, sich weigern muß, auf der
Seite der Geißeln zu stehen Deshalb habe ich mich entschieden,
mich bei jeder Gelegenheit an die Seite der Opfer zu stellen, um
die Schäden in Grenzen zu halten. Inmitten der Opfer kann ich
zumindest suchen, wie man zur dritten Kategorie gelangt, das
heißt zum Frieden. A. Camus (Die Pest)

In Gesprächen am Arbeitsplatz kommt man heutzutage des öfteren
zu reden auf Ungerechtigkeiten:
— innerhalb unseres gesellschaftlichen Systems, vor allem hinsichtlich

der Macht- und Entscheidungsstrukturen oder der Verteilung des
Besitzes an vermehrbaren und nichtvermehrbaren Gütern

— im Weltmaßstab, wobei wir in der Schweiz uns allesamt in der Rolle
der Verursacher und Nutznießer von Ungleichheit, Ausbeutung,
Unterdrückung und Elend in der Dritten Welt vorfinden.

Es mag dazukommen, daß man sich im Sinne des Zentrum-Peripherie-
Modells vor. J. Galtung mit bestimmten Gruppen eher solidarisiert, von
and^.- eher des..lidarisiert. Das führt zj Aussagen wie: Mir steht ein
namenloser schwarzer Arbeiter in einer von einem Schweizer-Kon-



zern kontrollierten Fabrik im südlichen Afrika näher als der Schweizer

Konzern-Boß, für dessen weltweites Imperium ich als Arbeitnehmer
hier in der Schweiz Projekte ausführe.

Dem steht die Meinung gegenüber: Die Schweiz ist neutral. Es ist
deshalb ohne Bedeutung, wer uns Aufträge erteilt und ob sie aus
Südkorea oder Südafrika oder Saudiarabien, Nord- oder Südamerika,
aus der UdSSR oder aus Liechtenstein stammen. Die initiativen
Unternehmer, die unsere wirtschaftliche Zukunft und damit auch unseren
sozialen Rechtsstaat sichern, müssen wir voll unterstützen.

Es geht also um drei Themenkreise:
— die sozio-ökonomische Struktur hier bei uns
— die sozio-ökonomische Struktur im Weltmaßstab
— die Parteinahme bei Konfliktsituationen innerhalb dieser Struk¬

turen.

Der Vorwurf des naiven Idealismus

Bei heftigeren Diskussionen wird einem nicht selten von jenen, die im
Grunde mit dem jetzigen ungerechten Zustand, als seine Nutznießer,
zufrieden sind, an den Kopf geworfen, man sei (bestenfalls...) ein «naiver
Idealist und Utopist». Zwar schimpfe man auf «das System», nehme
aber gern dessen Vorteile für sich in Anspruch. Im Privatleben wolle
man ja wohl kaum auf den hohen Lebensstandard und seine
Annehmlichkeiten verzichten, welche im übrigen nur das Resultat harter
Arbeit seien. (Ein Vertreter des energiefressenden Aluminiumkonzerns
Alusuisse am Radio zum Energiesparen: «Wir wollen ja alle nicht
verzichten auf den Komfort!») Es stehe jedem frei, die Schweiz zu
verlassen. Oder mit den Worten eines höheren Offiziers und
Ingenieurbüroinhabers: «Wer unsere Wirtschaftsordnung angreift, ist
ein Gegner unserer Verfassung und unseres Staates.»

Man kann sich in solchen Situationen ganz verschieden verhalten:
— offensiv bis aggressiv
— defensiv bis erklärend
— das Problem anerkennen, eigene Ratlosigkeit eingestehen
— schweigen, da weiteres Diskutieren als sinnlos erscheint

(«verba docent, exempla trahunt»).
Grundsätzlich dürfte es allerdings für eine gemeinsame Verbesserung

des Problembewußtseins schon aus psychologischer Sicht
sinnvoller sein, eher «soft» als hart zu reagieren.

Des weiteren bilden die miteinander meist verkoppelten Probleme,
die allfälligen Lösungsstrategien und die Formen der Auseinandersetzung

ein äußerst komplexes, interdependentes und sich dauernd
v ränderndes Gemenge. «Objektivität» im naturwissenschaftlichen Sinne

ist allein schon wegen der Interessiertheit jeder Erkenntnis (J.



Habermas) nicht zu erwarten. Die nachstehenden Argumentationsmuster

sollten deshalb nur als exemplarisch, als einer von vielen
möglichen, individuell verschiedenen Beispiel-Komplexen betrachtet
werden.

Abgestufte und komplexe Verantwortlichkeit

Als Mensch bin ich verantwortlich nach Maßgabe meinerMöglichkeiten:
für dieses mehr, für jenes weniger; für weniges ganz allein, für vieles
zusammen mit andern. In gewissem Umfange bin ich auch frei, meine
Verantwortlichkeiten und meine Loyalitäten selber zu wählen.

Zur Verdeutlichung dieses Grundsatzes von der abgestuften
Verantwortlichkeit ein Beispiel. Ich lese von der Ausrottung der Indianer
in den USA vor nicht einmal hundert Jahren (D. Brown: Begrabt
mein Herz an der Biegung des Flusses). Bei der Lektüre stelle
ich mir die Frage: Wie weit reicht meine Verantwortung für die
Indianer?

Trage ich eine historische Verantwortung? Bin ich denn verantwortlich
für das, was in den USA vor hundert Jahren geschah? Spielt es

dabei eine Rolle, daß ich ein Weißer bin? Waren nicht unter den
damaligen Siedlern meine direkten Vorfahren?

Wie steht es mit meiner aktuellen Verantwortung? Bin ich
verantwortlich, wenn heute noch, beispielsweise in Brasilien, dasselbe
geschieht wie vor hundert Jahren in den USA, nämlich die von den
staatlichen Behörden (FUNAI) geduldete, ja geförderte Umsiedlung

und Ausrottung — sogar durch Flächenbombardements?
Und wenn Firmen aus den USA, Deutschland und der Schweiz
die Nutznießer davon sind, bin ich dann für die Rechte der
Indianer auf ihr Territorium dort vielleicht mehr verantwortlich als
für das «Recht auf Arbeit» hier bei uns?

Wie habe ich mich zur Entwicklungshilfe zu verhalten? Bin
ich verantwortlich für das Entwicklungshilfeprojekt einer hiesigen
Hilfsorganisation, wodurch einem Indianerstamm zu einem minimalen
Lebensstandard verholfen werden soll? Konkretisiert sich meine
Verantwortung in Gedanken, in Taten, in Franken? Wo liegt die Grenze
zwischen echtem Engagement und Alibi?

Welche Verantwortung trage ich für die Bewußtseinsbildung
und Erziehung? Bin ich persönHch verantwortlich für eine allgemein

kritischere Einstellung zur Indianerfrage? Soll man beispielsweise

die Lektüre von Karl Mays «Winnetou» (vor ein paar Jahren noch
Gegenstand eines großen Film-Geschäfts!) bei den eigenen Kindern
unterbinden, fördern, einfach hinnehmen oder durch zusätzliche
Information (zum Beispiel D. Browns Buch) ergänzen?

Ich sehe, daß ich in all diesen Bereichen persönlich mitbetroffen



bin, am wenigsten bei dem, was vor hundert Jahren geschah, am meisten
bei der letztgenannten Frage. Nicht nach Maßgabe sog. «ojektiver»
Kriterien, sondern nach Maßgabe des Entwicklungsstandes meines
Bewußtseins und Gewissens. Für diesen Entwicklungsstand bin ich
zwar nicht allein, aber doch auch selber verantwortlich.

Selbstzensur und Selbstverleugnung

Als einzelner kann ich zwar nicht tun und lassen, was ich will.
Schon meiner Familie wegen kann ich mir, vor allem am Arbeitsplatz,
nicht jede Nonkonformität erlauben. Ich muß mich einpassen. Ich muß
freilich auch eingestehen, daß ich so und so erzogen wurde und weder
vollkommen noch ein reiner Idealist bin.

Läuft das aber nicht auf Selbstzensur hinaus, das heißt auf eine
selbstgewählte Vorwegnahme von Einschränkungen, die ich als
mögliche Repressalien befürchte? Dies ist in der Tat gerade in der
heutigen Rezession eine große Gefahr. Wer kann sich schon anmaßen,
den Stab zu brechen über jene Journalisten, die den Themen, auf die ihr
Verleger «allergisch» ist, aus dem Wege gehen, oder über die
Ausländer, die lieber Ungerechtigkeiten erdulden und die Geringschätzung
ihrer Person verschweigen, als Konflikte mit der Polizei oder gar die
Abschiebung zu riskieren? Ich persönlich würde sagen: Vorsicht
ja, Selbstzensur nein.

Allerdings sind wir hier bei einem Kernprobelm des ganzen
«Systems» angelangt. Schön gesagt, lebt es von den ständigen Kompromissen
zwischen Wünschenswertem und Machbarem, weniger schön gesagt,
davon, daß es die Menschen ständig korrumpiert. Die Machthaber bestimmen

den Spielraum des Machbaren.
Es gibt hierbei offenbar zwei Arten von Menschen: die, die sich

selber prostituieren, um zu den dafür ausgesetzten Belohnungen und
Ehren zu gelangen (zum Beispiel Karrieremacher), und die, die sich
prostituieren müssen (zum Beispiel Handelsvertreter und Vorarbeiter)

und deshalb von den andern erst recht verachtet und ausgenutzt
werden. (Diese Verachtung bringt vermutlich Vielen den Lustgewinn,
ihr so abgespaltenes, freiwillig prostituiertes eigenes Ich im andern zu
«bestrafen».)

Was darf man verlangen?

Wenn wir uns unvoreingenommen mit der übrigen Welt vergleichen,
dann können wir eigentlich nur zu einem Schluß kommen: Wir alle
— hier in der Schweiz, in Europa, in den Industrieländern —
sind, bewußt oder unbewußt, Kolonialherren der Dritten Welt, im
Sinne eines manifest ausbeutenden Neokolonialismus oder eines dienst-



eifrigen, versteckten «impérialisme secondaire» (Jean Ziegler). Wir
wenigen leben gut, viel zu gut, unverantwortlich gut, auf Kosten der
immer mehr verelendenden Massen der Dritten Welt.

Will man nun aber von mir verlangen, daß ich zu meinem Arbeitgeber

gehe, um ihm vorzuschlagen, meinen Lohn zu kürzen, damit ich
weniger Mitverantwortung an seinen vorwiegend in der Dritten Welt
erzielten Gewinnen hätte? Erstens einmal profitierte die Dritte Welt
materiell gar nichts davon. Zweitens lachte sich mein Arbeitgeber ins
Fäustchen, würde mit meinem «VerbesserungsVorschlag» vielleicht
sogar Arbeitskollegen unter Druck setzen. Drittens würde meine
Abhängigkeit größer, mein Freiheits- und Handlungsspielraum kleiner. Das
ungerechte System als Ganzes ginge daraus gestärkt hervor.

Ist es daher nicht konsequent, hier in der Schweiz einen größeren
Anteil an der Differenz zwischen Erarbeitetem und Erhaltenem zu
fordern? Allerdings ist mir noch unklar, ob der offenbar antagonistische
Widerspruch zwischen der Forderung nach mehr Mehrwertanteil für
die, die ihn erarbeiten, und seiner Voraussetzung in einer
ungerechten Weltwirtschaftsstruktur nicht doch darauf hindeutet, daß man
hier überhaupt auf einem Holzweg ist. Möglicherweise gibt es
Verhaltensweisen, die diesem Widerspruch die Spitze nehmen. Ich denke
einerseits an das «Ausfüppen» vieler Jungen, die nicht die eine
Ungerechtigkeit mit einer andern «flicken» möchten, anderseits an Forderungen

bekannter Entwicklungspolitiker nach Moratorien oder nach
«Abkoppelung» der Entwicklungsländer vom Weltmarkt (zum
Beispiel H. R. Strahm).

Das richtige Maß

Nehmen wir nun einmal an, jemand tue, nach Maßgabe seiner Möglichkeiten,

das eine oder andere aus nachstehender Aufzählung:
— Sich eine informierte und engagierte Meinung über die heutige

Welt bilden (Bewußtseinsbildung)
— einen gewissen Prozentsatz seines Einkommens für Gemeinschafts¬

aufgaben abzweigen (Erklärung von Bern)
— ein offenes Herz und eine offene Hand haben für Leiden und Ka¬

tastrophen, welche andere Menschen betreffen (Katastrophenhilfe,
Nachbarschaftshilfe und so weiter)

¦— umweltbewußt und zukunftsoffen leben
— für die Menschenrechte einstehen (Flüchtlingsbetreuung, Amnesly

International und so weiter)
¦— sich bewußt vom «Karrieremachen» fernhalten und auch nicht alle

Möglichkeiten, die die Konsumgesellschaft bietet, ausschöpfen
(Konsumverzicht, Abstinenz)

— mitmachen in einer Partei, Bürgerinitiative, Genossenschaft oder

10



Kirche, in einer beruflichen oder politischen Selbstverwaltungsinstitution,

einer kulturellen Vereinigung
— eigene Kinder haben (das heißt auch: der Zukunft trauen!) und sie

auf die sie erwartende Welt vorbereiten
— sogenannt «nutzlose» Dinge tun, wie zum Beispiel mit Kollegen

bergsteigen, lebhaft und kritisch am kulturellen Leben teilnehmen.
Dann stellt man sich irgendwann Fragen, wie: Tut der genug,

zuwenig, zuviel, um seiner Verantwortung gerecht zu werden? Antwort 1

(der Betreffende selber): Ich tue, glaube ich, immer noch zu wenig
angesichts dessen, was zu tun wäre. Antwort 2 (ein Unbeteiligter):
Ich maße mir kein Urteil an. Die in Antwort 2 zum Ausdruck

kommende Zurückhaltung ist leider nicht sehr verbreitet, im Gegensatz zu
jener Arroganz, die es fertigbringt, selber nichts zu tun, aber zum
Beispiel einem, der bewußt kein Auto hat oder keine Tiefkühlkost ißt,
kumpelhaft auf die Schulter zu klopfen und zu sagen: wir sind ja doch
alle nicht bereit, mit dem Energiesparen Ernst zu machen. (Die
Propagandabroschüren der Energiewirtschaft zugunsten der AKW
enthalten solche Frechheiten!)

Eigenverantwortlichkeit heißt, daß einer nach Maßgabe seiner
Möglichkeiten die interdependenten Felder seiner Verantwortung selber
bestimmt und absteckt. Es ist klar, daß damit nicht nur Pflichten
und Anforderungen, sondern auch Rechte ausgegrenzt werden. Dazu
gehört das Recht, meine Möglichkeiten nicht voll auszunützen oder
mich zur Wehr zu setzen, wenn man mir die Verantwortung für etwas
aufschwarzen und mich bei allerlei nie Gewolltem behaften will: «Das
sind Sie Ihrer Familie, der Firma, der Partei, der Nation schuldig.»
«Wer A sagt, muß auch B sagen.» Selbstverständlich gehört dazu
auch das Recht anderer, anders zu sein und sich anders zu
verhalten, als es uns angenehm ist.

Man sollte außerdem seine Kräfte (und seine eigene Wichtigkeit!)
realistisch einschätzen. Verantwortlich ist man in erster Linie für sich
selber, für das eigene Leben. Das untrennbare Gegenstück zum Ueber-
nehmenkönnen von Verantwortung ist also die Freiheit, Verantwortung

auch einmal (nicht grundsätzlich!) abzulehnen, nicht aber zu
scheuen aus Feigheit oder Opportunismus. Auch in dieser Hinsicht
gibt es aber keine feste Grenze. Es scheint mir allerdings, daß Zurückhaltung

dort fehl am Platz ist, wo andere sich unter dem Vorwand ihrer
Verantwortlichkeit Herrschaftsrechte über uns und unsere Umgebung,
zum Beispiel die Arbeitskollegen, anmaßen. Ein krasses Beispiel
ist die Ideologie der «nationalen Sicherheit», mit der die Militärregierungen

Südamerikas ihre Menschenverachtung und Repression zu
rechtfertigen versuchen. Ein weniger krasses, aber immer noch verbreitetes
Beispiel ist der patriarchalische Unternehmertyp, der jede Beschränkung

11



seiner Handlungsfreiheit bekämpft, mit dem Hinweis auf seine
Verantwortung für das Wohl seiner Angestellten und ihrer Familien.

Ein anderes Kriterium ist, ob eine Situation eine Herausforderung

an mich persönlich darstellt, meine Zurückhaltung mutig
aufzugeben, mich zu exponieren, Zivilcourage zu zeigen. Darf ich zum
Beispiel schweigen, wenn von meinen Vorgesetzten in meiner Gegenwart

über andere Menschen, andere Länder Unwahrheiten, Vorwürfe
oder Beleidigungen verbreitet werden («Die sind sowieso primitiv und
faul!»)? Und wer, bitteschön, hätte das Recht, mir mein allfälliges
Schweigen vorzuhalten?

Schweigen?

Nun ist ja das Schweigen heute überhaupt eine der zentralen
Kategorien der Flucht vor der Verantwortung geworden. Ausbeuter,
Gewaltherrscher und Folterknechte versuchen, die Decke des Schweigens

über die Schreie der Opfer zu breiten und diese damit ungehört
zu ersticken. Mitmenschen, die das himmelschreiende Unrecht
wahrnehmen, schweigen aus Angst und werden durch ihr Schweigen zu
Komplizen.

Wer maßt sich aber an, den ersten Stein zu werfen (Joh. 8, 7),
wenn Menschen aus Furcht schweigen? Menschen, die dressiert werden,
ihr Leben lang alles brav zu schlucken: wenn jemand vor ihren
Augen in New York auf offener Straße erstochen, in Buenos Aires
von der Geheimpolizei entführt wird und «verschwindet»? Doch un-
überhörbar meldet sich die Stimme des Gewissens: «Zu rein sind deine
Augen, Böses anzuschauen. Nichts Arges kannst du sehen. Wie
siehst du nunmehr Räubern schweigend zu, wenn Frevler die
Unschuldigen verschlingen» (Hab. 1, 18)? In den Gaskammern von
Auschwitz zerkratzten die Finger der Sterbenden den Stein der Wand.
Wer ein offenes Herz hat, zu dem reden auch die Steine: «Denn jeder
Stein schreit aus der Wand, und jeder Balken aus dem Holzwerk stimmt
ihm bei: Weh dem, der eine Stadt mit Blutschuld baut und eine
Burg mit Frevel» (Hab. 2, 11). Wäre die Welt nicht menschenwürdiger,
würden die Menschen zur rechten Zeit weniger schweigen und mehr
reden?

Ein wichtiges Werkzeug, um Menschen zum Schweigen zu
bringen, mit Schweigen zu übergehen, ist die Ideologie. «Ideologie»
hier nicht nach K. Marx als gesellschaftlich bedingtes falsches Bewußtsein

und nicht nach K. Mannheim als jedes Bewußtsein überhaupt,
sondern nach Th. W. Adorno als «Rechtfertigung». Beispielhaft sollen
nachstehend drei typische Ideologien skizziert werden.

(Schluß folgt im Februarheft)

12


	Gewissenskonflikte am Arbeitsplatz : Ermutigung zu selbstbewusster Verantwortlichkeit : der Vorwurf des naiven Idealismus ; Abgestufte und komplexe Verantwortlichkeit ; Selbstzensur und Selbstverleugnung ; Was darf man verlangen? ; Das richtige Mass ; Schweigen?

