
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 74 (1980)

Heft: 1

Artikel: Geschäft und Evangelium : Lehren aus der Apostelgeschichte (19, 23-
20, I)

Autor: Gollwitzer, Helmut

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-142814

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-142814
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


HELMUT GOLLWITZER

Geschäft und Evangelium
Lehren aus der Apostelgeschichte (19, 23—20, 1)

Das ist wieder eine tolle Geschichte! Wie lebendig und farbig wird sie
von Lukas erzählt, und wie aktuell ist sie! Demetrius hat es
entdeckt: Das Evangelium verdirbt das Geschäft, und das Evangelium
gefährdet die Arbeitsplätze. Seine Geschäftsbücher, sein Umsatzrückgang

zeigen es ihm: Seit diese Paulus-Agitation um sich greift und
immer mehr bisher treue Götterverehrer sich dieser jüdischen Sekte der
Christusverehrer zuwenden, mindert sich die Kundschaft für die
hübschen kleinen Silbertempelchen, die viele Handwerker in Heimarbeit

herstellen, und die er als Devotionaliengroßhändler unter den
Tausenden von Pilgern absetzt, die zu dem weltberühmten Artemis-

Diana)-Tempel in Ephesus wallfahrten. Jeder hat zu Hause
ein solches kleines Tempelmodell auf der Truhe stehen. Demetrius
mobilisiert die ganze Stadt: «Es geht nicht nur um mein Geschäft; wir
sitzien alle in einem Boot! Was ist Ephesus noch, wenn diese Art
Atheismus, diese Götterverachtung sich ausbreitet und unser großes
Heiligtum nichts mehr gilt! Dürfen diese Leute denn ungestraft unser
Heiligstes beschimpfen und sagen: 'Was von Händen gemacht ist,
das ist nichts'? Und nicht nur die Arbeitsplätze sind gefährdet, unsere
ganze Gesellschaftsordnung ist in Gefahr, die doch auf dem Fundament

der Religion aufgebaut ist. Und wer garantiert uns, daß die
Götter vielleicht noch nicht gar so ohmnächtig sind, wie dieser
hergelaufene kleine Jude und Teppichmacher behauptet? Vielleicht ist
doch etwas dran an der Religion, und diese Götter werden zornig
sich rächen an der Stadt Ephesus wegen der sich ausbreitenden
Mißachtung!»

Wir könnten einem Mann mit solchen Sorgen von unserem heutigen
Standpunkt aus sagen: «Lieber Demetrius, die Zeit des Heidentums

ist nun eben unwiederbringlich vorbei. Du mußt Dich zur
Rettung Deiner Profite und zur Rettung der Arbeitsplätze auf eine
Produkion umstellen, die nicht dem Willen des wahren, lebendigen
Gottes, die nicht dem Evangelium, dem sich die Völker nun
zuwenden, zuwider ist.» «Welche?», wird er fragen, und wir, wenn wir
ihm einen Rat geben sollen, werden auf einmal verwickelt in die
schwierigen Fragen der Oekonomie und der Politik. Vielleicht
schlägt er uns vor, er werde sich nun der Rüstungsproduktion
zuwenden, etwa einen Zulieferungsbetrieb für die Rüstungsindustrie
aufmachen, heutzutage ein ziemlich sicherer Job, zum Beispiel bei der sehr



modernen Produktion von Neutronenbomben, oder er wolle auf
Kernkraftwerke umsteigen. Dann wird er hören, wie auch diese Dinge unter
Christen sehr umstritten sind. Um sicher zu gehen, macht er schließlich
ein Südfrüchte-Import-Geschäft auf. Aber auch da kommen Leute zu
ihm und sagen: «Nicht nur, was produziert wird, sondern auch, w i e
produziert wird, kann gegen das Evangelium sein, und wer Bananen
der United Fruit Company kauft oder kalifornische Trauben und Eis-
Salat oder südafrikanische Outspan-Orangen, macht sich mitschuldig
an der unmenschlichen Ausbeutung der dortigen Plantagenarbeiter!»

Man kommt in ziemliches Gedränge, wenn man das Evangelium
hereinreden läßt in Fragen der Wirtschaft. Man muß sich informieren;
man weiß oft genug nicht, wer Recht hat, — oft genug auch nicht,
woran man sich beruflich oder als Käufer überhaupt noch mit
unbeschädigtem Gewissen beteiligen kann. Man gerät, wie unsere
Geschichte zeigt, mit einem für die Lebenspraxis ernstgenommenen
Evangelium unversehens in Konflikte mit mächtigen Interessen. Die
Vertreter dieser Interessen machen es dann meistens so wie Demetrius:
Sie argumentieren nicht nur mit ihrem eigenen Gewinn, mehr noch sehr
sozial mit den Arbeitsplätzen der anderen, der Armen, und vor allem
mit der Religion. Als Kaiser Wilhelm II. vor Siebzig Jahren aufrief
gegen die «gelbe Gefahr»: «Völker Europas, wahrt eure heiligsten
Güter!», da war auch alles durcheinandergemischt: das Evangelium,
das große Kolonialgeschäft und die politische Macht des Deutschen
Reiches, so wie hier bei Demetrius: «Bewohner von Ephesus, wahrt
eure heiligsten Güter, damit auch eure Arbeitsplätze und meinen
Gewinn!»

Fazit für uns heute durch dieses Beispiel aus den Anfängen der
christlichen Kirche:

1. Zusammenstöße mit Interessen, auch mit mächtigen Interessen
dürfen nicht vermieden werden. Die Apostelgeschichte erzählt eine
ganze Kette von solchen Zusammenstößen. Nicht etwa großer Friede
breitet sich aus, allgemeine freudige Zustimmung ertönt, wenn das
Evangelium laut wird, Streit vielmehr entsteht auf allen Seiten. Jeder, den
diese Botschaft ergreift, gerät in ein tief beunruhigtes Leben; er kann
nicht mehr mitmachen, was er bisher mitgemacht hat; er kommt mit sich
selbst, mit seinem bisherigen Denken und Wollen, in Konflikt und ebenso
in allerlei Konflikte mit seiner Umgebung. «Ich bin nicht gekommen»,
sagt Jesus, der Friedensbringer und Friedefürst, «Frieden zu bringen,

sondern das Schwert. Denn ich bin gekommen, den Menschen zu
erregen wider seinen Vater und die Tochter wider ihre Mutter, und
die Schwiegertochter wider ihre Schwiegermutter, und des Menschen
Feinde werden seine eigenen Hausgenossen sein» (Matth. 10, 34—36).
Das Evangelium gibt uns zwar wichtige Anleitung und Hilfe,



w i e wir Konflikte auf eine neue, nicht mehr mörderische Weise
austragen; darum ist es wirklich eine Friedensbotschaft. Es läßt uns
aber nicht im unklaren darüber, daß es uns nicht in ein harmonisch-
friedliches, sondern in ein konfliktreiches Leben hineinführt, «auswendig
Streit, inwendig Furcht», wie Paulus einmal von sich bekennt (2. Kor.
7, 5). Wo die Kirche mit ihrer Umwelt nur in konfliktloser Harmonie
lebt, muß man mißtrauisch sein. Es könnte sein, daß das ein Friede
ist, der durch Verkürzung und Verfälschung des Evangeliums
erkauft worden ist.

2. Das Evangelium will uns sehr mißtrauisch machen, wenn diese
drei Größen, das Heilige, die Arbeitsplätze und der Gewinn
zusammengefilzt werden. Es macht uns mißtrauisch gegen die
Vermischung, bei der die Berufung auf die heiligsten Güter nur der
Erhaltung sehr materieller Interessen dient.

3. Es will uns freimachen, kritisch gegen Inhumanität in unserer
Gesellschaft zu werden und für eine humanere Gesellschaft zu arbeiten,
in der die gottgegebenen Kräfte der Menschen nicht auf den Müllhaufen
der Arbeitslosigkeit geworfen werden und nicht für Arbeitsplätze
verwendet werden, an denen die Arbeit dem Tode dient und der
Vergiftung unserer Erde statt dem Leben.

Der Angriff des Evangeliums stört aber nicht nur die Geschäfte des
Großunternehmers Demetrius, er stört auch die Ruhe der Frommen.
Das zeigt sich an einer anderen Figur unserer Geschichte, an dem
Juden Alexander. Dessen Auftreten ist so zu erklären: Die jüdischen
Gemeinden waren in einer prekären Lage. Es gab damals schon
Antisemitismus. In Ephesus hatten sie alles Interesse daran, sich still zu
verhalten. Denn dort lebten viele Menschen von dem Höiligtums-
tourismus zum Diana-Tempel. Dessen Priesterschaft war, wie ein
heutiger Kommentator, Ernst Haenchen, sagt, «zugleich eine Großbank

mit sehr weitreichenden Beziehungen und übte die Macht
des Großkapitals aus». So war es für die jüdische Gemeinde wichtig,
daß man ihren jüdischen Glauben an den Gott Israels und ihren
NichtGlauben an die «große Majestät» der Göttin Artemis nicht als einen
Angriff auf Religion und Geschäft und Gesellschaftsordnung ihrer Umwelt

auffasse. Nun kommt dieser Jude Paulus und stört dadurch,
daß er den Glauben an den einen Gott Israels auch in die Heidenwelt
hineinträgt, diese Toleranzvereinbarung: Wir Juden haben unseren
Gott, ihr Heiden habt eure Götter; wir tun euch nichts, ihr tut uns
nichts, und jeder soll nach seiner Fasson selig werden. Die Epheser
halten diese neue Christengemeinde aus Juden und NichtJuden für eine
jüdische Sekte. Sie werden jetzt meinen: Nun gehen die Juden
zum Angriff auf unsere Religion und Gesellschaftsordnung über,
und das müssen wir ihnen heimzahlen! Schon ziehen einige in der



Menge den Juden Alexander — wahrscheinlich ein führender Mann
in der dortigen Synagoge, den sie erkannt haben — nach vorne, um
ihn zu beschuldigen, und der schickt sich an, eine Verteidigungsrede

zu halten, natürlich nicht eine Verteidigungsrede für Paulus
und die Christengemeinde, sondern eine Verteidigungsrede über die
Ungefährlichkeit der Juden. Die rasende Volksmenge aber will ihn

gar nicht hören, für sie ist Jude gleich Jude, sie schreien ihn nieder mit
ihrem Massensprechchor: «Groß ist die Diana der Epheser!»

Was ist für uns daran lehrreich? Damals haben die Juden um
ihrer Sicherheit willen diese neue Gruppe von Jesusanhängern abgelehnt

und gegen sie gearbeitet, und später haben Jahrhunderte lang die
Christen die Juden höchst unchristlich bedrückt und verfolgt. Das
ist ein Kapitel für sich, freilich ein sehr schlimmes für uns Christen.
Damals aber gehörten Juden und Christen zusammen mindestens in
der Sache, um die es bei dem großen Getümmel in Ephesus geht: Beide
halten nichts von diesen Göttern und alles von dem Gott Israels.
Beider Bekenntnis ist es, was Demetrius hier — mit Worten der
biblischen Propheten! — als die gotteslästerliche Lehre des Paulus
denunziert: «Was von Menschenhänden gemacht wird, sind keine Götter!»

Beide miteinander müssen also diesen Göttersturz verantworten,
sich zu ihm bekennen und leidensbereit dazu stehen. Nun aber, um ihrer
Ruhe willen, solidarisiert sich die jüdische Gemeinde nicht mit dieser
Christus-Gruppe, nicht mit Paulus, sondern distanziert sich von
ihnen — und damit von ihrem eigenen Bekenntnis.

Alexander mit seiner jüdischen Gemeinde repräsentiert hier das, was
wir in der Kirche immer wieder erlebt haben, auch im Kirchenkampf
und auch heute überall auf Erden, wo das Evangelium offensiv
vorgetragen wird gegen die Knechtung von Menschen unter vergöttlichte
Mächte und gegen die Vermischung von Religion und Profit. Er
repräsentiert den Teil der Gottesgemeinde, der seine Ruhe haben
will, der sich in seinen tolerierten Winkel zurückgezogen hat und die
Konflikte vermeiden will, in die das Evangelium uns bringt. Das
Evangelium aber ist Angriff auf unsere Knechtungen und auf alle
knechtenden Mächte, und ein Evangelium, das nicht mehr angreift, ist
nicht mehr Freuden- und Freiheitsbotschaft für alle Menschen, also
auch für die anderen um uns her, sondern ist verwandelt in eine Religion
des Egoismus: Glauben im Winkel, der sich nur um die eigene Seligkeit
kümmert.

Nun noch zur dritten Gestalt in dieser Geschichte, zu dem, der den
ganzen Wirbel verursacht hat, zu Paulus. Er tritt gar nicht auf; denn
er sitzt verborgen in einem Haus, umgeben von seinen Leuten, von
den neugewonnenen Glaubensgenossen, die ihn beschwören, er habe sich
schon genug exponiert und solle sich nicht dem Haß der aufgepeitschten



Masse aussetzen. Dann wird die Masse von anderer Seite, von den
Vertretern der Staatsbehörde, aufgefordert, den ordentlichen Rechtsweg
zu beschreiten und nicht durch Tumulte das Einschreiten der Polizei
zu provozieren. Und nachdem daraufhin die Beruhigung eingetreten
ist, verläßt Paulus die Stadt, um anderwärts sein Misslionswerk fortzusetzen.

Das will uns nicht imponieren; denn das sieht nicht sehr heroisch
aus. Und doch, gerade darin scheint es für uns lehrreich zu sein, nicht
um Paulus unter allen Umständen zu verteidigen, wohl aber, um auch
ihm gerecht zu werden und dadurch von ihm zu lernen. Von Jesus wie
von Paulus hören wir, daß sie sich zuweilen verbergen und der Gefahr
entziehen. Das heißt erstens: Wir sollen i n der Gefahr, i n der Verfolgung

unseren Mann und unsere Frau stellen und dafür um Kraft und
Bekennermut bitten. Das ist das Gebot Gottes. Nicht aber ist es das
Gebot Gottes, Abenteurer zu sein, die Gefahr um der Gefahr willen
aufzusuchen, tollkühn uns in die Verfolgung zu stürzen oder sie zu
provozieren. Nicht der ist feige, der sich der Verfolgung entzieht, wo
es ohne Verleugnung möglich ist, sondern der ist feige, der durch
Verleugnen, durch Verschweigen und Unterlassen dessen, was er sagen und
tun soll, die Verfolgung vermeidet, und ebenso der, der sich von
den Verfolgten distanziert und damit saine eigene Sache verrät.

Und zweitens: Es gibt zweierlei Provokationen. Die Provokation

durch unser Verhalten und unsere Manieren, und die Provokation

durch die Sache. Paulus hat die Provokation durch die Sache
nicht gescheut. Er hat Menschen weggerufen von den sie
versklavenden Mächten zur Freiheit durch die Liebe des lebendigen Gottes.

Diese Provokation hat er eingepflanzt und verankert in der
Stadt Ephesus durch die Sammlung der dortigen Gemeinde. Diese
Provokation wird bleiben, auch wenn er geht. Dafür hat er hier und
an vielen Orten sein Leben riskiert und schwere Mißhandlungen bis
schließlich zum Märtyrertod in Rom auf sich genommen. Hätte er jetzt
sich von seinen Genossen nicht zurückhalten lassen, wäre er zu diesem
wilden Volksauflauf gegangen, so wäre er niedergeschrieen worden
wie jener Alexander, vielleicht auch gelyncht worden. Das Evangelium
hätte ihn, den Apostel, der es von einer Stadt zur anderen trug,
verloren, aber das Evangelium hätte durch diese Provokation nichts
gewonnen. Das ist eine Vernunftüberlegung und ein Beispiel, daß
unsere Vernunftüberlegungen durch das Gebot des Zeugnisses und
des Bekennens nicht aus-, sondern gerade eingeschaltet werden.
Wir sollen nicht blinde, sondern vernünftige Zeugen sein. Wir sollen
die Konflikte nicht scheuen, wir sollen sie aber auch nicht durch unüberlegtes

Verhalten oder gar mit Absicht provozieren. Es muß die uns
aufgetragene Sache selber sein, die den Konflikt provoziert, und erst



daran wird sich zeigen, ob es ein unvermeidlicher, nötiger Konflikt
ist, oder einer, den wir hätten vermeiden können und sollen.

Der Maßstab wird immer die Liebe sein. Wollen wir durch die
Christusbotschaft den Menschen helfen oder wollen wir sie ärgern? Wollen

wir ihnen helfen, dann werden wir sie ihnen liebevoll sagen und
liebevoll tun, was die Botschaft uns gebietet, und das Aergernis,
den Konflikt vermeiden, solange es ohne Verleugnung geht. Wir
wollen ja den Menschen aus Schuld und Leid heraushelfen, nicht sie
noch zusätzlich mit Schuld beladen. Darum bitten wir den Herrn,
der uns in die Welt sendet, um Mut, Leidensbereitschaft und festes,
aufrechtes Stehen und kühnes Wagen — und zugleich um Ruhe, Liebe,
Klugheit und Vernunft, alles für den schönen Auftrag des Evangeliums,
der Botschaft der Freude, der Freiheit, des Friedens.
(Predigt vom 29. Januar 1978 in der Jesus Christus-Kirche, Berlin-
Dahlem)

INGO KNAUP

Gewissenskonflikte am Arbeitsplatz
Ermutigung zu selbstbewußter Verantwortlichkeit

Ich sage nur, daß es auf dieser Erde Geißeln der Menschheit gibt
und Opfer und daß man. soweit möglich, sich weigern muß, auf der
Seite der Geißeln zu stehen Deshalb habe ich mich entschieden,
mich bei jeder Gelegenheit an die Seite der Opfer zu stellen, um
die Schäden in Grenzen zu halten. Inmitten der Opfer kann ich
zumindest suchen, wie man zur dritten Kategorie gelangt, das
heißt zum Frieden. A. Camus (Die Pest)

In Gesprächen am Arbeitsplatz kommt man heutzutage des öfteren
zu reden auf Ungerechtigkeiten:
— innerhalb unseres gesellschaftlichen Systems, vor allem hinsichtlich

der Macht- und Entscheidungsstrukturen oder der Verteilung des
Besitzes an vermehrbaren und nichtvermehrbaren Gütern

— im Weltmaßstab, wobei wir in der Schweiz uns allesamt in der Rolle
der Verursacher und Nutznießer von Ungleichheit, Ausbeutung,
Unterdrückung und Elend in der Dritten Welt vorfinden.

Es mag dazukommen, daß man sich im Sinne des Zentrum-Peripherie-
Modells vor. J. Galtung mit bestimmten Gruppen eher solidarisiert, von
and^.- eher des..lidarisiert. Das führt zj Aussagen wie: Mir steht ein
namenloser schwarzer Arbeiter in einer von einem Schweizer-Kon-


	Geschäft und Evangelium : Lehren aus der Apostelgeschichte (19, 23-20, I)

