Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 73 (1979)

Heft: 12

Artikel: Vergebung als Anfang und als Ende des Klassenkampfes
Autor: Hedinger, Ulrich

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-142808

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-142808
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ULRICH HEDINGER
Vergebung als Anfang und
als Ende des Klassenkampfes

Fiir die herrschende christliche Frommigkeit besteht ein Widerspruch
zwischen Vergebung und Klassenkampf. Weil die Vergebung der Siin-
den das Zentrum des christlichen Glaubens ausmacht, muf}, so lautet
die gingige Meinung, der Christ den Klassenkampf ablehnen. Man ver-
hdlt sich als Christ reserviert gegeniiber dem Gedanken, fiir die Ge-
rechtigkeit der Entrechteten und Benachteiligten zu kimpfen — jeden-
falls dann, wenn diesem Kampf eine politische und wirtschaftliche Di-
mension eignet. Wohl entsteht im Zusammenhang mit der kirchlichen
Tatigkeit fiir die Dritte Welt eine neue Spiritualitit (Gesinnung), fiir
welche die Vergebung von Unrecht und Schuld das Streben nach Ge-
rechtigkeit nicht mehr ldhmt. Transparente dieser Spiritualitit sind die
Okumenischen Agenden, welche jewells im Frithjahr die Sammlungen
von «Brot fiir Briider» und «Fastenopfer der Schweizer Katholiken»
begleiten. Doch das BewufBtsein der kirchlichen Gremien und des Kir-
chenvolkes ist fiir sie nur schwer empfianglich; das zeigt etwa die
Haltung mancher kirchlichen Behorden der (deutschen) Schweiz ge-
geniiber dem Antirassismusprogramm des Weltkirchenrates.

1. Die messianische Entthronung der Unterdriicker

Die Theologie, die von der Nachfolge und der Hoffnung Jesu ausgeht,
durchbricht Bann und Mythos der entpolitisierenden Innerlichkeit, den
Mythos, der auch auBlerhalb des deutsch-lutherischen Raumes die Ver-
schmelzung «christlicher» Religiositdt mit biirgerlicher Ideologie er-
moglicht hat. Sie nimmt den von den biblischen Propheten und von
Jesus bezeugten und gefiihrten Kampf Gottes filr die Gerechtigkeit
ernst. Dieser Kampf verlduft nicht bloB in der Dimension «Gott und die
Seele» oder des «Personkernsy (E. Brunner), sondern beansprucht auch
den gesellschaftlichen Bereich. Schon darum kann sie sich nicht, unter
Berufung auf Vergebung oder Licbe, als Ueberholung des Klassen-
kampfes ausgeben.

Daf3 der messianische Gott die Michtigen und Privilegierten von
ihren Thronen stoft, diese VerheiBung fiir die Gebeugten und Ge-
demiitigten, diese Drohung an die Adresse der Reichen1l kommt der
Marxschen Erkenntnis nahe, daB3 die Klasse der Privilegierten von sich
aus noch nie auf ihre Privilegien verzichtet hat. Zwar ist die marxisti-
sche Klassendoktrin nicht unbesehen von der christlichen Theologie zu
tibernehmen, aber ein gemeinsamer Nenner zwischen dem prophetischen

339



Ethos fiir Gerechtigkeit und dem Marxschen Imperativ zum Klassen-
kampf ist unverkennbar. Er heif3t Kampf gegen die «Throne»: gegen die
Gewalt und gegen die Gewalt bejahende oder verbrimende — Ideologie
der Unterdriicker von Schwesterlichkeit und Briiderlichkeit.

Schon im biblischen Schrifttum und erst recht in der nachbibli-
schen Kirche ist die messianische VerheiBung und Drohung der Ent-
thronung der Unterdriicker zu einer konservativ-vertrostenden Ge-
schichtsauffassung erstarrt. Danach wird der Tag des Gerichts iiber die
Throne und der Gerechtigkeit fiir die Gebeugten allein von Gott, ohne
des Menschen Zutun, heraufgefiihrt2, Damit wandelt sich der Kampf
fiir die Gerechtigkeit zum Erleiden der Gegenwart, zum passiven Er-
warten der Zukunft, zur bloBen Innerlichkeit der Bekenntnistreue. Der
geschichtlich-politische Prozefl der Befreiung kommt zum Stillstand.
Wo jedoch die — im Sinn der prophetisch-messianischen Spiritualitét
von Leonhard Ragaz ausgesprochene — Vorstellung von der Mit-
arbeiterschaft des Menschen mit Gottes messianischem Tun ernst ge-
nommen wird, bleibt die Verheilung und Drohung der Entthronung
der Gewalt geschichtlich wirksam, geschichtsverindernd. Die messiani-
sche Spiritualitit schanzt der christlichen Religion und Kirche kein
Monopol zu auf die Befreiung der Unterdriickten, auf dic Emanzipa-
tion der Behinderten; sie erkennt sich wieder in der marxistischen und
radikal-humanistischen Kritik an der kapitalistischen Wirtschafts- und
Gesellschaftsordnung, auch in vielen andern Ansdtzen und Versuchen,
die — im Glanz und Schatten der Throne ablaufende — Geschichte zu
verdndern.

Die prophetisch-messianische Theologie definiert ¢«Klasse» und
«Klassenkampf» nicht rein 6konomisch, mittels der Kategorie des Ei-
gentums an den Produktionsmitteln. Im Sinne der Propheten und Jesu
von Nazareth sind sowohl die materiell als auch die geistig Entrech-
teten, Geschiddigten, Getretenen und AusgestoBenen zur Sehnsucht und
zum Kampf fiir die Heil schaffende Gerechtigkeit aufgeboten. Und die,
die sich mit den Genannten solidarisieren, mogen sie¢ auch aus einer
Klasse der materiell oder geistig Privilegierten stammen! Lahmt diese
Erweiterung des Begriffs der Klasse der Unterdriickten den Klassen-
kampf? Ignoriert sie die vitalen Interessen der Menschen, iiberhort sie
den Schrei nach Brot und sinnvoller Arbeit, welcher in Millionen pri-
mir nach wirtschaftlicher und sozialer Existenzsicherung ruft? Es ist
an den Christen, die in diesen Fragen steckende Furcht und Enttiu-
schung zu widerlegen. Denn auf weitenn Strecken der Geschichte des
Christentums wurde die messianische Spiritualitdt, welche den Hunger
nach Brot und Liebe ernst nimmt, durch einen Spiritualismus vertrie-
ben, der Geist und Moral als die Kraft auffaBBt, materielle Bediirfnisse
Zu verneinen.

340



2. «Sozial-revolutioniire» und
«pazifistische»y Texte im Neuen Testament

Wie verhalten sich Vergebung und Klassenkampf zueinander? Schon
ein Blick auf verschiedene Texte des Neuen Testaments iiberzeugt von
Sinn und Recht dieser Frage. Zunéchst stellen wir fest, dal Texte vor-
kommen, die entweder den Kampf um Gerechtigkeit oder die Vergebung
in den Mittelpunkt riicken; in den Evangelien kdnnen die ersteren auch
«sozial-revolutiondre», die letzteren auch ¢pazifistische» Texte genannt
werden. Als «sozial-revolutiondre» Texte seien das Magnificat der
Maria (insbesondere Lukas 1, 52), die lukanische Feldpredigt (L.ukas 6,
17ff.) und das Wort Jesu gegen den Mammonsdienst (Lukas 16, 13)
erwdhnt, als «pazifistische» Texte die Ermahnung zur Feindesliebe
in der matthédischen Bergpredigt und in der lukanischen Feldpredigt
(Matth. 5, 43 und Lukas 6, 27) sowie die in der matthédischen und jo-
hanneischen Gethsemanegeschichte liberlieferte Aufforderung Jesu, das
Schwert in die Scheide zu stecken (Matth. 26, 52; Joh. 18, 11). Die
breite kirchliche und theologische Ueberlieferung zitiert zwar beide
Textreihen als kanonisch, setzt aber den Akzent auf die «pazifistischen»
Texte (wenigstens fiir das diesseitige Leben des Menschen und die
Ethik des Christen). Im Gegensatz zu einer solchen Haltung, welche die
Spannung zwischen den beiden Texten (schon fiir das Diesseits und die
Ethik des Christen) nivelliert, erkennen scharfsinnige Ausleger die
Spannung zwischen diesen Texten und nehmen sie zumindest als ge-
schichtliches Problem fiir das Christentum ernst3,

3. Vergebung als Solidarisierung der Unterdriickten

Die folgenden Gedanken und Meditationen nehmen sowohl die «pazi-
fistischeny als auch die «sozial-revolutiondren» Texte ernst. Die Texte,
welche zur Vergebung gegeniiber dem Schuldner auffordern, und die
Texte, welche den Sturz der Gewalthaber und Gewalttdater verheiB3en,
diirfen weder unverbunden nebeneinander bleiben, noch darf ihre Ver-
bindung zur gegenseitigen Neutralisierung fithren. Es hieBe Wirken und
Wesen Jesu von Nazareth verkiirzen und striflich verzerren, wollte man
seinen Aufruf zur Feindesliebe als «revisionistischy oder seine Bedro-
hung derer, welche die «Kleineny drangsalieren4, als «revanchistischy
abtun. Nur indem wir beide durch Jesu Verhalten gedeckte Mahnungen
ernst nehmen, werden wir der Spiritualitdt, dem Glauben, Lieben und
Hoffen Jesu und der auch fiir uns giiltigen VerheiBung gerecht.

In der als Bergpredigt bezeichneten Spruchsammlung begegnen
uns wiederholt Mahnungen zur Versohnung mit dem entzweiten
«Bruder», mit dem, der einen schldgt und verfolgt oder der seine An-
spriiche vor dem Richter und notfalls mit Gefingnisdrohung durch-

341



setzen will5. Solche Prizisierungen heben den Grad der Entzweiung
hervor und zugleich muten sie dem mit Jesus auf das Reich Gottes
Hoffenden die Bereitschaft zur Versohnung zu, die als Gesinnung und
als Tat das negative Verhdltnis zum Bruder verdndert6. Es gilt, diese
Zumutung von einer schwiarmerisch-pazifistischen Haltung abzugrenzen,
welche in der Illusion besteht, durch Gesten oder Opfer jegliche Feind-
schaft, jegliche Entzweiung und jegliches Unrecht iiberwinden zu
konnen — eine Haltung, die von GroBkirchen und Sekten vielfach als
wahre Frommigkeit ausgegeben wird. Jesus miite die Beladenen, Ge-
beugten und Gequilten verraten, wenn er eine solche Illusion erzeugen
und ndhren wiirde. Jesus war kein Schwirmer. Seine Aufrufe zur Ver-
sohnung und Vergebung erzeugen nicht die Illusion eines harmoni-
schen, versohnlerischen Gesellschafts- und Weltbildes, wonach uni-
versaler Friede und umfassende Briiderlichkeit durch geschickte Gesten
oder heroische Selbstaufopferung Einzelner zustandekdmen. Die von
Jesus im Namen Gottes den Menschen zugesprochene Vergebung qua-
lifiziert das Verhiltnis Gottes zu den Menschen als eines der Barm-
herzigkeit7. Barmherzigkeit bedeutet nach der messianischen Spirituali-
tat Jesu keinen Gegensatz zur Gerechtigkeit, sondern ist ebenso wie
diese zentrales Moment des eschatologischen Heils: Séttigung des
Hungers, Abwischen der Tridnen, Lachen, das niemanden ausschliefB3t.
das aus allen lacht.

Vergebung und Barmbherzigkeit gegeniiber dem fehlbaren Bruder
stehen nicht in einem Konkurrenzverhiltnis zu Hunger und Durst nach
Gerechtigkeit. Die auf das eschatologische Heil, auf Hochzeit und
Freude ausgerichtete Gerechtigkeit befreit von der Neigung, Boses mit
Bosem zu vergelten, und von der Tendenz, das «Rechty des Stiarkeren
zu Lasten des Schwicheren und Geschwichten bestehen zu lassen. Auf
das Miteinander von Barmherzigkeit und Gerechtigkeit zielen auch die
fiinfte und die vierte matthiische Seligpreisung Jesu.

Ohne Vergebung und Barmherzigkeit gegeniiber dem fehlbaren
Bruder und der fehlbaren Schwester wird die Sehnsucht nach Gerechtig-
keit in den Unterdriickten und Hoffenden zu einem schwachen, von der
Macht der Unterdriickung leicht ausloschbaren Flaimmlein. Vergebung
ist in einer ersten Hinsicht Moment, ja Grund eines effizienten Kamp-
fes gegen das Unrecht, tragendes Element des Klassenkampfes, der alier
Klassenherrschaft ein Ende machen will. Dieser erste Aspekt der Ver-
gebung muB deutlicher als in den einzelnen neutestamentlichen Texten
zur Sprache gebracht werden, heute, da sich als entscheidende theologi-
sche und politische Frage diejenige nach der effizienten Solidaritidt der
Hoffenden mit der Dritten Welt, mit der Ersten und Zweiten Welt er-
hebt.

342



4. Die Konflikte der Kleinen stirken die Herrschaft der Grofien

Vergebung und Barmherzigkeit gegeniiber den fehibaren Briidern und
Schwestern gehoren zur Macht und Solidaritdt derer, die vital am Sieg
der Gerechtigkeit des Reiches Gottes interessiert sind. Moglicherweise
ist ihnen durch die Konflikte und Zwistigkeiten im «Kleinen», die recht
hartnéckig sein und recht viel Energie schlucken konnen, dieses Inter-
esse verschiittet worden. Die Bereitschaft und das Ereignis der Ver-
gebung zugunsten des Konfliktpartners machen dieses Interesse wieder
lebendig. Wie sehr wird die korperliche und psychische Gesundheit
durch Zwiste und Konflikte in Mitleidenschaft gezogen, durch regio-
nale und nachbarliche Streitigkeiten, durch Familienzwiste, Kollegen-
zwiste und Generationenkonflikte — Zwiste und Konflikte, welche nur
die okonomische und geistige Unterdriickung der Kleinen durch die
GroBlen und durch die meist von ihnen gepridgten Verhaltens- und
Rechtsnormen verschleiern; dank solcher Zwiste festigt sich die Klassen-
herrschaft mit ihren stindigen Wirtschafts- und Identitdtskrisen.

Wie billig ist es, wenn ein Pfarrer vor iiber 60jahrigen Gemeinde-
gliedern das durch Disziplin, Gehorsam und Auswendiglernen errun-
gene religise Wissen der Aelteren gegenliber der «religiosen Unwissen-
heity der heutigen Konfirmanden lobt! Wie fatal ist es, den Gene-
rationenkonflikt durch Parteinahme fiir die Aelteren gegen die Jiingeren
oder umgekehrt, zu férdern — heute, da die iiber 50jahrigen und unter
25jahrigen Menschen von der effektiven und angedrohten Arbeitslosig-
keit besonders betroffen sind! Dabei mii3ten alle Bedrohten und Ver-
unsicherten — auch die 25- bis 50jihrigen Frauen und Minner gehoren
dazu — fiir die Sicherheit des Arbeitsplatzes und eine entschiedene
Humanisierung der Wirtschaftsstrukturen und des Arbeitsklimas kdmp-
fen. Und das nicht nur in den Fabrikhallen, Biiros und Betrieben,
sondern auch in den Haushalten! Die Vergebung und VersGhnung zwi-
schen den Kindern, Jugendlichen, Erwachsenen und Greisen hétte eine
enorme mobilisierende und politisierende Wirkung fiir den Kampf der
Gerechtigkeit, fiir den von unten gefiihrten Klassenkampf, der das Ziel
hat, die Rang- und Lebenspositionen «oben» und «unten» aufzuheben.

Zwischen der Vergebung, die sich verfehdete Unterdriickte gegen-
seitig erweisen, und dem Kampf gegen Unterdriickung und Unterdriik-
ker, besteht eine Wechselwirkung. Fine feinsinnige, sensible Frau, die
aushilfsweise als Verkduferin arbeitet, beklagte sich letzthin bitter tiber
ihre verlorenen Ehe- und Lebensjahre mit dem «Erndhrer ihrer Fa-
milie». Er schreit sie an und lachelt nur dann, wenn sie ihm von ihrem
kleinen Lohn ein Essen oder die Unkosten eines Hobbys bezahlt. Der
besuchende Pfarrer lieB beide von der Unterdriickung erzidhlen, die sie
an ihrem Arbeitsort erfahren; den Mann davon, daB} in seinem Betrieb

343



nur solche Karriere machen, die im gleichen Sportverein titig sind wie
der Chef, die Frau von zwei typischen Beispielen der Repression, nim-
lich von der Aufhebung der viertelstiindigen Kaffeepause im Zuge von
«Sparmaf3nahmen» und von der Tatsache, dall im grofBen, modernen
Verkaufsgeschift kein einziger Stuhl aufzutreiben ist, weder fiir miide
Kunden noch fiir miide Verkduferinnen. Der Mann beklagte sich iiber
die mangelnde Aktivitdt der Gewerkschaften — am Arbeitsort der
Frau ist von gewerkschaftlicher Prisenz iiberhaupt nichts zu spiiren.
Der Seelsorger gab beiden bewuBt den Rat, mit Mitbetroffenen gegen
die Unterdriickung am Arbeitsplatz zu kdmpfen. Die Moglichkeit einer
Therapie, welche die Leiden der Kindheit bewul3t macht und zu heilen
versucht, riickte in den Hintergrund. Er war von der Hoffnung erfiillt,
daB} einerseits der Mann im Zuge seines Engagements die Unterdriik-
kung, die er der Frau zufiigt, erkennt und beendet, da3 anderseits die
FFrau ihm vergeben kann und beide in der Solidaritit der Bedrohten
und Hoffenden zu Lebenspartnern im personlichen und gesellschaft-
lichen Existenzbereich werden.

5. Die «unparteiischey Parteilichkeit Jesu

Mit dem Aufruf zur Vergebung und zur Barmherzigkeit hat Jesus das
Gegenwort gegen die Parole gesprochen: ¢Divide et impera!» (Teile und
herrsche!), welche die Macht des romischen Imperiums iiber die Volker
der Mittelmeerlinder, die Macht aller Herrschenden iiber die Be-
herrschten begriindet und erhilt. GewiB} hat die romische Herrschaft in
Paldstina von den Gegensitzen zwischen Juden und Samaritern pro-
fitiert. Jesus aber hat die aus religiosen und nationalen Griinden beim
jiidischen Volk verfemten Samariter geschiitzt, ohne die samaritanische
Konfession zu iibernehmen oder so etwas wie ein prosamaritanischer
Nationalist zu werden8. Jesu Spiritualitdt 1iBt also eine Parteinahme
in religiosen, regionalen oder nationalen Konflikten nicht zu, es sei denn
diese Konflikte wiren Momente des Kampfes fiir universale Gerechtig-
keit. Die evangelischen Texte bezeugen den Juden Jesus weder als pro-
juidisch noch als prosamaritanisch. Der Verzicht auf Parteinahme im
Kampf partikularer, d. h. auf Vorteile zuungunsten der anderen aus-
gerichteter Interessen ist aber gerade nicht Ausdruck einer vor-
nehmen religiosen Distanzierung von der Geschichte, von der Gesell-
schaft, von der Politik; vielmehr ist er Ausdruck einer anspruchsvollen,
umfassenden Parteinahme fiir alle Unterdriickten, Bedrohten, Igno-
rierten und Getretenen.

Auch im sogenannten Generationenkonflikt ergreift Jesus nicht
Partei. Ein synoptischer Text berichtet von einer dezidiert kinderfreund-
lichen Stellungnahme?, die nicht zuldft, daB} Kinder als Storefriede ein-

344



gestuft werden. Ebenso bezeugen Markus und Matthdus Jesu Zorn
gegeniiber einem religiosen Verhalten, das darauf hinauslduft, den alt
gewordenen Eltern die Unterstiitzung zu entziehen10. Weil Jesus men-
schenfreundlich ist, libergeht er weder die Bediirfnisse der Kinder noch
die soziale und psychische Situation der auf die Unterstiitzung ihrer
erwachsenen Sohne angewiesenen dlteren Menschen.

Jesus bezieht entschieden Stellung fiir die Unterdriickten. Seine
Stellungnahme wirkt sich auch zugunsten von Unterdriickten aus, die
sich aus verschiedenen, etwa 6konomischen oder moralischen Motiven
gegenseitig selber unterdriicken. Die Universalitdt seiner Stellungnahme
macht aus dieser ein anspruchsvolles Unterfangen, das bei den einen
oder andern Unterdriickten nicht immer richtig verstanden wurde. Ich
denke hier vor allem an sein Eintreten fiir die 6konomisch Machtlosen
und fiir die moralisch Verachteten, fiir die Armen und die «geistlichy
Armen (Luk. 6, 20 und Matth. 5, 3). Da diese und jene Armen in der
damaligen jiidischen Gesellschaft durchaus nicht in derselben 6konomi-
schen Klasse angetroffen werden muBten, wurde Jesu Stellungnahme
fiir sie zu einem komplexen Akt. Jesus riskierte den schwierigen Ver-
such, die wegen ihrer Unmoral und Kollaboration mit der romischen
Besatzungsmacht verfemten Zollner mit den von wirtschaftlicher Not
Bedrédngten und der Erpressung Preisgegebenen zu verséhnen. DaBl ihm
das zuweilen gelang — und zwar nicht im Sinne einer versohnlerischen
Verschleierung der Klassengegensidtze — bezeugt die lukanische Ge-
schichte von der Begegnung zwischen Jesus und Zachdus. Diese kul-
miniert im weitgehenden Verzicht des Zachdus auf seine Klassenprivi-
legien, im Bestreben, den Schaden an den von ihm ErpreBten wieder-
gutzumachen. |

Herrschende Frommigkeit und Theologie verharmlosen und ni-
vellieren freilich die anspruchsvolle Komplexitit der Stellungnahmen
Jesu, insbesondere die Differenz zwischen der ersten Jukanischen und
der ersten maithdischen Seligpreisung. Das geschieht so, daB sie Jesu
Inschutznahme der von der pharisdischen Gesetzestreue angegriffenen
«Zo6lner und Siinder» ins Zentrum riicken und die sozial Armen allen-
falls noch als Objekte und Empfianger karitativer Gesten oder Opfer
zur Kenntnis nehmen, Die soziale Not wird zur religiosen Not, zur
Schuld und Siinde vor Gott, zu SiindenbewuBtsein und Zerknirschung
umgedeutet. Jesu Christi umfassende Stellungnahme fiir die von Unrecht
und Unbarmbherzigkeit Betroffenen verengt sich zur Vergebung der
Siinden vor Gott und durch Gott11. Gottes oder Jesu Christi Wohltat
an den Menschen wird einzig als (durch Jesu Opfertod und Auferste-
hung schon gestiftete) Vergebung der Siinden ausgegeben. Der Kampf
fir menschliche Gerechtigkeit, der Klassenkampf gegen das Unrecht
und gegen die durch das Unrecht Méchtigen wird zu einem iiberfliissi-

345



gen Akt degradiert, ja zum Unterfangen des Undanks gegeniiber
Gottes schon geschehener Heils- und Vergebungstat gestempelt. Diese
Frommigkeit verdriangt den Einsatz Jesu fiir die sozial und wirtschaft-
lich Bedringten. Sie verabsolutiert die Vergebung, entleert sie, macht
sie geschichtslos. Sie ist dariiber hinaus mitschuldig an der Perversion
der Vergebung zu einer — durch das zelebrierte MeBopfer oder die
aufriittelnde Evangelisationskampagne erfolgenden — Gewissensberuhi-
gung des siidamerikanischen GroBgrundbesitzers, des amerikanischen
oder europdischen Geschéfts- und Bankmannes. Diese mégen im pri-
vaten, personlichen Lebenswandel alles andere als korrupt sein —
und doch unterstiitzen sie durch ihre berufliche Tatigkeit ein Aus-
beutungssystem ohnegleichen.

6. Ein neuer Begriff der «unterdriickten Klasse»

GewiB, es gilt auch Jesu Einsatz fiir die moralisch und religios Diffa-
mierten, fiir die damaligen Randgruppen der Zoéllner, Siinder und
Dirnen, ernst zu nehmen. Es macht Jesu Mut, Kiihnheit und Liebe aus,
fiir die wirtschaftlich Bedridngten und die moralisch Kaltgestellten ein-
zustehen. Fiir die vorkapitalistische, paldstinensische Gesellschaft, die
von alttestamentlicher Religiositdt gepridgt war (einer Religiositit, fiir
die nicht bloB3 priesterliche Reinheitsvorschriften, sondern auch pro-
phetische Gerechtigkeitsvorstellungen mafB3gebend waren), fielen Sozial-
prestige und Reichtum, soziale Verachtung und Armut durchaus nicht
zusammen. Wenn auch in der hochkapitalistischen Gesellschaft soziale
und 6konomische Macht ndher zusammengeriickt sind als in der pali-
stinensischen Gesellschaft zur Zeit Jesu, so muB der in der Spiritualitat
Jesu verwurzelte Klassenkampf auch heute nicht nur mit den 6kono-
misch Abhédngigen, sondern auch mit den Menschen der verschiedenen
Randgruppen gefiihrt werden, die nicht nur von den herrschenden
Konventionen, sondern auch vom Rechtsempfinden des hart arbeiten-
den Volkes als unmoralisch eingestuft werden. Fiir diese, taktisch viel-
leicht schwierige, Erweiterung und Vertiefung des Begriffes «unter-
driickte Klasse» miissen sich die Christen, seien sie nun als ¢Christen
fiir den Sozialismus» organisiert oder nicht, bei all denen einsetzen, die
fiir eine Aenderung der Wirtschaftsstrukturen und der Lebensweise
kiampfen.

Vergebung ist also keineswegs die Alternative zm Kampf fiir
die Aufhebung der Klassenherrschaft. Vielmehr ist sie, bezogen auf die
gegenwirtige Geschichte, in der die Mehrzahl der Menschen Opfer der
Klassenherrschaft sind, ein wichtiges Moment des Kiassenkampfes
selbst. Ohne Solidarisierung der Unterdriickten aller Rassen, Nationen,
Geschlechter, sozialen und religiosen Gruppierungen wiirde der Kampf

346



der getretenen, verachteten und ignorierten Klassen nur sporadisch
Wirklichkeit; nie aber wiirde er sein Ziel, die Verinderung der Klassen-
gesellschaft und der durch sie geprdgten Wirklichkeit, erreichen. Zur
Solidarisierung gehort die Vergebung, welche die Unterdriickten sich
gegenseitig erweisen miissen: fiir das Unrecht, das die Arbeitenden den
Arbeitsiosen, die Arbeiter den Bauern, die Bauern den Arbeitern, die
Angestelliten und Gewerbetreibenden den Arbeitern, die Intellektuellen
den Arbeitern, die Arbeiter den Intellektuellen und Kiinstlern, die
Maénner den Frauen, die Jungen den Aelteren, die Aelteren den Jungen,
die Heterosexuellen den Homosexuellen, die Angepafiten den Unange-
paBiten, die Militdrs den Zivilpersonen, die Angehdrigen einer Nation
oder Religion den andern angetan haben. Die Unterdriickten aller
Linder, Geschlechter und Lebensweisen sind oft genug gegeneinander
aufgehetzt worden, haben sie doch oft genug sich selber und die Mit-
unterdriickten mit den von den oberen Klassen geschmiedeten Waffen
des «Daseinskampfes» verstimmelt und geldhmt. Jesu Aufruf zur Ver-
gebung widersetzt sich der Selbstverstimmelung der Unterdriickten und
weist damit den Weg zur Solidarisierung und Befreiung der Unter-
driickten.

7. Vergebung fiir die Gestiirzten

Der Klassenkampf oder Befreiungskampf richtet sich gegen die wirt-
schaftlichen Normen, sozialen Konventionen, gegen die politischen und
militdrischen Machtzentren der Unterdriickung und Behinderung. Er
richtet sich auch gegen die Kliingel und Personen, die ihren Profit, ihr
Ansehen, ihren menschenverachtenden Spott aus den lberarbeiteten
und arbeitslosen Menschen herauspressen. Wahrend der Klassenkampf
die Normen, Konventionen und Zentren der Unterdriickung, Ausbeu-
tung und Verhohnung zerstort, zerstort er aber die unterdriickenden
Personen und Menschen nicht. Er stiirzt sie nur von ihren Thronen,
Sesseln und Mandaten — aber er vernichtet sie nicht. Der in der Nach-
folge Jesu gefithrte Klassenkampf endet mit der Vergebung fiir die
Menschen, die in der Welt der Klassenherrschaft ihr Gliick, ihren Besitz,
ihre Selbstbestdtigung in der Herrschaft iiber ihre Mitmenschen such-
ten. In einer ersten Hinsicht ist die Vergebung Moment der Befreiung
der Unterdriickten, in einer zweiten, «eschatologischen» Hinsicht (d. h.
nach dem Ende der Klassenherrschaft) befreit die Vergebung auch die
Unterdriicker vom Fluch der Unterdriickung und Vernichtung.

Die zweite Weise der Vergebung, die eschatologische, gehdrt zum
Ende der Geschichte von Klassenherrschaft und Unterdriickung. Sie
vollzieht die Trennung zwischen dem Unrechttidter und Ausbeuter ei-
nerseits und der auch im Unrechttédter und Siinder unterdriickten und

347



verkiimmerten Kreatur andererseits. Die eschatologische Vergebung ist
Ausdruck und Inbegriff davon, daBB der Kampf fiir Gerechtigkeit und
Heil auch den im Usurpator, Kapitalisten oder Parteibonzen entfrem-
deten und geleugneten Menschen befreit. Wie die erste Weise der
Vergebung die Perversion der Barmherzigkeit zur Feindin der Gerech-
tigkeit verhindert, so verhindert die zweite Weise der Vergebung die
Perversion der Gerechtigkeit zur Feindin der Barmherzigkeit. Die bei-
den Weisen der Vergebung verbiirgen den Zusammenhang von Ge-
rechtigkeit und Barmherzigkeit, und zwar als einen geschichtlichen,
dynamischen, emanzipatorischen Zusammenhang, der die gegenseitige
Neutralisierung beider verhindert. Die eschatologische Vergebung macht
neben und nach dem «Jiingsten Gericht», das heilt dem Sturz der
Macht- und Gewalthaber, das Ende des Klassenkampfes aus. Sie sig-
nalisiert die universale Befreiung der Menschen und der Kreatur von
Unterdriickung und Entfremdung. Die Hoffnung und Ausrichtung auf
sie verhindert das Abgleiten des christlichen Glaubens und des so-
zialistischen Engagements zum Revanchismus, der seit Tertullian als
Vorstellung von der ewigen Holle das Christentum verunstaltet und
zudem die irdische Geschichte der Herrschaft der Ausbeuter und
Henker iiber die Opfer und Mértyrer iiberantwortet (genauer: iiber die
Mirtyrer, die auf den Klassenkampf verzichten und ungewollt zur
Stiitze des Unrechts werden). Die beiden Weisen der Versohnung zielen
auf die Allversohnung, welche Fluch und Schatten des Versohnler-
tums, der Versohnung Gottes mit Unrecht und Elend12 vertreibt.

Aktualisiert und erwiesen wird die eschatologische Vergebung erst
nach dem Sturz der Diktatoren, Herrschenden und Profiteure. Sie darf
nicht mit der ersten Weise der Vergebung, mit der Vergebung als
Moment des Klassenkampfes, verwechselt werden. Sonst begriindete sie
den faulen Frieden zwischen den Klassen, auf Kosten der ausgebeu-
teten und ausgestoBenen Klassen; sonst wiirde sie die Klassengegensitze
verschleiern, statt sie zu entschleiern und aufzuheben. Das herrschende
Christentum hat mit der Verabsolutierung der Vergebung die Differenz
zwischen der gegenwiirtig gebotenen und mdglichen und der eschatolo-
gisch verheiBenen Vergebung aufgehoben. Die erste Weise der Ver-
gebung wurde dadurch zur edlen Opfergesinnung von Mirtyrern per-
vertiert, sie verlor den Charakter des Zusammenschlusses der Unter-
driickten und der Macht im Kampf fiir die Befreiung aller Klassen und
Menschen.

Die Ausrichtung auf die eschatologische Vergebung darf und soll
schon mitten im Klassenkampf aufleuchten. In der Bitte um Vergebung
fir die Feinde ist sic sogar auf dem Hohepunkt des von oben, von
Pilatus und der mit ihm verbundenen Sadduzder gefiihrten Klassen-
kampfes gegen Jesus ausgesprochen wordenl13. Niemals aber macht

348



diese Bitte Jesu seine Parteinahme fiir die Erpref3ten, Bedringten und
in den Tod Gesto3enen und Ermordeten der Geschichte hinfillig. Ten-
denziell macht die «Kreuzestheologie» diese Solidarisierung zunichte,
wenn sie die Ermordung Jesu als Heilstat Gottes interpretiert, als Auf-
hebung des absoluten Gegensatzes zwischen Gott und Mensch und
damit auch als Aufhebung der Klassengegensitze. Die «Kreuzestheolo-
gie» mythologisiert die Ermordung Jesu durch Pilatus zur Tat Gottes,
zum Paradox des Heil schaffenden Gerichtes Gottes iiber alle Men-
schen. Fiir ihre Qualifizierung der Kreuzigung Jesu beruft sich die
«Kreuzestheologie», insbesondere ihr biblizistischer Fliigel, gern auf
Ostern und Pfingsten. Ostern und Pfingsten sind aber trotz gewissen
schon im neutestamentlichen Schrifttum auftauchenden mythologisie-
renden Ziigen nicht die Katalysatoren, welche die Ermordung Jesu in
die absolute, alles Ringen um Gerechtigkeit hinfdllig machende Heilstat
verwandeln. Ostern und Pfingsten bedeuten eine Erneuerung und Ver-
tiefung der Parteinahme Jesu mit den Bedringten, Beladenen, Unter-
driickten, nachdem diese Solidaritdt durch Pilatus zum ohnmaéchtigen
Todesschrei und zum Verstummen gebracht wurde. Sie bedeuten dar-
iiber hinaus einen Hinweis auf die verheiBene Wirklichkeit der escha-
tologischen Vergebung, um die der gekreuzigte Jesus seinen Vater erst
zu bitten vermochte.

Die Dogmatik der alten Klrche hat mit verschiedenen Formeln
und Bekenntnissen versucht, Einheit und Unterschied zwischen Gott
Vater, Sohn und Heiligem Geist auszusagen. Glauben, Ethik und Po-
litik der heutigen Christenheit haben das Ringen der Volker um Be-
freiung und um Gerechtigkeit ernst zu nehmen; darum besteht auch
Grund, den Unterschied zwischen den beiden Weisen der Vergebung
ernst zu nehmen und so, in der Nachfolge Jesu, Vergebung als tragen-
des Moment und als verheiBBenes Ende des Klassenkampfes, des wirk-
samen Kampfes fiir Gerechtigkeit zu bezeugen.

1 Luk, 6, 24, Einer revisionistischen Tendenz folgen die Pastoralbriefe, Der
Reichtum selbst wird, wenn auch als unsicher qualifiziert, nicht in Frage
gestellt, die Reichen werden lediglich gemahnt, nicht hochmiitig zu sein
(1 Tim, 6, 17ff.),

2 Der Gedanke ist seit der neutestamentlichen Zeit in der Kirchengeschichte
lebendig gewesen; in ihm vermischen sich Hoffnungslosigkeit und Hoffnung
von Klassen, Gruppen und Menschen in der Situation der Verfolgung. Zu-
gleich aber gipfein in diesem Verstdndnis des Reiches Gottes die patriarchali-
schen Zige des biblischen Monotheismus,

3 Auch wenn man das extrem antipazifistische Verstandnis des historischen
Jesus von G, F, Brandon ablehnen muB, das Verdienst ist ihm nicht abzuspre-
chen, die géngige kirchliche Textnivellierung in Frage gestellt zu haben, Nach
Brandon sind die pazifistischen Texte, bzw, die matthéisch-pazifistische Be-

349



arbeitung der urspriinglichen Bergpredigt Jesu, in der Christengemeinde von
Alexandrien nach dem Jahre 70 entstanden (vgl. Brandon, Jesus and the
Zealots, Manchester University Press, 1967, S. 308 und anderswo), Als ur-
springlich gelten Brandon nur die militant-messianischen, die dem Zelotis-
mus verwandten «sozial-revolutiondren» Texte, Aus Angst vor der Verfolgung
durch das RoOmische Reich héatten die Christen diese Texte einer Art Um-
arbeitung unterzogen, Resultat dieser Umarbeitung wéare das erste kanonische
Evangelium, das Evangelium nach Matthaus. Fir die neutestamentliche
Wissenschaft und Theologie ist Brandon ein interessanter AuBenseiter geblie-
ben. Keine AuBenseiterpositionen missen diejenigen Exegeten einnehmen, die,
im Gegensatz zu Brandon, nicht die «pazifistischen», sondern die «sozial-
revolutiondren» Texte degradieren, Sie zensurieren diese Texte als «juda-
istisch», «nomistisch» (gesetzlich) oder «zelotisch» Diese Adjektive bedeuten
schlechte Noten, weil in Uebereinstimmung mit idealistisch-biirgeriicher
Religiositat das Bestreben nach sozialer und nationaler Befreiung als ein MiB-
verstdndnis Jesu und des christlichen Kerygmas ausgegeben wird,

4 Vgl. Mark. 9, 42, Matth, 18, 6 und Luk, 17, 2.

5 Matth, 5, 23—25, 39—44. Der Adressat der Verséhnung wechselt vom
«Bruder» zum «Gegner» und «Feind». Soll damit die Scharfe der Entzweiung
mit dem Bruder hervorgehoben werden oder wird hier doch die Grenze zu
einem absoluten Pazifismus Uberschritten, der dle Sehnsucht nach Gerechtig-
keit in Masochismus umschlagen [aBt?

6 Matth. 5, 40f; vgl. auch 25f,

7 Zur Verbindung zwischen erbetener, bzw, geschenkter Vergebung durch
Gott und der dem Schuidner zu schenkenden Vergebung vgl. das Herrengebet
(Matth, 6, 12) und das matthiische Gleichnis vom Schalksknecht (Matth, 18,
32ff.). Die auBerhalb Palastinas bekannte Institution der Schuldhaft, bzw, der
nach jidischem Recht zugelassene Verkauf des Schuldners, und die An-
spielung auf die (am Hofe des Herodes praktizierte) Folter sollen die Un-
verbriichlichkeit dieser Verbindung hervorheben,

8 Texte der Inschutznahme und der Distanzierung von den Samaritern be-
gegnen bei Luk. 10, 33ff,, 17, 16 und Luk, 9, 52f. Luk. 9, 52 unterscheidet sich
freilich von der scharf antisamaritanischen (oder nur die Grenzen der ersten
Aussendung der Jinger betonenden?) Perikope von Matth, 10, 5. Inschutz-
nahme der Samariter, bzw, einer unmoralisch und isoliert lebenden Sama-
ritanerin und Distanzierung von der samaritanischen Religion widerspiegeln
sich sehr schén in Johannes 4, 5ff,

9 Mark. 10, 14; Matth. 19, 14 und Luk, 18, 16.

10 Mark, 14, 11f, und Matth, 15, 5f.

11 Vgl. auch U, Hedinger, Keine Differenz zwischen Siindern und Bedrédng-
ten?, in: Judaica 1976, S, 12ff,

12 Vgl. U Hedinger, Wider die Versdhnung Gottes mit dem Elend, Zirich 1972,
13 Luk. 23, 34,

Der Christ soll alle Menschen lieben, jedoch nicht alle in derselben Weise:
man liebt den Unterdriickten, indem man ihn verteidigt und befreit; und man
libt den Unterdricker, indem man ihn anklagt und bekampft.

(Giulio Girardi, Revolutiondre Gewalt aus christlicher Verantwortung,
Mainz 1971, S. 48)

350



	Vergebung als Anfang und als Ende des Klassenkampfes

