
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 73 (1979)

Heft: 12

Artikel: Vergebung als Anfang und als Ende des Klassenkampfes

Autor: Hedinger, Ulrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-142808

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-142808
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ULRICH HEDINGER

Vergebung als Anfang und
als Ende des Klassenkampfes

Für die herrschende christliche Frömmigkeit besteht ein Widerspruch
zwischen Vergebung und Klassenkampf. Weil die Vergebung der Sünden

das Zentrum des christlichen Glaubens ausmacht, muß, so lautet
die gängige Meinung, der Christ den Klassenkampf ablehnen. Man
verhält sich als Christ reserviert gegenüber dem Gedanken, für die
Gerechtigkeit der Entrechteten und Benachteiligten zu kämpfen — jedenfalls

dann, wenn diesem Kampf eine politische und wirtschaftliche
Dimension eignet. Wohl entsteht im Zusammenhang mit der kirchlichen
Tätigkeit für die Dritte Welt eine neue Spiritualität (Gesinnung), für
welche die Vergebung von Unrecht und Schuld das Streben nach
Gerechtigkeit nicht mehr lähmt. Transparente dieser Spiritualität sind die
ökumenischen Agenden, welche jeweils im Frühjahr die Sammlungen
von «Brot für Brüder» und «Fastenopfer der Schweizer Katholiken»
begleiten. Doch das Bewußtsein der kirchlichen Gremien und des
Kirchenvolkes ist für sie nur schwer empfänglich; das zeigt etwa die
Haltung mancher kirchlichen Behörden der (deutschen) Schweiz
gegenüber dem Antirassismusprogramm des Weltkirchenrates.

1. Die messianische Entthronung der Unterdrücker

Die Theologie, die von der Nachfolge und der Hoffnung Jesu ausgeht,
durchbricht Bann und Mythos der entpolitisierenden Innerlichkeit, den
Mythos, der auch außerhalb des deutsch-lutherischen Raumes die
Verschmelzung «christlicher» Religiosität mit bürgerlicher Ideologie
ermöglicht hat. Sie nimmt den von den biblischen Propheten und von
Jesus bezeugten und geführten Kampf Gottes für die Gerechtigkeit
ernst. Dieser Kampf verläuft nicht bloß in der Dimension «Gott und die
Seele» oder des «Personkerns» (E. Brunner), sondern beansprucht auch
den gesellschaftlichen Bereich. Schon darum kann sie sich nicht, unter
Berufung auf Vergebung oder Liebe, als Ueberholung des Klassenkampfes

ausgeben.
Daß der messianische Gott die Mächtigen und Privilegierten von

ihren Thronen stößt, diese Verheißung für die Gebeugten und
Gedemütigten, diese Drohung an die Adresse der Reichenl kommt der
Marxschen Erkenntnis nahe, daß die Klasse der PrivDegierten von sich
aus noch nie auf ihre Privilegien verzichtet hat. Zwar ist die marxistische

Klassendoktrin nicht unbesehen von der christlichen Theologie zu
übernehmen, aber ein gemeinsamer Nenner zwischen dem prophetischen

339



Ethos für Gerechtigkeit und dem Marxschen Imperativ zum Klassenkampf

ist unverkennbar. Er heißt Kampf gegen die «Throne»: gegen die
Gewalt und gegen die Gewalt bejahende oder verbrämende — Ideologie
der Unterdrücker von Schwesterlichkeit und Brüderlichkeit.

Schon im biblischen Schrifttum und erst recht in der nachbiblischen

Kirche ist die messianische Verheißung und Drohung der
Entthronung der Unterdrücker zu einer konservativ-vertröstenden
Geschichtsauffassung erstarrt. Danach wird der Tag des Gerichts über die
Throne und der Gerechtigkeit für die Gebeugten allein von Gott, ohne
des Menschen Zutun, heraufgeführt2. Damit wandelt sich der Kampf
für die Gerechtigkeit zum Erleiden der Gegenwart, zum passiven
Erwarten der Zukunft, zur bloßen Innerlichkeit der Bekenntnistreue. Der
geschichtlich-politische Prozeß der Befreiung kommt zum Stillstand.
Wo jedoch die — im Sinn der prophetisch-messianischen Spiritualität
von Leonhard Ragaz ausgesprochene — Vorstellung von der
Mitarbeiterschaft des Menschen mit Gottes messianischem Tun ernst
genommen wird, bleibt die Verheißung und Drohung der Entthronung
der Gewalt geschichtlich wirksam, geschichtsverändernd. Die messianische

Spiritualität schanzt der christlichen Religion und Kirche kein
Monopol zu auf die Befreiung der Unterdrückten, auf die Emanzipation

der Behinderten; sie erkennt sich wieder in der marxistischen und
radikal-humanistischen Kritik an der kapitalistischen Wirtschafts- und
Gesellschaftsordnung, auch in vielen andern Ansätzen und Versuchen,
die — im Glanz und Schatten der Throne ablaufende — Geschichte zu
verändern.

Die prophetisch-messianische Theologie definiert «Klasse» und
«Klassenkampf» nicht rein ökonomisch, mittels der Kategorie des

Eigentums an den Produktionsmitteln. Im Sinne der Propheten und Jesu
von Nazareth sind sowohl die materiell als auch die geistig Entrechteten,

Geschädigten, Getretenen und Ausgestoßenen zur Sehnsucht und
zum Kampf für die Heil schaffende Gerechtigkeit aufgeboten. Und die,
die sich mit den Genannten solidarisieren, mögen sie auch aus einer
Klasse der materiell oder geistig Privilegierten stammen! Lähmt diese
Erweiterung des Begriffs der Klasse der Unterdrückten den Klassenkampf?

Ignoriert sie die vitalen Interessen der Menschen, überhört sie
den Schrei nach Brot und sinnvoller Arbeit, welcher in Millionen
primär nach wirtschaftlicher und sozialer Existenzsicherung ruft? Es ist
an den Christen, die in diesen Fragen steckende Furcht und Enttäuschung

zu widerlegen. Denn auf weiten Strecken der Geschichte des
Christentums wurde die messianische Spiritualität, welche den Hunger
nach Brot und Liebe ernst nimmt, durch einen Spiritualismus vertrieben,

der Geist und Moral als die Kraft auffaßt, materielle Bedürfnisse
zu verneinen.

340



2. «Sozial-revolutionäre» und
«pazifistische» Texte im Neuen Testament

Wie verhalten sich Vergebung und Klassenkampf zueinander? Schon
ein Blick auf verschiedene Texte des Neuen Testaments überzeugt von
Sinn und Recht dieser Frage. Zunächst stellen wir fest, daß Texte
vorkommen, die entweder den Kampf um Gerechtigkeit oder die Vergebung
in den Mittelpunkt rücken; in den Evangelien können die ersteren auch
«sozial-revolutionäre», die letzteren auch «pazifistische» Texte genannt
werden. Als «sozial-revolutionäre» Texte seien das Magnificat der
Maria (insbesondere Lukas 1, 52), die lukanische Feldpredigt (Lukas 6,
17ff.) und das Wort Jesu gegen den Mammonsdienst (Lukas 16, 13)

erwähnt, als «pazifistische» Texte die Ermahnung zur Feindesliebe
in der matthäischen Bergpredigt u n d in der lukanischen Feldpredigt
(Matth. 5, 43 und Lukas 6, 27) sowie die in der matthäischen und jo-
hanneischen Gethsemanegeschichte überlieferte Aufforderung Jesu, das
Schwert in die Scheide zu stecken (Matth. 26, 52; Joh. 18, 11). Die
breite kirchliche und theologische Ueberlieferung zitiert zwar beide
Textreihen als kanonisch, setzt aber den Akzent auf die «pazifistischen»
Texte (wenigstens für das diesseitige Leben des Menschen und die
Ethik des Christen). Im Gegensatz zu einer solchen Haftung, welche die
Spannung zwischen den beiden Texten (schon für das Diesseits und die
Ethik des Christen) nivelliert, erkennen scharfsinnige Ausleger die
Spannung zwischen diesen Texten und nehmen sie zumindest als
geschichtliches Problem für das Christentum ernst3.

3. Vergebung als Solidarisierung der Unterdrückten

Die folgenden Gedanken und Meditationen nehmen sowohl die
«pazifistischen» als auch die «sozial-revolutionären» Texte ernst. Die Texte,
welche zur Vergebung gegenüber dem Schuldner auffordern, und die
Texte, welche den Sturz der Gewalthaber und Gewalttäter verheißen,
dürfen weder unverbunden nebeneinander bleiben, noch darf ihre
Verbindung zur gegenseitigen Neutralisiierung führen. Es hieße Wirken und
Wesen Jesu von Nazareth verkürzen und sträflich verzerren, wollte man
seinen Aufruf zur Feindesliebe als «revisionistisch» oder seine Bedrohung

derer, welche die «Kleinen» drangsalierend als «revanchistisch»
abtun. Nur indem wir beide durch Jesu Verhalten gedeckte Mahnungen
ernst nehmen, werden wir der Spiritualität, dem Glauben, Lieben und
Hoffen Jesu und der auch für uns gültigen Verheißung gerecht.

In der als Bergpredigt bezeichneten Spruchsammlung begegnen
uns wiederholt Mahnungen zur Versöhnung mit dem entzweiten
«Bruder», mit dem, der einen schlägt und verfolgt oder der seine
Ansprüche vor dem Richter und notfalls mit Gefängnisdrohung durch-

341



setzen will5. Solche Präzisierungen heben den Grad der Entzweiung
hervor und zugleich muten sie dem mit Jesus auf das Reich Gottes
Hoffenden die Bereitschaft zur Versöhnung zu, die als Gesinnung und
als Tat das negative Verhältnis zum Bruder veränderte. Es gilt, diese
Zumutung von einer schwärmerisch-pazifistischen Haltung abzugrenzen,
welche in der Illusion besteht, durch Gesten oder Opfer jegliche
Feindschaft, jegliche Entzweiung und jegliches Unrecht überwinden zu
können — eine Haltung, die von Großkirchen und Sekten vielfach als
wahre Frömmigkeit ausgegeben wird. Jesus müßte die Beladenen,
Gebeugten und Gequälten verraten, wenn er eine solche Illusion erzeugen
und nähren würde. Jesus war kein Schwärmer. Seine Aufrufe zur
Versöhnung und Vergebung erzeugen nicht die Illusion eines harmonischen,

versöhnlerischen GeseMschafts- und Weltbildes, wonach
universaler Friede und umfassende Brüderlichkeit durch geschickte Gesten
oder heroische Selbstaufopferung Einzelner zustandekämen. Die von
Jesus im Namen Gottes den Menschen zugesprochene Vergebung
qualifiziert das Verhältnis Gottes zu den Menschen als eines der Barm-
herzigkeit7. Barmherzigkeit bedeutet nach der messianischen Spiritualität

Jesu keinen Gegensatz zur Gerechtigkeit, sondern ist ebenso wie
diese zentrales Moment des eschatologischen Heils: Sättigung des

Hungers, Abwischen der Tränen, Lachen, das niemanden ausschließt,
das aus allen lacht.

Vergebung und Barmherzigkeit gegenüber dem fehlbaren Bruder
stehen nicht in einem Konkurrenzverhältnis zu Hunger und Durst nach
Gerechtigkeit. Die auf das eschatologische Heil, auf Hochzeit und
Freude ausgerichtete Gerechtigkeit befreit von der Neigung, Böses mit
Bösem zu vergelten, und von der Tendenz, das «Recht» des Stärkeren
zu Lasten des Schwächeren und Geschwächten bestehen zu lassen. Auf
das Miteinander von Barmherzigkeit und Gerechtigkeit zielen auch die
fünfte und die vierte matthäische Seligpreisung Jesu.

Ohne Vergebung und Barmherzigkeit gegenüber dem fehlbaren
Bruder und der fehlbaren Schwester wird die Sehnsucht nach Gerechtigkeit

in den Unterdrückten und Hoffenden zu einem schwachen, von der
Macht der Unterdrückung leicht auslöschbaren Flämmlein. Vergebung
ist in einer ersten Hinsicht Moment, ja Grund eines effizienten Kampfes

gegen das Unrecht, tragendes Element des Klassenkampfes, der aller
Klassenherrschaft ein Ende machen will. Dieser erste Aspekt der
Vergebung muß deutlicher als in den einzelnen neutestamentlichen Texten
zur Sprache gebracht werden, heute, da sich als entscheidende theologische

und politische Frage diejenige nach der effizienten Solidarität der
Hoffenden mit der Dritten Welt, mit der Ersten und Zweiten Welt
erhebt.

342



4. Die Konflikte der Kleinen stärken die Herrschaft der Großen

Vergebung und Barmherzigkeit gegenüber den fehäbaren Brüdern und
Schwestern gehören zur Macht und Solidarität derer, die vital am Sieg
der Gerechtigkeit des Reiches Gottes interessiert sind. Möglicherweise
ist ihnen durch die Konflikte und Zwistigkeiten im «Kleinen», die recht
hartnäckig sein und recht viel Energie schlucken können, dieses Interesse

verschüttet worden. Die Bereitschaft und das Ereignis der
Vergebung zugunsten des Konfliktpartners machen dieses Interesse wieder
lebendig. Wie sehr wird die körperliche und psychische Gesundheit
durch Zwiste und Konflikte in Mitleidenschaft gezogen, durch regionale

und nachbarliche Streitigkeiten, durch Familienzwiste, Kollegenzwiste

und Generationenkonflikte — Zwiste und Konflikte, welche nur
die ökonomische und geistige Unterdrückung der Kleinen durch die
Großen und durch die meist von ihnen geprägten Verhaltens- und
Rechtsnormen verschleiern; dank solcher Zwiste festigt sich die
Klassenherrschaft mit ihren ständigen Wirtschafts- und Identitätskrisen.

Wie billig ist es, wenn ein Pfarrer vor über 60jährigen Gemeindegliedern

das durch Disziplin, Gehorsam und Auswendiglernen errungene

religiöse Wissen der Aelteren gegenüber der «religiösen Unwissenheit»

der heutigen Konfirmanden lobt! Wie fatal ist es, den
Generationenkonflikt durch Parteinahme für die Aelteren gegen die Jüngeren
oder umgekehrt, zu fördern — heute, da die über 50jährigen und unter
25jährigen Menschen von der effektiven und angedrohten Arbeitsiosig-
keit besonders betroffen sind! Dabei müßten alle Bedrohten und
Verunsicherten — auch die 25- bis 50jährigen Frauen und Männer gehören
dazu — für die Sicherheit des Arbeitsplatzes und eine entschiedene
Humanisierung der Wirtschaftsstrukturen und des Arbeitsklimas kämpfen.

Und das nicht nur in den Fabrikhallen, Büros und Betrieben,
sondern auch in den Haushalten! Die Vergebung und Versöhnung
zwischen den Kindern, Jugendlichen, Erwachsenen und Greisen hätte eine
enorme mobilisierende und politisierende Wirkung für den Kampf der
Gerechtigkeit, für den von unten geführten Klassenkampf, der das Ziel
hat, die Rang- und Lebenspositionen «oben» und «unten» aufzuheben.

Zwischen der Vergebung, die sich verfehdete Unterdrückte gegenseitig

erweisen, und dem Kampf gegen Unterdrückung und Unterdrük-
ker, besteht eine Wechselwirkung. Eine feinsinnige, sensible Frau, die
aushilfsweise als Verkäuferin arbeitet, beklagte sich letzthin bitter über
ihre verlorenen Ehe- und Lebensjahre mit dem «Ernährer ihrer
Familie». Er schreit sie an und lächelt nur dann, wenn sie ihm von ihrem
kleinen Lohn ein Essen oder die Unkosten eines Hobbys bezahlt. Der
besuchende Pfarrer ließ beide von der Unterdrückung erzählen, die sie
an ihrem Arbeitsort erfahren; den Mann davon, daß in seinem Betrieb

343



nur solche Karriere machen, die im gleichen Sportverein tätig sind wie
der Chef, die Frau von zwei typischen Beispielen der Repression, nämlich

von der Aufhebung der viertelstündigen Kaffeepause im Zuge von
«Sparmaßnahmen» und von der Tatsache, daß im großen, modernen
Verkaufsgeschäft kein einziger Stuhl aufzutreiben ist, weder für müde
Kunden noch für müde Verkäuferinnen. Der Mann beklagte sich über
die mangelnde Aktivität der Gewerkschaften — am Arbeitsort der
Frau ist von gewerkschaftlicher Präsenz überhaupt nichts zu spüren.
Der Seelsorger gab beiden bewußt den Rat, mit Mitbetroffenen gegen
die Unterdrückung am Arbeitsplatz zu kämpfen. Die Möglichkeit einer
Therapie, welche die Leiden der Kindheit bewußt macht und zu heilen
versucht, rückte in den Hintergrund. Er war von der Hoffnung erfüllt,
daß einerseits der Mann im Zuge seines Engagements die Unterdrük-
kung, die er der Frau zufügt, erkennt und beendet, daß anderseits die
Frau ihm vergeben kann und beide in der Solidarität der Bedrohten
und Hoffenden zu Lebenspartnern im persönlichen und gesellschaftlichen

Existenzbereich werden.

5. Die «unparteiische» Parteilichkeit Jesu

Mit dem Aufruf zur Vergebung und zur Barmherzigkeit hat Jesus das
Gegenwort gegen die Parole gesprochen: «Divide et impera!» (Teile und
herrsche!), welche die Macht des römischen Imperiums über die Völker
der Mittelmeerländer, die Macht aller Herrschenden über die
Beherrschten begründet und erhält. Gewiß hat die römische Herrschaft in
Palästina von den Gegensätzen zwischen Juden und Samaritern
profitiert. Jesus aber hat die aus religiösen und nationalen Gründen beim
jüdischen Volk verfemten Samariter geschützt, ohne die samaritanische
Konfession zu übernehmen oder so etwas wie ein prosamaritanischer
Nationalist zu werdenß. Jesu Spiritualität läßt also eine Parteinahme
in religiösen, regionalen oder nationalen Konflikten nicht zu, es sei denn
diese Konflikte wären Momente des Kampfes für universale Gerechtigkeit.

Die evangelischen Texte bezeugen den Juden Jesus weder als
projüdisch noch als prosamaritanisch. Der Verzicht auf Parteinahme im
Kampf partikularer, d. h. auf Vorteile zuungunsten der anderen
ausgerichteter Interessen ist aber gerade nicht Ausdruck einer
vornehmen religiösen Distanzierung von der Geschichte, von der Gesellschaft,

von der Politik; vielmehr ist er Ausdruck einer anspruchsvollen,
umfassenden Parteinahme für alle Unterdrückten, Bedrohten,
Ignorierten und Getretenen.

Auch im sogenannten Generationenkonflikt ergreift Jesus nicht
Partei. Ein synoptischer Text berichtet von einer dezidiert kinderfreundlichen

Stellungnahme^ die nicht zuläßt, daß Kinder als Störefriede ein-

344



gestuft werden. Ebenso bezeugen Markus und Matthäus Jesu Zorn
gegenüber einem religiösen Verhalten, das darauf hinausläuft, den alt
gewordenen Eltern die Unterstützung zu entziehenio. Weil Jesus
menschenfreundlich ist, übergeht er weder die Bedürfnisse der Kinder noch
die soziale und psychische Situation der auf die Unterstützung ihrer
erwachsenen Söhne angewiesenen älteren Menschen.

Jesus bezieht entschieden Stellung für die Unterdrückten. Seine
Stellungnahme wirkt sich auch zugunsten von Unterdrückten aus, die
sich aus verschiedenen, etwa ökonomischen oder moralischen Motiven
gegenseitig selber unterdrücken. Die Universalität seiner Stellungnahme
macht aus dieser ein anspruchsvolles Unterfangen, das bei den einen
oder andern Unterdrückten nicht immer richtig verstanden wurde. Ich
denke hier vor allem an sein Eintreten für die ökonomisch Machtlosen
und für die moralisch Verachteten, für die Armen und die «geistlich»
Armen (Luk. 6, 20 und Matth. 5, 3). Da diese und jene Armen in der
damaligen jüdischen Gesellschaft durchaus nicht in derselben ökonomischen

Klasse angetroffen werden mußten, wurde Jesu Stellungnahme
für sie zu einem komplexen Akt. Jesus riskierte den schwierigen
Versuch, die wegen ihrer Unmoral und Kollaboration mit der römischen
Besatzungsmacht verfemten Zöllner mit den von wirtschaftlicher Not
Bedrängten und der Erpressung Preisgegebenen zu versöhnen. Daß ihm
das zuweilen gelang — und zwar nicht im Sinne einer versöhnlerischen
Verschleierung der Klassengegensätze — bezeugt die lukanische
Geschichte von der Begegnung zwischen Jesus und Zachäus. Diese
kulminiert im weitgehenden Verzicht des Zachäus auf seine Klassenprivilegien,

im Bestreben, den Schaden an den von ihm Erpreßten
wiedergutzumachen.

Herrschende Frömmigkeit und Theologie verharmlosen und
nivellieren freilich die anspruchsvolle Komplexität der Stellungnahmen
Jesu, insbesondere die Differenz zwischen der ersten lukanischen und
der ersten matthäischen Seligpreisung. Das geschieht so, daß sie Jesu
Inschutznahme der von der pharisäischen Gesetzestreue angegriffenen
«Zöllner und Sünder» ins Zentrum rücken und die sozial Armen allenfalls

noch als Objekte und Empfänger karitativer Gesten oder Opfer
zur Kenntnis nehmen. Die soziale Not wird zur religiösen Not, zur
Schuld und Sünde vor Gott, zu Sündenbewußtsein und Zerknirschung
umgedeutet. Jesu Christi umfassende Stellungnahme für die von Unrecht
und Unbarmherzigkeit Betroffenen verengt sich zur Vergebung der
Sünden vor Gott und durch Gotti 1. Gottes oder Jesu Christi Wohltat
an den Menschen wird einzig als (durch Jesu Opfertod und Auferstehung

schon gestiftete) Vergebung der Sünden ausgegeben. Der Kampf
für menschliche Gerechtigkeit, der Klassenkampf gegen das Unrecht
und gegen die durch das Unrecht Mächtigen wird zu einem überflüssi-

345



gen Akt degradiert, ja zum Unterfangen des Undanks gegenüber
Gottes schon geschehener Heils- und Vergebungstat gestempelt. Diese
Frömmigkeit verdrängt den Einsatz Jesu für die sozial und wirtschaftlich

Bedrängten. Sie verabsolutiert die Vergebung, entleert sie, macht
sie geschichtslos. Sie ist darüber hinaus mitschuldig an der Perversion
der Vergebung zu einer — durch das zelebrierte Meßopfer oder die
aufrüttelnde Evangelisationskampagne erfolgenden — Gewissensberuhigung

des südamerikanischen Großgrundbesitzers, des amerikanischen
oder europäischen Geschäfts- und Bankmannes. Diese mögen im
privaten, persönlichen Lebenswandel alles andere als korrupt sein —
und doch unterstützen sie durch ihre berufliche Tätigkeit ein
Ausbeutungssystem ohnegleichen.

6. Ein neuer Begriff der «unterdrückten Klasse»

Gewiß, es gilt auch Jesu Einsatz für die moralisch und religiös
Diffamierten, für die damaligen Randgruppen der Zöllner, Sünder und
Dirnen, ernst zu nehmen. Es macht Jesu Mut, Kühnheit und Liebe aus,
für die wirtschaftlich Bedrängten und die moralisch Kaltgestellten
einzustehen. Für die vorkapitalistische, palästinensische Gesellschaft, die
von alttestamentlicher Religiosität geprägt war (einer Religiosität, für
die nicht bloß priesterliche Reinheitsvorschriften, sondern auch
prophetische Gerechtigkeitsvorstellungen maßgebend waren), fielen
Sozialprestige und Reichtum, soziale Verachtung und Armut durchaus nicht
zusammen. Wenn auch in der hochkapitalistischen Gesellschaft soziale
und ökonomische Macht näher zusammengerückt sind als in der
palästinensischen Gesellschaft zur Zeit Jesu, so muß der in der Spiritualität
Jesu verwurzelte Klassenkampf auch heute nicht nur mit den ökonomisch

Abhängigen, sondern auch mit den Menschen der verschiedenen
Randgruppen geführt werden, die nicht nur von den herrschenden
Konventionen, sondern auch vom Rechtsempfinden des hart arbeitenden

Volkes als unmoralisch eingestuft werden. Für diese, taktisch
vielleicht schwierige, Erweiterung und Vertiefung des Begriffes
«unterdrückte Klasse» müssen sich die Christen, seien sie nun als «Christen
für den Sozialismus» organisiert oder nicht, bei all denen einsetzen, die
für eine Aenderung der Wirtschaftsstrukturen und der Lebensweise
kämpfen.

Vergebung ist also keineswegs die Alternative zm Kampf für
die Aufhebung der Klassenherrschaft. Vielmehr ist sie, bezogen auf die
gegenwärtige Geschichte, in der die Mehrzahl der Menschen Opfer der
Klassenherrschaft sind, ein wichtiges Moment des Klassenkampfes
selbst. Ohne Solidarisierung der Unterdrückten aller Rassen, Nationen,
Geschlechter, sozialen und religiösen Gruppierungen würde der Kampf

346



der getretenen, verachteten und ignorierten Klassen nur sporadisch
Wirklichkeit; nie aber würde er sein Ziel, die Veränderung der
Klassengesellschaft und der durch sie geprägten Wirklichkeit, erreichen. Zur
Solidarisierung gehört die Vergebung, welche die Unterdrückten sich
gegenseitig erweisen müssen: für das Unrecht, das die Arbeitenden den
Arbeitslosen, die Arbeiter den Bauern, die Bauern den Arbeitern, die
Angestellten und Gewerbetreibenden den Arbeitern, die Intellektuellen
den Arbeitern, die Arbeiter den Intellektuellen und Künstlern, die
Männer den Frauen, die Jungen den Aelteren, die Aelteren den Jungen,
die Heterosexuellen den Homosexuellen, die Angepaßten den Unange-
paßten, die Militärs den Zivilpersonen, die Angehörigen einer Nation
oder Religion den andern angetan haben. Die Unterdrückten aller
Länder, Geschlechter und Lebensweisen sind oft genug gegeneinander
aufgehetzt worden, haben sie doch oft genug sich selber und die
Mitunterdrückten mit den von den oberen Klassen geschmiedeten Waffen
des «Daseinskampfes» verstümmelt und gelähmt. Jesu Aufruf zur
Vergebung widersetzt sich der Selbstverstümmelung der Unterdrückten und
weist damit den Weg zur Solidarisierung und Befreiung der
Unterdrückten.

7. Vergebung für die Gestürzten

Der Klassenkampf oder Befreiungskampf richtet sich gegen die
wirtschaftlichen Normen, sozialen Konventionen, gegen die politischen und
militärischen Machtzentren der Unterdrückung und Behinderung. Er
richtet sich auch gegen die Klüngel und Personen, die ihren Profit, ihr
Ansehen, ihren menschenverachtenden Spott aus den überarbeiteten
und arbeitslosen Menschen herauspressen. Während der Klassenkampf
die Normen, Konventionen und Zentren der Unterdrückung, Ausbeutung

und Verhöhnung zerstört, zerstört er aber die unterdrückenden
Personen und Menschen nicht. Er stürzt sie nur von ihren Thronen,
Sesseln und Mandaten — aber er vernichtet sie nicht. Der in der Nachfolge

Jesu geführte Klassenkampf endet mit der Vergebung für die
Menschen, die in der Welt der Klassenherrschaft ihr Glück, ihren Besitz,
ihre Selbstbestätigung in der Herrschaft über ihre Mitmenschen suchten.

In einer ersten Hinsicht ist die Vergebung Moment der Befreiung
der Unterdrückten, in einer zweiten, «eschatologischen» Hinsicht (d. h.
nach dem Ende der Klassenherrschaft) befreit die Vergebung auch die
Unterdrücker vom Fluch der Unterdrückung und Vernichtung.

Die zweite Weise der Vergebung, die eschatologische, gehört zum
Ende der Geschichte von Klassenherrschaft und Unterdrückung. Sie
vollzieht die Trennung zwischen dem Unrechttäter und Ausbeuter
einerseits und der auch im Unrechttäter und Sünder unterdrückten und

347



verkümmerten Kreatur andererseits. Die eschatologische Vergebung ist
Ausdruck und Inbegriff davon, daß der Kampf für Gerechtigkeit und
Heil auch den im Usurpator, Kapitalisten oder Partei bonzen entfremdeten

und geleugneten Menschen befreit. Wie die erste Weise der
Vergebung die Perversion der Barmherzigkeit zur Feindin der Gerechtigkeit

verhindert, so verhindert die zweite Weise der Vergebung die
Perversion der Gerechtigkeit zur Feindin der Barmherzigkeit. Die beiden

Weisen der Vergebung verbürgen den Zusammenhang von
Gerechtigkeit und Barmherzigkeit, und zwar als einen geschichtlichen,
dynamischen, emanzipatorischen Zusammenhang, der die gegenseitige
Neutralisierung beider verhindert. Die eschatologische Vergebung macht
neben und nach dem «Jüngsten Gericht», das heißt dem Sturz der
Macht- und Gewalthaber, das Ende des Klassenkampfes aus. Sie
signalisiert die universale Befreiung der Menschen und der Kreatur von
Unterdrückung und Entfremdung. Die Hoffnung und Ausrichtung auf
sie verhindert das Abgleiten des christlichen Glaubens und des
sozialistischen Engagements zum Revanchismus, der seit Tertullian als
Vorstellung von der ewigen Hölle das Christentum verunstaltet und
zudem die irdische Geschichte der Herrschaft der Ausbeuter und
Henker über die Opfer und Märtyrer überantwortet (genauer: über die
Märtyrer, die auf den Klassenkampf verzichten und ungewollt zur
Stütze des Unrechts werden). Die beiden Weisen der Versöhnung zielen
auf d i e Allversöhnung, welche Fluch und Schatten des Versöhnlertums,

der Versöhnung Gottes mit Unrecht und Elendl2 vertreibt.
Aktualisiert und erwiesen wird die eschatologische Vergebung erst

nach dem Sturz der Diktatoren, Herrschenden und Profiteure. Sie darf
nicht mit der ersten Weise der Vergebung, mit der Vergebung als
Moment des Klassenkampfes, verwechselt werden. Sonst begründete sie
den faulen Frieden zwischen den Klassen, auf Kosten der ausgebeuteten

und ausgestoßenen Klassen; sonst würde sie die Klassengegensätze
verschleiern, statt sie zu entschleiern und aufzuheben. Das herrschende
Christentum hat mit der Verabsolutierung der Vergebung die Differenz
zwischen der gegenwärtig gebotenen und möglichen und der eschatolo-
gisch verheißenen Vergebung aufgehoben. Die erste Weise der
Vergebung wurde dadurch zur edlen Opfergesinnung von Märtyrern
pervertiert, sie verlor den Charakter des Zusammenschlusses der
Unterdrückten und der Macht im Kampf für die Befreiung aller Klassen und
Menschen.

Die Ausrichtung auf die eschatologische Vergebung darf und soll
schon mitten im Klassenkampf aufleuchten. In der Bitte um Vergebung
für die Feinde ist sie sogar auf dem Höhepunkt des von oben, von
Pilatus und der mit ihm verbundenen Sadduzäer geführten
Klassenkampfes gegen Jesus ausgesprochen wordenl3. Niemals aber macht

348



diese Bitte Jesu seine Parteinahme für die Erpreßten, Bedrängten und
in den Tod Gestoßenen und Ermordeten der Geschichte hinfällig.
Tendenziell macht die «Kreuzestheologie» diese Solidarisierung zunichte,
wenn sie die Ermordung Jesu als Heilstat Gottes interpretiert, als
Aufhebung des absoluten Gegensatzes zwischen Gott und Mensch und
damit auch als Aufhebung der Klassengegensätze. Die «Kreuzestheologie»

mythologisiert die Ermordung Jesu durch Pilatus zur Tat Gottes,
zum Paradox des Heil schaffenden Gerichtes Gottes über alle
Menschen. Für ihre Qualifizierung der Kreuzigung Jesu beruft sich die
«Kreuzestheologie», insbesondere ihr biblizistischer Flügel, gern auf
Ostern und Pfingsten. Ostern und Pfingsten sind aber trotz gewissen
schon im neutestamentlichen Schrifttum auftauchenden mythologisierenden

Zügen nicht die Katalysatoren, welche die Ermordung Jesu in
die absolute, alles Ringen um Gerechtigkeit hinfällig machende Heilstat
verwandeln. Ostern und Pfingsten bedeuten eine Erneuerung und
Vertiefung der Parteinahme Jesu mit den Bedrängten, Beladenen,
Unterdrückten, nachdem diese Solidarität durch Pilatus zum ohnmächtigen
Todesschrei und zum Verstummen gebracht wurde. Sie bedeuten
darüber hinaus einen Hinweis auf die verheißene Wirklichkeit der
eschatologischen Vergebung, um die der gekreuzigte Jesus seinen Vater erst
zu bitten vermochte.

Die Dogmatik der alten Kirche hat mit verschiedenen Formeln
und Bekenntnissen versucht, Einheit und Unterschied zwischen Gott
Vater, Sohn und Heiligem Geist auszusagen. Glauben, Ethik und
Politik der heutigen Christenheit haben das Ringen der Völker um
Befreiung und um Gerechtigkeit ernst zu nehmen; darum besteht auch
Grund, den Unterschied zwischen den beiden Weisen der Vergebung
ernst zu nehmen und so, in der Nachfolge Jesu, Vergebung als tragendes

Moment und als verheißenes Ende des Klassenkampfes, des
wirksamen Kampfes für Gerechtigkeit zu bezeugen.

1 Luk. 6, 24. Einer revisionistischen Tendenz folgen die Pastoralbriefe. Der
Reichtum selbst wird, wenn auch als unsicher qualifiziert, nicht in Frage
gestellt, die Reichen werden lediglich gemahnt, nicht hochmütig zu sein
(1 Tim. 6, 17ff.).
2 Der Gedanke ist seit der neutestamentlichen Zeit in der Kirchengeschichte
lebendig gewesen; in ihm vermischen sich Hoffnungslosigkeit und Hoffnung
von Klassen, Gruppen und Menschen in der Situation der Verfolgung.
Zugleich aber gipfeln in diesem Verständnis des Reiches Gottes die patriarchalischen

Züge des biblischen Monotheismus.
3 Auch wenn man das extrem antipazifistische Verständnis des historischen
Jesus von G. F. Brandon ablehnen muß, das Verdienst ist ihm nicht abzusprechen,

die gängige kirchliche Textnivellierung in Frage gestellt zu haben. Nach
Brandon sind die pazifistischen Texte, bzw. die matthäisch-pazifistlsche Be-

349



arbeitung der ursprünglichen Bergpredigt Jesu, in der Christengemeinde von
Alexandrien nach dem Jahre 70 entstanden (vgl. Brandon, Jesus and the
Zealots, Manchester University Press, 1967, S. 308 und anderswo). Als
ursprünglich gelten Brandon nur die militant-messianischen, die dem Zelotismus

verwandten «sozial-revolutionären» Texte. Aus Angst vor der Verfolgung
durch das Römische Reich hätten die Christen diese Texte einer Art
Umarbeitung unterzogen. Resultat dieser Umarbeitung wäre das erste kanonische
Evangelium, das Evangelium nach Matthäus. Für die neutestamentliche
Wissenschaft und Theologie ist Brandon ein interessanter Außenseiter geblieben.

Keine Außenseiterpositionen müssen diejenigen Exegeten einnehmen, die,
im Gegensatz zu Brandon, nicht die «pazifistischen», sondern die «sozial-
revolutionären» Texte degradieren. Sie zensurieren diese Texte als «juda-
istisch», «nomistisch» (gesetzlich) oder «zelotisch». Diese Adjektive bedeuten
schlechte Noten, weil in Uebereinstimmung mit idealistisch-bürgerlicher
Religiosität das Bestreben nach sozialer und nationaler Befreiung als ein
Mißverständnis Jesu und des christlichen Kerygmas ausgegeben wird.
4 Vgl. Mark. 9, 42, Matth. 18, 6 und Luk. 17, 2.

5 Matth. 5, 23—25, 39—44. Der Adressat der Versöhnung wechselt vom
«Bruder» zum «Gegner» und «Feind». Soll damit die Schärfe der Entzweiung
mit dem Bruder hervorgehoben werden oder wird hier doch die Grenze zu
einem absoluten Pazifismus überschritten, der die Sehnsucht nach Gerechtigkeit

in Masochismus umschlagen läßt?
6 Matth. 5, 40f; vgl. auch 25f.
7 Zur Verbindung zwischen erbetener, bzw. geschenkter Vergebung durch
Gott und der dem Schuldner zu schenkenden Vergebung vgl. das Herrengebet
(Matth. 6, 12) und das matthäische Gleichnis vom Schalksknecht (Matth. 18,
32ff.). Die außerhalb Palästinas bekannte Institution der Schuldhaft, bzw. der
nach jüdischem Recht zugelassene Verkauf des Schuldners, und die
Anspielung auf die (am Hofe des Herodes praktizierte) Folter sollen die
Unverbrüchlichkeit dieser Verbindung hervorheben.
8 Texte der Inschutznahme und der Distanzierung von den Samaritern
begegnen bei Luk. 10, 33ff., 17, 16 und Luk. 9, 52f. Luk. 9, 52 unterscheidet sich
freilich von der scharf antisamaritanischen (oder nur die Grenzen der ersten
Aussendung der Jünger betonenden?) Perikope von Matth. 10, 5. Inschutznahme

der Samariter, bzw. einer unmoralisch und isoliert lebenden Sama-
ritanerin und Distanzierung von der samaritanischen Religion widerspiegeln
sich sehr schön in Johannes 4, 5ff.
9 Mark. 10, 14; Matth. 19, 14 und Luk. 18, 16.

10 Mark. 14, 11f. und Matth. 15, 5f.
11 Vgl. auch U. Hedinger, Keine Differenz zwischen Sündern und Bedrängten?,

in: Judaioa 1976, S. 12ff.
12 Vgl. U. Hedinger, Wider die Versöhnung Gottes mit dem Elend, Zürich 1972.

13 Luk. 23, 34.

Der Christ soll alle Menschen lieben, jedoch nicht alle in derselben Weise:
man liebt den Unterdrückten, indem man ihn verteidigt und befreit; und man

übt den Unterdrücker, indem man ihn anklagt und bekämpft.
(Giulio Girardi, Revolutionäre Gewalt aus christlicher Verantwortung,

Mainz 1971, S. 48)

350


	Vergebung als Anfang und als Ende des Klassenkampfes

