
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 73 (1979)

Heft: 10

Artikel: Christsein in der DDR : Interview mit Manfred Punge

Autor: Punge, Manfred

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-142800

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-142800
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Christsein in der DDR
Interview mit Manfred Punge

NW: Herr Punge, Sie sind Studienleiter an der Evangelischen Akademie
Berlin-Brandenburg. Welches ist die Aufgabe Ihrer Akademie?
Punge: Die Evangelische Akademie Berlin-Brandenburg hat gemäß ihrer
Satzung die Aufgabe, Menschen in und außerhalb der Kirche eine
neue Begegnung mit dem Evangelium zu ermöglichen. Dieser
Aufgabenstellung versuchen wir gerecht zu werden durch Wochenendtagungen,

Abendgespräche und Diskussionen zu verschiedenen Themen.
Der wesentliche Akzent liegt dabei für uns darauf, persönliche
Erfahrungen und gesellschaftliche Fragen mit christlichen Grundanliegen in
Beziehung zu setzen.
NW: Kann man sagen, Ihre Akademie stehe unter einem «sozialistischen

Apriori», sie habe mit andern Worten eine Grundentscheidung

für den Sozialismus getroffen, die sie nicht mehr in Frage stelle?

Punge: Ich würde mit dieser Formulierung insofern einverstanden sein,
als wir uns in unserer Akademie seit vielen Jahren bemühen, die
gesellschaftlichen Bedingungen, unter denen wir leben, ernst zu nehmen
und in unsere Arbeit einzubeziehen. Als Beispiel möchte ich nur
erwähnen, daß die Akademie Berlin-Brandenburg die Verbindung zur
Akademie in Westberlin schon vor der Schließung der Grenze am 13.

August 1961 gelöst hat, und zwar aus der Erkenntnis heraus, daß die
gemeinsame Arbeit unter so verschiedenen gesellschaftlichen Bedingungen

gar nicht mehr möglich und sinnvoll ist.

«Kirche im Sozialismus» oder «Kirche für den Sozialismus»?

NW: Entspricht dieses «sozialistische Apriori» einer Grundhaltung
der Kirche in der DDR? Ist sie nicht nur «Kirche im Sozialismus»,
sondern auch «Kirche für den Sozialismus»?
Punge: Zunächst könnte man natürlich fragen: Was ist hier mit Kirche
gemeint? Wenn man die kirchenoffiziellen Erklärungen von Synoden
oder leitenden Persönlichkeiten der letzten Jahre ansieht, kann man
durchaus von einem gewissen «sozialistischen Apriori» reden, obwohl
Sie im zweiten Teil ihrer Frage einen kritischen Punkt getroffen
haben. Man hat immer wieder betont: Wir wollen nicht Kirche neben dem
Sozialismus, nicht Kirche gegen den Sozialismus, sondern «Kirche
im Sozialismus» sein. Aber ob dieses «im» nur geographisch zu
verstehen sei oder ob es auch inhaltlich eine gewisse Option bedeute,
darüber gibt es eben Diskussionen. Insofern kann man meiner Meinung

281



nach generell nicht von einer kirchlichen Entscheidung für den Sozialismus

sprechen. Die Frage, wie nun diese Formel von der «Kirche
im Sozialismus» auszulegen sei, ist noch weiter zu klären.
NW: Aber Sie persönlich würden diese sozialistische Option für die Kirche

bejahen?
Punge: Etwa in dem Sinne, wie es in dem Brief der Bischöfe vom 15.

Februar 1968 aus Lehnin heißt: «Als Staatsbürger eines sozialistischen
Staates sehen wir uns vor die Aufgabe gestellt, den Sozialismus als eine
Gestalt gerechteren Zusammenlebens zu verwirklichen.» In diesem Sinne
würde ich mich zu der Gruppe rechnen, die eine Grundentscheidung
für den Sozialismus vollzogen hat. Und wir versuchen auch in unserer
Evangelischen Akademie immer wieder, in dieser Richtung wirksam
zu werden.
NW: Gegen eine gerechtere Gesellschaft hat natürlich niemand etwas
einzuwenden. Die Frage ist ja immer, welche Strukturen eine gerechtere
Gesellschaft haben sollte. Die deutschen Kirchen haben die Möglichkeit
einer Option für den Sozialismus, wie Sie ihn verstehen in der DDR,
oder einer Option für den westlichen Kapitalismus in der Bundesrepublik

Deutschland. Nun hören wir gerade von Carl Ordnung, daß er den
DDR-Kirchen nicht nur «die Option für den westlichen deutschen
Staat» vorwirft, sondern darin auch einen «schuldhaften Verrat am
Evangelium» sieht. Wie würden Sie dieses harte Verdikt beurteilen?
Punge: In der Tat muß man, wenn man vom Weg der Kirchen in den
dreißig Jahren der Existenz der DDR redet, von einer Fülle von
Irrwegen sprechen. Und das hängt zusammen mit nachwirkenden
geschichtlichen Traditionen oder nicht aufgearbeiteter Geschichte,
zum Beispiel mit dem Problem des deutschen Nationalismus, der nach
der Reichsgründung von 1871 unter bestimmten Verkrampfungen und
Verklemmungen entstanden ist. Darin liegt eine der wesentlichen
Komponenten, die zur Entstehung des deutschen Faschismus geführt haben.
Darin liegt auch ein Grund, der die Kirchen in der DDR daran gehindert

hat, die politischen Realitäten als Herausforderung zur Option
zu begreifen.
NW: Aber Carl Ordnung spricht im Anschluß an Bischof Albrecht
Schönherr von einer «Option für den westlichen deutschen Staat».
Daß es diese Option auch von seiten der DDR-Kirchen gegeben hat,
ist wohl kaum zu leugnen.
Punge: Man kann meiner Meinung nach einen ganz deutlichen
Einschnitt in den Jahren 1948/49 beobachten. Nach der Gründung der
BRD und nachfolgend der DDR orientieren sich die Kirchen in der
DDR mehr und mehr nach dem westlichen Gesellschaftsmodell und
definieren ihre Aufgabe — das läßt sich durch Jahre hindurch verfolgen
— im wesentlichen als Brückenfunktion zwischen den beiden Teilen

282



Deutschlands. Die Fixierung auf die Frage der nationalen Einheit aber
ließ die Aufgaben gar nicht in den Blick kommen, die mit der
unterschiedlichen gesellschaftlichen Entwicklung in den beiden deutschen
Staaten gestellt waren.
NW: War der ominöse Militärseelsorge-Vertrag mit der westdeutschen

Bundeswehr, dem 1957 auch die Kirche der DDR zugestimmt
hat, ein Beispiel dieser Brückenfunktion? Wurden damit nicht gerade
Brücken abgebrochen?
Punge: Eine der deutlichsten Formen dieser falschen Option — als
Resultat eines nicht aufgearbeiteten Nationalismus — ist der
Militärseelsorge-Vertrag gewesen, über dessen Tragweite sich die Kirchen hätten

im klaren sein müssen, weil sie vorher von staatlichen Vertretern
immer wieder darauf hin angesprochen worden sind. Das Faktum, daß
der Militärseelsorge-Vertrag auch von den Bischöfen der DDR
mitunterzeichnet worden ist, wurde von den Vertretern des Staates
natürlich als eine Option für eine feindliche Armee verstanden. Das einzige
Positive war, daß sich mit dem Abschluß des Militärseelsorge-Vertrages
zugleich eine Wende andeutete und von diesem Augenblick an immer
stärker oppositionelle kirchliche Gruppen aktiv wurden, die begannen,
nach dem Spezifischen des Christseins in der DDR, in einer sozialistischen

Gesellschaft also, zu fragen.
NW: War die «Option für den westlichen deutschen Staat» aber nicht
durch die stalinistischen Perversionen des Sozialismus nach dem Zweiten

Weltkrieg entschuldbar?
Punge: Sicher ist das eine Hypothek gewesen, daß die Deutschen im
Gebiet der heutigen Deutschen Demokratischen Republik den Sozialismus

in der Stalin-Aera kennenlernten und daß sich damit bestimmte
Strukturen, Mechanismen, Verhaltensweisen ausprägten, die der
Glaubwürdigkeit des Sozialismus nicht gut getan haben. Aber trotz alledem
wäre es doch möglich gewesen, sich einmal ernsthaft mit dem
Marxismus-Leninismus wenigstens als Theorie zu beschäftigen und zu fragen,
inwiefern stellt diese Theorie eine Herausforderung dar; zumal es ja
Ansätze dazu gegeben hat, zum Beispiel in jenem wichtigen, aber wenig

beachteten Darmstädter Wort des Bruderrates von 1947, wo es heißt:
«Wir sind in die Irre gegangen, als wir übersahen, daß der ökonomische
Materialismus der marxistischen Lehre die Kirche an den Auftrag und
die Verheißung der Gemeinde für das Leben und Zusammenleben der
Menschen im Diesseits hätte gemahnen müssen. Wir haben es
unterlassen, die Sache der Armen und Entrechteten gemäß dem Evangelium
von Gottes kommendem Reich zur Sache der Christenheit zu machen.»
Oder in den noch eindeutigeren Aeußerungen religiös-sozialistisch
geprägter Gruppen oder Personen wie Karl Kleinschmidt oder Emil
Fuchs.

283



Marxistische Neueinschätzung des Christentums

NW: Heute gibt es also zwar noch keine eigentliche «Kirche für den
Sozialismus» in der DDR, aber es gibt doch eine gewisse Hinwendung
der DDR-Kirche zum Sozialismus. Findet diese Hinwendung auch ein
Pendant in einer Neueinschätzung des Christentums durch die
offiziellen Stellen der DDR?
Punge: Es ist gut, daß Sie danach fragen. Wir reden gern in den Kirchen
von einem «Lernprozeß», den wir durchgemacht hätten zur «Standort-
findung», vergessen oder übersehen dabei aber leicht, daß es auch innerhalb

der Sozialistischen Einheitspartei Deutschlands so etwas wie einen
Lernprozeß gegeben hat. So hat etwa Paul Verner, einer der maßgeblichen

Repräsentanten der SED, in einer Rede von 1971 deutlich gesagt,
in der Entwicklung der DDR hätten besonders die aus dem Bürgertum
stammenden Menschen viele neue Einsichten gewinnen müssen. «Aber»,
fuhr er fort, «auch wir Marxisten lernten in dieser Zusammenarbeit
manches hinzu. Im Blick auf den zurückgelegten Weg können wir
mit Fug und Recht sagen: Indem wir grundlegend die gesellschaftlichen
Verhältnisse änderten, änderten wir uns selbst.»
NW: Im Atheismus-Artikel der Großen Sowjet-Enzyklopädie, deren
deutsche Fassung 1955 in Berlin herausgekommen ist, steht zu lesen:
«Alle heutigen Religionen und Kirchen betrachtet der Marxismus
stets als Organe der bürgerlichen Reaktion, die dem Schutz der
Ausbeutung und der Verdummung der Arbeiterklasse dienen.» Ja, der
«Kampf gegen die Religion» gilt hier geradezu als «Frontabschnitt des

proletarischen Klassenkampfes gegen das Kapital». 1972 heißt es
demgegenüber in der «Einführung in den dialektischen und historischen
Materialismus», der die Qualität eines offiziellen Lehrbuchs zukommt,
wesentlich differenzierter, die «Religion» sei «eine sehr widersprüchliche

Erscheinung». Sie enthalte «zwei gegensätzliche Klassenlinien oder
Traditionen»: «eine reaktionäre, den jeweils herrschenden Klassen
(Sklavenhalter, Feudaladel, Kapitalisten) verpflichtete Tradition und
eine progressive humanistische Tradition, die den Kampf der
Volksmassen gegen Ausbeutung, Unterdrückung und Krieg, für Frieden,
soziale Gerechtigkeit und ein besseres Leben widerspiegelt und die auch
in der sozialistischen Gesellschaft noch weiterwirkt». Wie erklären Sie
sich diese erstaunliche Neueinschätzung progressiver Elemente in der
Religion?
Punge: Meiner Meinung nach sind es drei Komponenten, die hier wirksam

geworden sind. Zunächst einmal gibt es seit der Mitte der sechziger
Jahre intensive historische Forschungen auf dem Gebiet der
frühbürgerlichen Revolution beziehungsweise der Reformationsgeschichte,
vor allem aus Anlaß des Jubiläums der Reformation im Jahr 1967.
Und diese Forschungen haben doch zu einer anderen Beurteilung zum

284



Beispiel Thomas Müntzers oder bestimmter mittelalterlicher
Ketzerbewegungen geführt, als wir sie etwa noch bei Friedrich Engels finden
können. Für Engels war Müntzer im Grunde ein Atheist, der, um
verständlich zu bleiben, seine revolutionären Gedanken in ein religiöses
Gewand kleiden mußte. Demgegenüber weist der DDR-Historiker
Manfred Bensing in seinem 1967 erschienenen Werk «Die Reformation

in Deutschland» darauf hin, daß Müntzer ohne das Ineinander von
religiösen und sozialen Motiven unverständlich bleibt und wahrscheinlich

auch geschichtlich unwirksam geblieben wäre. Ein zweites wichtiges

Phänomen ist das Aufkommen von Befreiungsbewegungen, von
revolutionären Bewegungen in der Dritten Welt, besonders in
Lateinamerika, Entwicklungen, die von den Gesellschaftswissenschaftlern in
der DDR sehr aufmerksam verfolgt und analysiert worden sind. Und
drittens wären natürlich auch jene Erfahrungen zu erwähnen, die
Marxisten in der DDR mit Kirchen und Christen gemacht haben. Ich
erinnere mich an ein Gespräch bei einer vom Friedensrat in der DDR
durchgeführten Veranstaltung mit einem Kommunisten, der lange Zeit
in einem Konzentrationslager gesessen hatte, der mir sagte: «Wenn mir
das jemand vor ein paar Jahren gesagt hätte, daß ich einmal an so einer
Veranstaltung mit Pfarrern so reden könnte, dem hätte ich das nicht
geglaubt.» Dieser Mensch war glücklich über diese Erfahrung. Ich
glaube, die drei Dinge zusammengenommen haben zu einer viel
differenzierteren Einschätzung des Phänomens Religion beziehungsweise
Christentum oder Kirche auch auf seiten der Marxisten geführt.
NW: Leonhard Ragaz hat einmal sinngemäß gesagt, der Marxismus
sei ein Messianismus ohne Messias, derweil die Kirche einen Messias
ohne Messianismus verkündigt habe. Ihre Kirche ist heute eher bereit,
Verkündigung und Sozialismus zu verbinden. Gibt es auch im Marxismus

der DDR eine Tendenz, das eigene politische Tun vor die
Sinnfrage zu stellen?
Punge: Ihre Frage ist so formuliert, daß ein Marxist in der DDR
wahrscheinlich sehr viele Gegenfragen hätte. Ich kann Ihnen nur antworten,

daß es in den letzten Jahren als Reaktion auf bestimmte
gesellschaftliche Erscheinungen verstärkte Bemühungen unter marxistischen
Gesellschaftswissenschaftlern gibt, Fragen der Ethik und der politischen
Moral bis hin zur Sinnfrage zu diskutieren. Ich habe den Eindruck —
meine Kenntnisse sind da nicht so genau —, daß diese Diskussionen
weiterhin im Gang sind und daß wir daher noch nichts über konkrete
Ergebnisse sagen können. Ein anderes Phänomen, das in den
Zusammenhang ihrer Frage gehört, ist, daß im Bereich der Belletristik, auch
bei marxistischen Autoren, derartige Fragen immer stärker eine Rolle
spielen.
NW: Besteht von daher auch ein Bedürfnis der marxistischen Seite

285



nach Kommunikation mit Christen, zum Beispiel mit Ihrer Akademie?
Punge: Es gibt — wegen des strikten Prinzips der Trennung von
Kirche und Staat — keine institutionellen Kontakte zwischen
kirchlichen und gesellschaftlichen Einrichtungen. Es gibt aber Gesprächsgruppen

auf verschiedenen Ebenen von kirchlichen Vertretern und
Vertretern des Staates, wo es durchaus zu solchen Gesprächen kommt.
Ich selbst gehöre zu einer kleinen Gruppe, die jeden Monat zu solchen
Gesprächen zusammenkommt.

Christliches Salz für die marxistische Erde?

NW: Gerhard Bassarak, der frühere Leiter Ihrer Akademie, schreibt
in dem von Walter Jens herausgegebenen Sammelband «Warum ich
Christ bin?», daß Christsein eine missionarische Konsequenz habe.
Wie sehen Sie die missionarische Aufgabe eines Christen in der
Gesellschaft der DDR?
Punge: Die Gesellschaft der DDR kann man als eine programmatisch
radikal säkularisierte Gesellschaft bezeichnen, als eine Gesellschaft,
die keiner religiösen Verbrämungen mehr bedarf. Es ist in dieser
Gesellschaft für mein Empfinden wenig sinnvoll, missionarische
Großaktionen zu veranstalten. Ich halte es für viel wichtiger und wirksamer,

wenn der einzelne Christ an der Stelle, wo er tätig ist, Rede und
Antwort stehen kann auf Fragen seiner säkularisierten nichtchristlichen
Zeitgenossen, und das sind nicht nur Marxisten. Nicht weniger wichtig
ist es, in bestimmten Sachfragen als Christ kompetent Stellung zu
nehmen. Und damit kann ich auf die Aufgabe unserer Akademie
zurückkommen, die eben darin besteht, durch Informationen und durch
OrientierungshUfen — ja, wir bringen es gern auf die Formel —
«Gemeindeglieder zu mündigen Christen zu machen».
NW: Können Sie der These von Carl Ordnung zustimmen, daß der
Sozialismus in der DDR attraktiver wäre, wenn es mehr christliches
Salz für die marxistische Erde gäbe?
Punge: Ich bin eigentlich überrascht über diesen Satz von Carl Ordnung,
den ich gut kenne und sehr schätze. Der Satz klingt mir fast ein
bißchen zu selbstbewußt, als ob am christlichen Wesen die Welt
genesen sollte. Ich würde es nie wagen, so zu formulieren, weil ich meine,
daß es uns gut ansteht, nach allen Irrwegen, die wir gegangen sind, viel
bescheidener, zurückhaltender zu sein in unseren Urteilen über
gesellschaftliche Fragen, oder, mit Dietrich Bonhoeffer gesagt, dienend und
nicht herrschend an den weltlichen Aufgaben des menschlichen
Gemeinschaftslebens teilzunehmen.
NW: Meint Carl Ordnung nicht gerade dieses Element des Dienstes?
Punge: So wie ich Carl Ordnung kenne, vermute ich das sehr stark. Nur,
daß wir, die kleine Minderheit von Christen, dadurch den Sozialismus

286



attraktiver machen könnten, das halte ich für eine sehr große Aussage.
NW: Aber eine der Schwierigkeiten des Sozialismus in der DDR
besteht doch daxin, daß die Menschen zu wenig motiviert sind, sozialistisch
zu denken und zu handeln. Die Kirche, die an den bürgerlichen
Verhaltensmustern der Menschen nicht ganz unschuldig ist, könnte daher
durchaus den Auftrag haben, hier einiges gutzumachen.
Punge: Daß unsere Kirchen bürgerlich oder kleinbürgerlich geprägte
Kirchen sind, das ist ein soziologisches Faktum, das wir ernst zu nehmen

haben. Umso mehr erscheint es mir notwendig, durch Reflexion
und Information bestimmte Ressentiments, die in unseren Kirchen
gegenüber dem Sozialismus vorhanden sind, zu überwinden, Menschen
zu helfen, Handlungsfreiheit zu gewinnen, aus Verengungen, Verklemmungen,

Vorbehalten herauszukommen und wirklich handlungsfähiger

zu werden im Sinne der gesellschaftlichen Verantwortung.
NW: «Salz der Erde» müßte auch heißen: Kritik an den Verhältnissen,
ebenfalls Kritik an den institutionellen Formen des Sozialismus, und
zwar gerade aufgrund einer sozialistischen Option, einer «Theologie
des Sozialismus», wie Vekoslav Grmic sagt. Inwiefern ist solche Kritik
in der DDR möglich?
Punge: Genau das entspricht meiner ganz persönlichen Erfahrung: Je
klarer es für marxistische Gesprächspartner ist, daß wir eine sozialistische

Option vollzogen haben, desto eher sind sie bereit, auch
kritische Anfragen zur Kenntnis zu nehmen. Je mehr Vertrauen, nicht nur
menschliches sondern auch politisches Vertrauen, in einer Zusammenarbeit

da ist, desto offener kann das Gespräch zwischen Marxisten
und Christen werden. Ich habe das erlebt etwa bei der Mitarbeit in
einer Gewerkschaftsgruppe oder auf dem Boden der Nationalen Front
in der Arbeitsgruppe «Christliche Kreise». (Zur Erklärung: Die Kirchen
sind die einzigen Organisationen in der DDR, die nicht gesellschaftlich

im Sinne des Zentralismus integriert sind. Darum gibt es auf dem
Boden der Nationalen Front, einer Massenbewegung, in der alle politischen

Gruppierungen vertreten sind, auch eine sogenannte Arbeitsgruppe
«Christliche Kreise», die zu monatlichen Gesprächen einlädt über

bestimmte gesellschaftliche Entwicklungen auf der lokalen, der
innenpolitischen und der außenpolitischen Ebene. Sie übt eine wichtige Funktion

im Miteinander von Marxisten und Christen aus.)

Sozialistische Option als konstantinische Versuchung?

NW: Kann die sozialistische Option in der DDR nicht auch zur
Versuchung der Kirchen und der Christen werden — ähnlich wie die
kapitalistische Option zur menschenrechtlich getarnten Versuchung der
Kirchen und der Christen im Westen geworden ist? Man ist Christ oder
Kirche für den Sozialismus, weil sich durch diese «Anpassung» in

287



einem sozialistischen Staat «bequemer» leben läßt. Die Art, wie das
Treffen von Bischof Schönherr mit dem Staatsratsvorsitzenden
Honecker am 6. März 1978 von der Kirche in der DDR gewürdigt wird,
könnte das ungute Gefühl aufkommen lassen, als sei die Kirche zu einem
«do ut des» bereit, das mehr an die konstantinische als an die progressive

Tradition im Christentum erinnert. Die ausgehandelten
Erleichterungen oder auch schon Privilegien werden unter dem Zeichen der
institutionellen Stärkung gesehen. Am liebsten würde man sich vom
sozialistischen Staat gleich noch öffentlich-rechtlich anerkennen lassen.
Punge: Genau diese Sorge habe ich an einigen Stellen auch, obwohl in
den Kirchen diese Frage nicht gerne gehört wird. Zunächst einmal findet
das, was am 6. März 1978 sichtbar geworden ist, meine volle Zustimmung,

da ich seit den fünfziger Jahren mich zu denen rechne, die sich
bewußt um eine christliche Existenz in der sozialistischen Gesellschaft
bemüht haben und die darum in der Kirche als links und rot und einiges
andere verschrien gewesen sind. Ich bin also glücklich darüber, daß
dieser Schritt endlich getan worden ist. Ich sehe natürlich auch das
Problem, daß in der Möglichkeit, bequemer zu leben, sich zu
arrangieren, vielleicht sogar gewisse neue Privilegien aushandeln zu können,
eine Versuchung und eine Gefahr liegt, die Gefahr eines innerkirchlichen

Opportunismus, der nur noch darauf sieht, errungene Privilegien
zu erhalten oder auszubauen, statt, wie es in der Ordnung des Bundes
der Evangelischen Kirchen heißt, Gemeinschaft für Zeugnis und
Dienst zu sein, daß also alte volkskirchliche, konstantinische Strukturen

wieder durchschlagen. Das ganz große Problem besteht, daß wir
Minderheitskirchen geworden sind. Wir sind nicht mehr so privilegiert

wie früher, aber von den Strukturen und vor allen Dingen von der
Mentalität her sind wir weitgehend noch volkskirchlich geprägt. Und
diese Differenz zu überwinden, halte ich für eine enorm wichtige
Aufgabe.

NW: Könnte die Freiheit der Kirche in der DDR nicht gerade durch
staatliche Erleichterungen und Privilegien beeinträchtigt werden? Ist
es nicht vielleicht sogar eine gewisse Taktik von seiten der DDR-Behörden,

daß sie versuchen, durch solche Erleichterungen oder Privilegien

die Kirchen zu gängeln?
Punge: Ich bin kein Mitarbeiter beim Staatssekretär für Kirchenfragen.
Anderseits glaube ich, daß auf dem Boden der Politik immer ein
gewisses Maß an Taktik, das heißt Gewinnung von Vorteilen im einseitigen

oder gegenseitigen Interesse mit im Spiel ist. Warum sollte so
etwas nicht auch in der Kirchenpolitik vorkommen.
NW: Die Gefahr ist natürlich, daß von seiten der Kirche eine ähnliche
Taktik im Spiel ist.
Punge: Genauso.

288



NW: Wird diese Gefahr gesehen? Wird darüber diskutiert in den
Kirchen der DDR?
Punge: Es gibt zumindest Gruppen innerhalb unserer Kirchen, die
diese Gefahr sehen und darüber sprechen. Und zwar sind es vor allem
die nicht traditionellen Gruppen oder Gemeinden, die sich seit Jahren
darum bemüht haben, nicht-volkskirchliche Lebensformen zu
entwickeln. Sie machen nicht die Mehrheit der Gemeindeglieder aus,
haben aber nach meinem Eindruck in den letzten Jahren zunehmend an
Gewicht gewonnen.

Probleme einer demokratischen Gesellschaft

NW: Sie haben in ihrem Referat «Christsein in der DDR» vom
vergangenen 9. September in der Paulus-Akademie den Sozialismus u. a.
durch das Element zentral gelenkter Planung definiert und dieser eine
Vernunft unterstellt, wie sie unter marktwirtschaftlichen Bedingungen
zum vornherein unmöglich wäre. Ist ein Kriterium der Vernunft aber
nicht die kollektive Uebereinstimmung der Menschen? Und wie kann
diese Uebereinstimmung erreicht werden, wenn die letzte
Entscheidungsgewalt über die Planung in der Hand einer relativ kleinen Zahl
von Funktionären des Staates und der Partei liegt?
Punge: Das ist eine sehr weitreichende und schwerwiegende Frage, die
mich schon lange beschäftigt, und zwar gerade auf dem Hintergrund
der Diskussion um Menschenrechte und bürgerliche Freiheiten. Auch
angesichts bestimmter Erfahrungen und Erscheinungen innerhalb kirchlicher

Entscheidungsgremien ist mir diese Frage gekommen: Wie sind
sinnvolle Mechanismen der Mitentscheidung und Mitverantwortung
möglich? Eine der Bedingungen ist ja Informieren und Informiertsein.

Und je komplizierter und unüberschaubarer die Probleme werden,

desto schwieriger ist es, eine richtige Information zu erreichen,
desto größer wird immer wieder die Gefahr der Manipulation. Aus
unserer Akademiearbeit habe ich den Eindruck, daß Mechanismen der
Mitbestimmung und Mitverantwortung in den landwirtschaftlichen
Produktionsgenossenschaften noch relativ gut funktionieren, weil es
sich um überschaubare Bereiche handelt und weil es noch ein
funktionierendes Kommunikationssytem auf dem Lande gibt. Ich sehe die
Schwierigkeit in den Strukturen einer modernen Industriegesellschaft
mit ihren Großbetrieben, mit ihren komplexen und sehr arbeitsteiligen
Produktionsvorgängen, wo diese Bedingungen nicht mehr vorhanden
sind. Wie in diesen Bereichen mehr oder eine besser funktionierende
Demokratie möglich wäre, das ist für mich eine brennende, aber leider
eine offene Frage.
NW: Machen sich die Verantwortlichen in der DDR nicht auch
Gedanken über dieses Problem?

289



Punge: Gewiß. Wenn Sie sich die offiziellen Regelungen ansehen, zum
Beispiel im Arbeitsgesetzbuch oder in den betrieblichen
Kollektivverträgen, werden Sie entdecken, daß es sehr gut durchdachte Strukturen

der Kommunikation, der Rückkoppelung gibt. Das Problem ist
nur, daß in der Praxis diese Mechanismen nicht so wirksam werden,
wie sich das ihre Autoren gedacht haben. Hinzu kommt das Fehlen von
demokratischen Traditionen in der deutschen Geschichte; denn auch
die Weimarer Republik, eigentlich die einzige längere Phase für die
Einübung von Demokratie, war ja die ungeliebte Republik, die dann
auch an der Kritik der Rechten zugrunde gegangen ist.
NW: Was uns Sozialisten in der Schweiz die Solidarisierung mit dem
DDR-Sozialismus gegenüber dem bürgerlichen Antikommunismus
erschwert, wenn nicht überhaupt verunmöglicht, ist auf der einen Seite
diese Zentralisierung aller Entscheidungsgewalt und auf der andern Seite
eine, wie uns scheint, allzu eng bemessene Meinungsfreiheit. Hinzu
kommt eine Militärpolitik, die vor allem uns Religiösen Sozialisten
zu schaffen macht. Was antworten Sie den linken Kritikern am
Sozialismus in der DDR?
Punge: Zunächst einmal antworte ich linken Kritikern aus westlichen
Ländern: Es ist etwas anderes, ob man eine Theorie zur Umgestaltung
einer Gesellschaft entwirft, die weithin ideale Züge trägt, oder ob man
vor der Aufgabe steht, eine solche Theorie auf Grund veränderter
Machtverhältnisse in die gesellschaftliche Realität zu transponieren.
Das geht nicht ohne Kompromisse, ohne Abstriche von dem ursprünglichen

Programm, und das geht meiner Meinung nach in vielen Punkten
auch nicht ohne Zwang, ohne Ausübung von Macht. Nehmen Sie zum
Beispiel die Entwicklungen in Chile und Portugal. Ich bin der Meinung,
daß der Verzicht auf bestimmte Zwangsmaßnahmen ein wesentlicher
Grund für das Nichtgelingen der dort eingeleiteten Revolutionen
gewesen ist. Das gilt umso mehr, als ja alle revolutionären Umwandlungen
immer massiven Störversuchen von außen ausgesetzt gewesen sind.
Da war so bei der Oktoberrevolution in der Sowjetunion, das war
nicht anders in der dreißigjährigen Geschichte der DDR.

Ein anderer Gesichtspunkt ist von uns schon früher im Gespräch
berührt worden. Sicher spielt es auch eine Rolle, daß wir in der DDR
mit der Gestaltung einer sozialistischen Gesellschaft begonnen haben
unter einer unglücklichen geschichtlichen Konstellation, in der Aera
Stalins, und zugleich in einem Volk, das durch zwölf Jahre Faschismus

in seinem politischen Denken erheblich deformiert war, mit
Menschen also, die sehr weit weg waren von den Haltungen und
Einstellungen, die zum Aufbau des Sozialismus aus voller Ueberzeugung
nötig gewesen wären. Und sicher wirken manche der damals
entwickelten Strukturen bis heute nach.

290



Ein letzter Punkt dazu, der mir wichtig zu sein scheint: Es gibt
in der DDR eine gewisse Kluft zwischen dem offiziellen Bild der
Gesellschaft und der gesellschaftlichen Wirklichkeit. Unsere Gesellschaft

ist angetreten mit einem sehr hohen Anspruch. Die Einlösung
dieses Anspruchs ist schwierig, schwieriger, als sich das manche Marxisten

am Anfang vorgestellt haben. Und daher eine gewisse Ungeduld,
eine Neigung, zu beschönigen oder Probleme schon als gelöst
darzustellen, die noch gar nicht gelöst sind. Ich sehe eine der wichtigsten
Aufgaben in unserer Gesellschaft darin, über diese Differenz zwischen
Anspruch und noch nicht eingelöstem Anspruch nachzudenken und zu
sprechen. Ich bin überzeugt, das würde in der DDR zu vielen Entkrampfungen

führen können.
NW: Wie beurteilen Sie die nähere Zukunft der DDR?
Punge: Es gibt für mich auf Ihre Frage keine eindeutige Antwort.
Zwei Aspekte erscheinen mir wichtig: Auf der einen Seite sehe ich
Entwicklungen auf uns zukommen, die mich bedenklich machen. Ich
meine die neue Etappe des Wettrüstens, die offensichtlich eingeleitet
wird und die zu einer weiteren Eskalation in diesem Bereich führen
kann. Ich denke auch an die Vorgänge auf dem Sektor der Rohstoff-
und Energieversorgung, die die DDR vor ernsthafte wirtschaftliche
Probleme stellen. In beiden Fällen weiß ich nicht, welche gesellschaftspolitischen

Auswirkungen sich daraus ergeben.
Auf der anderen Seite bin ich sehr froh, daß wir seit einigen Jahren

in der DDR eine Entwicklung haben, gerade auf dem Gebiet der
Kulturpolitik, durch die viele Dinge möglich geworden sind, auf die wir
vorher lange gewartet haben. Wir haben eine Reihe von sehr guten
Veröffentlichungen bekommen, von bekannten, prominenten, aber auch
von jungen, bisher unbekannten Autoren, die gesellschaftlich relevante
Fragen in einer sehr nachdenkenswerten Weise ins Gespräch bringen.
Und das erfüllt mich mit großer Hoffnung.
NW: Herr Punge, wir danken Ihnen für Ihre offenen Ausführungen und
wünschen Ihnen alles Gute für Ihr weiteres Wirken in Ihrer Heimat.

Der Kommunismus ist nicht an Rußland gebunden Mag er auch in Rußland

zeitweilig einer gewissen Erschöpfung verfallen, was möglich, wenn auch
nicht sicher ist, so wird er doch in der ganzen übrigen Welt, besonders in der
asiatischen, afrikanischen und zum Teil auch In der amerikanischen als
Flamme weiterziehen und eines der zentralen, wenn nicht gar, in Verbindung
mit Christus, das zentrale Problem der Welt sein. Wir tun gut, uns darauf

einzustellen.

(Leonhard Ragaz, Das Problem Rußland, NW 1945 508)

291


	Christsein in der DDR : Interview mit Manfred Punge

