
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 73 (1979)

Heft: 9

Artikel: Politik ohne Macht : Möglichkeiten kirchlicher Friedensarbeit

Autor: Kuster, Reinhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-142794

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-142794
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REINHARD KÜSTER

Politik ohne Macht
Möglichkeiten kirchlicher Friedensarbeit

Im Anschluß an die Aufsätze von Max Keller (Aufgaben kirchlicher
Friedensarbeit), Christoph Stückelberger (Kirche und Lebensstil) und
Fridolin Trüb (Wo bleiben die Friedensstrategien der Kirchen?) hat die
Redaktion der «Neuen Wege» mich eingeladen, «für die evangelischreformierte

Seite diese Fragen zu beantworten». So gern ich dieser
Einladung nachkomme, sind grundsätzliche Vorbemerkungen notwendig:
— Was ich beitragen kann, ist — über das reine Berichten hinaus —
ein sehr persönlicher Diskussionsbeitrag, in keiner Weise aber eine
Antwort «für die evangelisch-reformierte Seite». Mit dem in der Reformation

so stark betonten allgemeinen Priestertum aller Gläubigen ist die
Pluralität der Ansichten in der evangelischen Christenheit grundsäzlich
bejaht, nicht nur in Kauf genommen. Die Einheit der Kirche besteht
darin, daß sehr verschiedene Menschen sich dem gleichen Meister
verpflichtet wissen. Sie besteht aber keinesfalls in uniformen Meinungen.
Eine gemeinsame Willensbildung kann sich nur aus einem umfassenden
Dialog ergeben.
— Gerade im Spannungsfeld von Kirche und Politik pflegen die
Ansichten erheblich auseinander zu gehen. Je stärker man sich engagiert,
desto eindeutiger muß man sich davor hüten, seine eigene Ansicht absolut

zu setzen. Damit überhaupt Ziele erreicht und sachliche Differenzen
sogar fruchtbar werden können, ist es unumgänglich, daß der Dialog
offen und fair bleibt. Ein sachliches Gespräch ist kein Artillerieduell von
Argumenten. Es verlangt die Bereitschaft, aufeinander zu hören und
allenfalls sogar verschiedene Ansichten nebeneinander stehen zu lassen.
Diese Offenheit für andere ist bereits ein Element christlicher Friedensstrategie.

Jedermann bann die Wahrhaftigkeit, niemand aber die Wahrheit

für sich in Anspruch nehmen.
— 400 000 Forscher und Techniker, rund die Hälfte der besten
Wissenschafter der Welt (Der Spiegel, 16. August 1976) arbeiten für die
waffentechnische Entwicklung. Die USA setzten 1975 92,8 Milliarden Dollar
für die Rüstung ein, die Sowjetunion sogar 103,8 Milliarden. An der
Sitzung des Zentralausschusses des Oekumenischen Rates der Kirchen
in Jamaica (Januar 1979) war zu vernehmen, daß auch die Dritte Welt
heute gesamthaft 40 Milliarden Dollar pro Jahr für militärische Rüstung
ausgibt. Im Blick auf diese astronomischen Summen, die in eine mögliche

Zerstörung investiert werden, ist es selbstverständlich Pflicht jedes
vernünftigen Menschen, jeden ehrlichen Versuch zu einer weltweiten
Rüstungsbeschränkung zu unterstützen. Eine wirksame Abrüstung ver-

258



langt allerdings weit mehr als eine bloße Rüstungsbeschränkung. Sie
setzt ein Vertrauensverhältnis in der Weltpolitik voraus und fordert
damit den weltweiten Abbau von Feindbildern — zwischen Gruppen
und einzelnen ebenso wie zwischen Völkern und Systemen — und
Respekt vor dem einzelnen Menschen. Sie verlangt in gleicher Weise
ein kritisches Verhältnis zur Macht — in erster Linie natürlich bei den
Mächtigen selbst. Carl Friedrich von Weizsäcker forderte am Deutschen

Evangelischen Kirchentag in Hannover (1967) «die Verwandlung
der Politik in Weltinnenpolitik». Gemessen an dieser Aufgabe war der
junge David eine Großmacht gegen Goliath. Dennoch — daran gibt es
keinen Zweifel — sind Christen aus ihrem innersten Auftrag gehalten,
an dieser Aufgabe zu arbeiten.

Fragt man nun nach den konkreten Möglichkeiten, so ergeben sich
grundsätzlich zwei Wege, die sich gegenseitig ergänzen: die aktive
Mitverantwortung in besonders brennenden Problemen und die globale
Bewußtseinsbildung. Beides gehört zu der von Fridoün Trüb verlangten
Friedensstrategie der Kirche.

1. Zum Beispiel Südafrika

«Wir rufen die Regierung auf, die politischen und andern Führer, die
vom gesamten Volk des Landes entweder anerkannt oder gewählt sind,
zusammenzubringen, um eine neue politische und soziale Ordnung
auszuarbeiten.» In diese Aufforderung münden die Beschlüsse einer
Kirchenversammlung, die vom 12. bis 16. März in Pretoria stattgefunden
hat. Nahezu 100 Delegierte aus 16 evangelischen Kirchen der Farbigen,
Schwarzen und Weißen, die unter dem Druck der Rassenspanmungen
seit 18 Jahren kaum mehr offizielle Kontakte pflegten, waren erstmals
wieder zu einem offenen Dialog zusammengekommen. Dessen Thema

— «Die Kirche und ihre gesellschaftliche Verantwortung in Südafrika»

— brachte alle im südlichen Afrika drängenden Fragen zur Sprache:

die Apartheid, die bis jetzt völlig fehlende Beteiligung der Schwarzen

an den politischen Entscheidungen, die Aussiedlung großer
Bevölkerungsteile, das Geschick der schwarzen Wanderarbeiter, die
Gefängnisverwahrungen ohne Gerichtsurteil, die Folterungen, das Verbot
gemischtrassischer Ehen, die nur für Weiße zugänglichen Berufssparten,
die Unterschiede der Ausbildungsmöglichkeiten in Schule und Beruf.

Der geistige Standort dieser seit langem repräsentativsten
Kirchenversammlung Südafrikas wurde klar markiert: «Die Kirche hat als Teil
ihres Dienstes die prophetische Aufgabe, ihre Mitglieder und die
Regierung an ihre Berufung zu erinnern, in allen Lebensgebieten
Gerechtigkeit aufzurichten und zu bewahren. Da die gegenwärtige Lage in
Südafrika keine hinreichende Gerechtigkeit für alle einschließt, erklären
wir, daß ein gesellschaftlicher Wandel dringend erforderlich ist.»

259



Natürlich kann heute niemand sagen, was aus dieser Initiative wird.
An Gegnerschaft und Hindernissen wird es ihr nicht fehlen. Entscheidend

wird es von der Regierung Südafrikas abhangen, diese Möglichkeit

zu einer friedlichen Neuorientierung zu ergreifen und Gespräche
einzuleiten, solange diese Gesprächspartner verfügbar sind. Die Sorge
der Delegierten um den wachsenden Druck der Situation und die
enteilende Zeit wurden drastisch deutlich im Schlußsatz ihrer Botschaft an
die Kirchen: «Brüder, die Zeit drängt! 'Wir müssen, solange es Tag ist,
die Werke dessen wirken, der mich gesandt hat. Es kommt die Nacht,
da niemand wirken kann' (Johannes-Evangelium 9, 4).»

Dieses Kirchentreffen, das Bischof Desmond Tutu, Generalsekretär
des Südafrikanischen Rates der Kirchen, einer der profiliertesten

Sprecher der schwarzen Bevölkerungsmehrheit, als «epochemachende
Konferenz» bezeichnet hat, ist zustande gekommen auf Initiative des
Schweizerischen Evangelischen Kirchenbundes. Nach meinem
Verständnis gehören solche konkreten Schritte in konkreten Situationen zum
Wirksamsten, das von den Kirchen zum Frieden und zu einer humanen
Gesellschaft beigetragen werden kann.

Die Welt der Realitäten zeigt, daß auch für ein sehr begrenztes
und zudem noch stark gefährdetes Ergebnis eine immense Arbeit,
größte Sorgfalt und — in diesem Falle — auch beträchtliche Mittel
notwendig sind. Die Vorarbeit hatte begonnen mit der einstimmigen Ueber-
weisung eines Postulats an der Abgeordnetenversammlung vom 4.
Oktober 1976. Nach umfassenden Vorsondierungen reisten zweimal
Delegationen des Kirchenbundes zu Vorgesprächen nach Südafrika.
Daß sie nicht — wie parallele Versuche anderer — von vornherein
scheiterten, hängt nach meiner Ueberzeugung mit der Bescheidung der
schweizerischen Vertreter zusammen. Sie haben es verstanden, bei aller
Klarheit der eigenen Position, ihre Gesprächspartner nicht in die
Defensive zu drängen. Pfr. Charles Bauer (Le Locle), Leiter der Arbeitsgruppe

Südafrika im Kirchenbund, erklärte in einem Rechenschaftsbericht

an der Abgeordnetenversammlung (20. Juni 1978 in Sion), die
Delegation habe dauernd betont, «daß sie sich nicht anmaße, für die
Probleme in Südafrika Lösungen zu bringen — an den Kirchen des
Landes sei es, solche gemeinsam zu finden — daß sie sich dagegen
bemühen wolle, als Bindestrich zwischen christlichen Partnern zu
wirken».

Endlich wird am Beispiel Südafrika deutlich, daß Friede weit mehr
ist als ein Zustand, in dem nicht geschossen wird. Für den Frieden zu
arbeiten heißt, mit dem Heiligen Geist andauernd zu rechnen, die Realitäten

ganz ernst zu nehmen und in tiefer Verpflichtung bereit zu sein,
konkrete Schritte zu einer Neuorientierung in Richtung Gerechtigkeit
und Versöhnung zu wagen.

260



2. Der lange Weg zu einer wirksamen Aechtung der Folter

Als ähnlich konkreten Beitrag zu einem konkreten Problem, das
entscheidend mit dem Frieden und einer humanen Gesellschaft zu tun
hat, ist die intensive Mitarbeit der Menschenrechtskommission des
Kirchenbunds für eine Internationale Konvention zur wirksamen Aechtung

der Folter zu nennen. Die Möglichkeiten sind hier womöglich noch
bescheidener, da die Entscheidungen schließlich auf UNO-Ebene fallen
müssen und sich die Mitarbeit aus dem kirchlichen Raum auf das
Vorfeld der eigentlichen Entscheidungen begrenzt sieht.

Die Menschenrechtskommission des Kirchenbundes setzte sich —
nach einem ersten Informationsgespräch mit Alexandre Hay, Präsident
des IKRK, und Jacques Moreillon, Direktor der Rechtsabteilung des
IKRK, aktiv und dauernd ein für die öffentliche Willensbildung.
Mitglieder der Kommission waren beteiligt an der Umsetzung der
Zielvorstellungen des Genfer Jean-Jacques Gautier in einen praktikablen
Konventionsentwurf (20./21. Mai 1977) und arbeiteten mit an einer
internationalen Expertentagung in St. Gallen (28. Juni bis 1. Juli 1978).

In der UNO sind, vor allem durch die dauernden Anstrengungen
Schwedens, Kräfte am Werk, die den Bereich der lediglich verbalen
Verurteilung der Folter endlich hinter sich lassen und eine rechtlich
gültige Internationale Konvention zur Aechtung der Folter schaffen
wollen. In der UNO-Menschenrechtskommission stehen derzeit je ein
Konventionsentwurf Schwedens und der Internationalen Vereinigung
für Strafrecht zur Debatte. Beide zeigen gegenüber dem vom Institut
Henri Dunant in Genf übernommenen Projekt Gautiers einen entscheidenden

Unterschied: Um der politischen Chance Willen verzichten sie
auf eine wirksame Kontrolle. Dieser große politische Vorteil ist gleichzeitig

der entscheidende Nachteil im Blick auf die Wirksamkeit eines
solchen Abkommens. Die Internationale Juristenkommission hofft nun,
das Projekt Gautier als fakultatives Zusatzprotokoll zu einer künftigen
UNO-Konvention einzubringen. Die Staaten, denen es wirklich ernst
ist, auf die in unserer Zeit krebsähnlich sich ausweitende Folter zu
verzichten, hätten damit die Möglichkeit, über die breite Basis-Konvention
hinaus das strengere, letztlich wohl allein wirksame Zusatzprotokoll
zu unterzeichnen. Das Expertengespräch in St. Gallen brachte den
neuen Gedanken, daß Basis-Konvention und Zusatzprotokoll nicht
gleichzeitig verabschiedet werden müssen: «Eine Staffelung: zuerst
Basis-Konvention, dann, wenn diese Hürde genommen ist, Zusatzprotokoll,

ist denkbar» (aus den Schlußfolgerungen des St. Galler Gesprächs).
Die große Aufgabe ist nun, Staaten zu finden, die sich dafür einsetzen.
Im Augenblick sind erst zwei Staaten — beide aus der Dritten Welt —
dazu entschlossen.

Wenn man etwas hineinsieht in diese Anstrengungen, wird man sich

26 Î



bewußt, welche außerordentliche, zähe und dauernde Verpflichtung
sehr vieler Engagierter notwendig ist, um einen konkreten Schritt
vorwärts zu kommen. Das gilt auch für diesen Bereich der Folter, wo es

nicht um große Kriege geht, sondern «nur» um den kleinen —
allerdings niederträchtigsten Krieg gegen einzelne Wehrlose.

3. Waffenausfuhr

Im Auftrag des Vorstandes erarbeitete das Institut für Sozialethik des
Kirchenbundes 1972 eine ausführliche Studie: «Schweizerische
Waffenausfuhr ohne Alternative?» Sie wurde von Fachleuten, u. a. vom
Institut für Strategische Studien in London, als umfassende Behandlung
des Problems gewertet. Gerade weil sie sich auf die möglichst umfassende

Information beschränkte und darauf verzichtete, eine Abstimmungsparole

herauszugeben, war sie im Vorfeld der Abstimmung über die
Initiative zum Verbot der Waffenausfuhr eine echte Entscheidungshilfe.

Daß der Kirchenbundsvorstand das Problem nicht vergessen hat,
zeigte sein Brief an die eidgenössischen Parlamentarier aus Anlaß der
Motion Friedrich/Herzog zur Lockerung der Waffenausfuhrbestimmungen

(8. März 1979). Der Vorstand stellt fest: «Die Eindämmung
der negativen Folgen der Waffenausfuhr in Entwicklungsländer ist
ein Anliegen, das der Kirchenbund seit vielen Jahren vertritt. Im
Anschluß an die Volksabstimmung von 1972 über die Initiative
betreffend vermehrte Rüstungskontrolle und ein Waffenausfuhrverbot und
an den Erlaß des neuen Bundesgesetzes über das Kriegsmaterial haben
die Behörden verbindlich erklärt, daß sie sich zu einer restriktiven
Handhabung des Gesetzes verpflichtet wissen. Diese Verpflichtung
orientierte sich auch und gerade an der Interpretation des damaligen
Volksentscheides. Wir müssen neue Auslegungsversuche als einen Verstoß

gegen gemachte Zusagen verstehen.»

4. Zivildienst

Nachdem der Kirchenbundsvorstand schon sehr früh seine Ueberzeugung

für einen zivilen Ersatzdienst klar ausgesprochen hatte, forderte
1949 die Abgeordnetenversammlung, das Parlament des Kirchenbundes,
die Einführung eines Ersatzdienstes. Die Theologische Kommission des
Kirchenbundes veröffentlichte 1972 ein Gutachten zum Begriff des
Gewissens. Das Institut für Sozialethik gab im März 1973 wiederum eine
längere Studie «Zivildienst in der Schweiz — Ueberlegungen zu einem
Organisationsmodell» heraus. Somit konnte nie ein Zweifel bestehen,
daß sich der Kirchenbund aktiv engagierte für die Militärdienstverweigerer

aus Gewissensgründen.
Hier drängt sich wieder eine sehr persönliche Ueberlegung auf.

262



Bekanntlich hatte Generalstabschef Theophil von Sprecher schon 1918
dem Bundesrat einen Entwurf vorgelegt, der Wehrmänner in
«Gewissensbedenken» schützen und ihnen die «Leistung eines rein bürgerlichen,
im öffentlichen Interesse liegenden Dienstes» auferlegen wollte. Sein
Vorschlag wurde vom damaligen Bundesrat mit 4 : 3 Stimmen
abgelehnt. Nach dieser langen Vorgeschichte des Postulats ist die Lösung
dieses Problems in der Schweiz überfällig. Deshalb kann ich nur tief
bedauern, daß im Vorfeld der Abstimmung vom 374. Dezember 1977
Anhänger einer neuen Initiative die Vorlage bekämpften und so —
gemeinsam mit denen, die alles beim alten lassen wollten — diese
damals an sich nicht chancenlose Vorlage zu Fall brachten. Es scheint
mir kein Zweifel möglich, daß der Protest derer, die mehr wollten, die
Scharen derer, die gar nichts wollten, empfindlich wachsen ließ. Einmal
mehr scheiterte das politisch Mögliche am gemeinsamen Widerspruch
diametral gegensätzlicher Positionen. Nachdem so — von zwei Seiten
unter Beschuß — die Vorlage mit 886 821 Nein gegen 534 297 Ja eine
wuchtige Niederlage erlitt, ist die Lösung des Problems erneut
hinausgeschoben.

5. Friedensforschung

Weitere Fragen seien wenigstens kurz berührt: 1972 fand, vom Institut
für Sozialethik des Kirchenbundes organisiert, ein Seminar statt über
«Friedensforschung in der Schweiz». Hier wurden Vorschläge für die
Organisation der Friedensforschung in der Schweiz gesammelt und
später publiziert. Prof. Hans Ruh, Leiter des Instituts, wurde später
vom Bundesrat zum Mitglied einer Expertenkommission ernannt, welche

ein Projekt für die Schaffung eines schweizerischen Friedensinstituts
vorlegte.

Die bisher verfügbaren Dokumente des ökumenischen
Studienprogramms über Militarismus und Abrüstung wurden vom
Kirchenbundsvorstand dem Institut für Sozialethik übergeben. Dieses hat eine
Stellungnahme vorbereitet, die dem OeRK übermittelt wurde und dort
eine günstige Aufnahme fand.

Zusammenfassend darf man so wohl festhalten, daß der
Vorstand des Kirchenbundes und seine Fachgruppen in den genannten
Fragen intensiv und langfristig arbeiten. Unter den gegebenen Bedingungen

besteht kaum eine andere Möglichkeit, als einzelnen wichtigen Fragen

entschlossen und beharrlich nachzugehen. Abzulehnen wäre m. E.
das Aufgreifen aller möglichen Themen ohne den Willen, langfristig,
umsichtig und verpflichtet dabei zu bleiben. Daß man sich in diesem
uferlosen Bereich der Grenzen seiner Realisierungsmöglichkeiten
dauernd und schmerzlich bewußt wird, muß abschließend kaum
besonders betont werden.

263



PAUL RUTISHAUSER

Die fehlende kirchliche Friedensstrategie
Eine Antwort an Reinhard Küster

«Wo bleiben die Friedensstrategien der Kirche?» hat Fridolin Trüb in
der Februarnummer der «Neuen Wege» gefragt. Im Unterschied zum
vorangegangenen Artikel von Reinhard Küster muß ich zugeben: ich
sehe nichts von einer Strategie. Seine Ausführungen illustrieren für
mich nur, daß dieses Durcheinander von Aktionen meist Reaktionen
sind, die wenig Positives bewirken, und nur derjenige sie als Friedensstrategie

ansehen kann, der froh ist, wenn nichts geschieht.

1. Beispiel: Rassismus

Der Oekumenische Rat der Kirchen hat eine Strategie für die
Bekämpfung des Rassismus. Vom Studium über Empfehlungen und
Gespräche ist er nach fünfzig Jahren bei einem Aktionsprogramm
angelangt. Die Schweizerkirchen sind Schritt für Schritt darüber informiert

worden, und ihre Vertreter in den Gremien des OeRK haben dem
auch zugestimmt. Als im Rahmen dieses Programmes eine Liste mit
Schweizerfirmen erschien, die von ihren Kirchen hätten aufgefordert
werden sollen, sich aus Südafrika zurückzuziehen, da meldete sich
der Schweizerische Evangelische Kirchenbund zum ersten Mal. Er hat
seine Kritik aber nicht an die Schweizer Firmen, sondern an den OeRK
gerichtet. Er schämte sich nicht, in seine «Fragen» Argumente des

«Trumpf Buur» aufzunehmen. Unter Berufung auf die Empörung im
Schweizerland hat er sich vom Programm des OeRK distanziert, das
heißt öffentlich zugegeben, daß ihm die Vermeidung von Aerger mit
den Mächtigen in der Schweiz wichtiger ist als die Bekämpfung des
Rassismus.

Im Anschluß an dieses Abrücken von der Initiative der fast
dreihundert Kirchen des OeRK hat der SEK dann seine eigene «Friedensinitiative»

entwickelt. Ich möchte hier zeigen, daß dies eine Re-aktion
und keine Initiative war. Sie geht zurück auf einen Antrag der Zürcher
Delegierten der Abgeordnetenversammlung des SEK. Pfr. P. Vogelsanger

war (neben andern Zürcher Kirchenvertretern) durch die
südafrikanische Botschaft zu einer Reise nach Südafrika eingeladen worden.

Neben der südafrikanischen Regierung war ihm die Direktion der
Kreditanstalt behilflich, die wahre Lage in Südafrika zu erkennen. Ein
Angebot von Apartheidgegnern, ihm Kontakte zu vermitteln, hat er
nicht benutzt. So war es kaum erstaunlich, daß er mit der Erkenntnis
aus Südafrika zurückkam, daß die Srategie des OeRK verfehlt sei und
eine Versöhnungsaktion der Schweizerkirchen lanciert werden sollte.

264



Es ist hier nicht der Ort, davon zu reden, was für eine Schindlu-
derei mit dem Begriff Versöhnung getrieben wurde, oder wie ohne
Rücksicht auf die Vorgeschichte und die Arbeit anderer Kirchen wieder
einmal mehr ein schweizerisches Sonderzüglein auf die Fahrt geschickt
wurde. Vielmehr geht es darum, zu fragen, was für eine Strategie
dahinter stehe.

Die schweizerische «Friedensinitiative» ist zuerst einmal eine
Torpedierung der Strategie des OeRK. Ausgelöst wurde sie durch die
Pressearbeit in der Schweiz. Nicht die Not der rassisch Unterdrückten
oder die Appelle der ökumenischen Kirchenkonferenzen haben die
schweizerischen Kirchen in Bewegung gebracht, sondern der politische
Druck gegen den OeRK und seine Strategie. Ich bin überzeugt, daß
die Abgeordnetenversammlung und der Vorstand des SEK deshalb so
manipulierbar waren, weil sie selbst keine Strategie besaßen, weil sie
nach all den Jahren nie ernsthafte Pläne gemacht hatten, was sie zur
Ueberwindung des Rassismus beitragen könnten.

2. Beispiel: Bankgeheimnis

Als ehemaligem Missionar in Ghana ist es für mich eine der dringendsten

brüderlichen Verpflichtungen gegenüber den Christen in Ghana,
das legale Instrument der Ausblutung von Dritt-Welt-Ländern: das
schweizerische Bankgeheimnis, zu beseitigen. Die Konferenz Schweiz—
Dritte Welt hat deutlich eine Beschränkung des Bankgeheimnisses
gefordert. Brot-für-Brüder hat diese Gedanken seither immer wieder
vorgebracht.

Die evangelischen Landeskirchen oder der Schweizerische
Evangelische Kirchenbund haben aber nichts unternommen, um diese
entwicklungspolitisch kaum bestrittene Forderung in die Wirklichkeit
umzusetzen, sie haben die Initiative «abrabamitischen Minderheiten»
überlassen. Diese haben nun Hilfe bei einer politischen Partei geholt.
Ich denke dabei an die Worte Jesu: «Meinet nicht, bei euch selber
sagen zu können: wir haben Abraham zum Vater. Denn ich sage euch:
Gott vermag dem Abraham aus diesen Steinen Kinder zu erwecken ...»

Wieder haben die verantwortlichen kirchlichen Stellen es
versäumt, eine Strategie zu entwickeln und warnen jetzt davor, sich nicht
vor andere Wagen spannen zu lassen. Ob das nicht eigentlich unser Wagen

wäre, den andere da ziehen, darf man jetzt nicht mehr fragen.
Dieses Beispiel ist so extrem, daß bei mir der Verdacht aufsteigt: steckt
da System dahinter? Verzichtet der SEK auf eine Strategie, weil er
damit nicht als Gegner jener Ausbeuter auftreten muß, die vom
Bankgeheimnis profitieren? Und überläßt er die Initiative andern, um sich
darnach in die neutrale Beobachter- und Ratgeberrolle begeben zu
können?

265



3. Studieren ist weniger gefährlich als probieren

Mir kommen die Worte eines kamerunischen Kirchenführers in den
Sinn:

«Wenn wir europäischen Christen eine konkrete Frage stellen,
so geben sie uns eine grundsätzliche Antwort.
Wenn wir ihnen eine grundsätzliche Frage stellen,
so bringen sie konkrete Beispiele.»

Der SEK hat auf die sehr konkrete Frage, wie er sich zu der
Unterstützung des Rassismus durch schweizerische Firmen in Südafrika
stelle, mit einem allgemeinen Menschenrechtsprogramm geantwortet.
Mit den Firmen wurden so allgemeine Gespräche geführt, daß sie ohne
große Beschwerden die Thesen unterschrieben, die erarbeitet wurden.

Anderseits, wenn eine politische Frage am Horizont auftaucht,
wird das sozialethische Institut beauftragt, eine Studie auszuarbeiten.
Damit umgeht eine Kirchenleitung den Entscheid. Eine Studie ist
Vorarbeit für einen Entscheid, sie ersetzt die eigene Stellungnahme
nicht Eine Studie, die nicht zu Entscheiden führt, nützt dem
Auftraggeber wenig, höchstens als Alibi. Die Tatsache, daß zum Beispiel
die Studie über Atomenergie nicht vor der Volksabstimmung fertig
wurde, hat den Auftraggebern viel Aerger erspart. Es läßt sich aber
fragen, ob sich dann nicht die ganze Arbeit hätte einsparen lassen?
Meine Freude an vielen guten Studien wird getrübt durch die Tatsache,
daß sie kaum zu Konsequenzen führen. Ja, ich fürchte, daß sie gar nicht
in Auftrag gegeben wurden, um daraus eine Strategie abzuleiten,
sondern um sie als «Entscheidungshilfen» weiterzugeben, damit eben auf
eine Strategie verzichten zu können, die Initiative andern zu überlassen.

Mein Aerger über diese «Strategie» des Nicht-Entscheidens ist
nicht nur darin begründet, daß sie konstant den Mächtigen, der Mehrheit

und den Schlauem dient, sondern daß sie auch unevangelisch ist.
Die frohe Botschaft ruft zum Handeln, nicht zum Studieren.

Das Reden von der «Politik ohne Macht» ist eine Ausrede. Es
stimmt ganz schlicht nicht. Die Schweiz ist eines der großen
Machtzentren dieser Welt. Die Männer und Frauen, die Entscheide fällen,
sind Christen, Glieder unserer Kirchen. Sie sind nicht nur unsere Vettern

und Schul- oder Militärkollegen, sie haben auch das Recht, von
uns das zu hören, was das Evangelium von ihnen fordert. Eine

schweizerische Kirche, die entschlossen und systematisch mehr Gerechtigkeit
von unseren Banken und Multis gegenüber der Dritten Welt fordert,
betreibt keine Machtpolitik. Sie setzt die Macht, die sie hat, für andere
ein, riskiert möglicherweise auch, sie zu verlieren.

266



4. Beispiel: Gewaltlosigkeit

Unsere kirchlichen Stellen haben nie gespart mit allgemeinen Friedensappellen

und Studien zur Gewaltlosigkeit. Aber wiederum ist keine
Strategie entwickelt worden, zum Beispiel einen Zivildienst zu
verwirklichen. Mit dem entschlossenen Willen aller Kirchen,
«langfristig, umsichtig und verpflichtet dabei zu bleiben», hätte wohl auch
die Schweiz heute ihren Zivildienst. Wir müssen jetzt fragen, warum
denn die Kirche keine solche Strategie entworfen hat. Bei keinem anderen

Beispiel ist es so deutlich wie hier: die Verheißung des Evangeliums
fordert unsern Einsatz für Gewaltlosigkeit. Aber ebenso deutlich ist es:
damit geraten wir in einen Konflikt mit den Mächten und Gewalten
unseres Landes. Solange die Kirche keine oder eine liederliche Strategie
des Friedens hat, ist sie für jene, die Besitz verteidigen müssen, nicht
gefährlich. Solange die Kirche keine Strategie des Friedens hat, hat sie
Frieden mit den Mächtigen im Lande. Das scheint mir der Weg der
Angst, des Unglaubens und Ungehorsams zu sein. Glaube, Gehorsam

rechnet mit dem Frieden, wagt es daher, eine Strategie des Friedens
zu entwerfen und beharrlich zu verfolgen.

Die Frage nach der Friedensstrategie der Kirche ist für mich die
Frage, ob diese Kirche sich selbst ernst nimmt als Leib Christi und als
Partner einer Gesellschaft, der sie diese Herausforderung schuldet. Es
ist die Frage, ob diese Kirche auch Salz dieser Erde oder nur Erde ist.

Ausländische Investitionen tragen die Apartheid

Ausländische Investoren sollten sich wegen der Rolle, die ihre Investitionen in
Südafrika spielen, keinen Illusionen hingeben, erklärte der Generalsekretär des
Südafrikanischen Rates der Kirchen, Bischof Desmond Tutu, auf einer Arbeitssitzung

der zum 50. Jahrestag der Gründung des Südafrikanischen Instituts
für Rassische Beziehungen abgehaltenen Konferenz. «Ihre Investitionen
erhalten das Apartheidssystem», meinte er. «Sie gedeihen an schwarzem Elend,
billigen Arbeitskräften und der Zerstörung des Familienlebens der Schwarzen
durch das niederträchtige Wanderarbeitssystem.» Der Bischof sprach während
einer Podiumsdiskussion über interne Reaktionen auf äußeren Druck.

Bischof Tutu äußerte sich auch zu dem Argument, daß die Ausübung von
Druck auf Südafrika die am meisten treffen würde, denen geholfen werden
solle, das heißt die Schwarzen. Er meinte dazu: «Es stimmt, daß sie als erste
betroffen würden, aber führen sie etwa jetzt ein angenehmes Leben? Die
meisten Schwarzen halten es für weit besser, für Wandel zu leiden, als fast
endlos welterzuleiden wie bisher.» (epd)

267


	Politik ohne Macht : Möglichkeiten kirchlicher Friedensarbeit
	Anhang

