
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 73 (1979)

Heft: 7-8

Rubrik: Zeichen der Zeit : Theologie des Antikommunismus?

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


WILLY SPIELER

Zeichen der Zeit
Theologie des Antikommunismus

Zehn Jahre sind es her, seit Konrad Farner erstmals die Frage nach
einer «Theologie des Kommunismus» gestellt hat. Im Vorwort zu
seinem gleichnamigen Buch sah unser marxistischer Freund im
«Kommunismus als gesellschaftlicher Ordnung und als anthropologischer
Kategorie nicht nur eine Angelegenheit des Marxismus», sondern auch
einen «Wesensteil» des Christentums. Mit Blick auf die weltbewegende
Kraft des Marxismus mahnte er uns: «Meines Erachtens haben die
Christen jetzt, nachdem sie achtzehnhundert Jahre lang alle
revolutionären Chancen nicht nur verpaßt, sondern unterdrückt, verfolgt und
verfemt haben, heute angesichts der erstmaligen sozialen Realkonkurrenz

im globalen Maßstab eine letzte weltgeschichtliche Möglichkeit,
progressiver Teil der Zukunft zu werden.»

Christliche Hinwendung — oder besser Rückkehr — zum
Kommunismus, wie sie in der Aufbruchstimmung der Endsechziger sich
abzeichnete, bedeutete Farner aber auch Hoffnung auf eine Erneuerung

des Marxismus: «Die Marxisten haben, nachdem sie ihre Chancen

der Freiheit verpaßt und zum Teil auch vertan haben, heute
erneut die Möglichkeit, die 'Freiheit des Christenmenschen', die alles,
nur nicht die liberale Freiheit des kapitalistischen Bürgers ist, zu
begreifen und in ihrem Sinne zu einer Freiheit des kommunistischen
Menschen auszubauen.» Es folgt der prophetische Satz: «Ohne diese
individuelle Freiheit — morgen kein Marxismus; ohne diesen
gesellschaftlichen Kommunismus — morgen kein Christentum.»

Gemessen an Farners Postulat einer christlich-marxistischen
Dialektik sind in den letzten zehn Jahren weder der Marxismus noch das
Christentum wirklich vorangekommen. Vor allem in den christlichen
Großkirchen scheint wieder eine «Theologie des Antikommunismus»
vorzuherrschen, die freilich klug genug ist, sich nicht als solche
auszugeben. Zwei Papstreisen nach Mexiko und nach Polen, die päpstliche

Antritts-Enzyklika «Redemptor Hominis» (RH) vom 4. März
und selbst die dritte lateinamerikanische Bischofskonferenz vom 27.
Januar bis 12. Februar nähren diesen Verdacht gegenüber dem
katholischen Teil des heutigen Christentums. (Ueber Marxismus-Aengste
im Oekumenischen Rat der Kirchen hat Julia Lädrach im letzten
Aprilheft der «Neuen Wege» berichtet.) Statt das «Zeichen der Zeit»,
das der Sozialismus darstellt, im Lichte des Evangeliums zu deuten,
statt also für einen geläuterten, vom Reich Gottes her entworfenen,

220



wahren Sozialismus einzutreten, restauriert die kathoHsche Kirche den
Glauben an ihre Soziallehre als Allheilmittel für eine gerechte Gesellschaft.

Dahinter steht eine Gleichsetzung von Kirche und Gottesreich,
die uns — als religiöse Sozialisten oder als «Christen für den Sozialismus»

— betroffen macht.

Nichteinmischung in Puebla — Einmischung in Polen

Während Lateinamerikas Bischöfe noch 1968 in Medellin den
Antikommunismus als Legitimationsideologie der herrschenden Schichten
entlarvten, dessen Zweck es sei, Systemveränderungen mit Gewalt zu
unterdrücken, vermittelt die Ansprache, mit der Johannes Paul II. die
Bischofskonferenz von Puebla eröffnete, den «Eindruck», «daß hier
aus einer übertriebenen, gewissermaßen nackten Kommunismus-Angst
eine Stimmenthaltungskirche, eine Nichteinmischungskirche gegenüber
faschistischen Militärdiktaturen empfohlen wird» (Johann Baptist Metz
im «Spiegel» vom 5. Februar). Eine Kirchenpolitik zeichnet sich ab,
die unsere Vermutung bestätigt, Karol Wojtyla sei in erster Linie aus
antikommunistischen Motiven gewählt worden (vgl. NW 1978 357f.).
Ausdrücklich verurteilt zwar auch der heutige Papst nicht mehr den
Kommunismus, ausdrücklich verweist er jedoch auf das Rundschreiben
«Divini Redemptoris» aus dem Jahr 1937, das diese Verurteilung
ausspricht (RH 17) Der Grundsatz der politischen Nichteinmischung

scheint nicht nur von Kommunismus-Angst diktiert zu sein,
sondern eine große Ausnahme zu kennen: den Kommunismus selbst.

«Nieder mit dem Kommunismus» war auf Transparenten zu lesen,
die den Papst in der mexikanischen Hauptstadt empfingen. Dem
Schlachtruf antwortete nicht eine Mahnung zur Besonnenheit, sondern
die Anrufung der Madonna von Guadalupe, sie möge den Kontinent
«vor der Subversion» bewahren. (TA vom 29. Januar) Und auch in
Polen wiederholte sich das Wechselspiel von fanatisierter Menge und
diplomatischem Understatement. «Man müsse aus diesem Lande alles
vertreiben, was nicht von Christus komme, forderte unter demonstrativem

Beifall jemand von der überschwenglichen Masse von 500 000
Gläubigen in Gnesen.» (TA vom 5. Juni) Was meinte der Papst
anderes am Grab des heiligen Stanislaus mit seinem «Gebet um den Sieg
der sittlichen Ordnung in dieser schweren Epoche unserer Geschichte»?

Der zweite Johannes Paul blieb stumm, als ihn der venezolanische
Präsident Carlos Andres Perez zu einer «energischen Intervention» in
Nicaragua aufforderte, um einen der habgierigsten Diktatoren unserer
Zeit zum Rücktritt zu bewegen. Dafür empfing er den Justizminister
von El Salvador, der ihm ein Dossier über die «außergesetzliche
Einmischung junger Priester in politische Dinge» überreichen durfte.

221



(«Orientierung» vom 15. Februar) Der Papst maßregelte in Mexiko
einen progressiven Klerus, der sich linken Parteien anschließt, nicht
aber einen Erzbischof von Haiti, der im Komitee der Einheitspartei des
Präsidenten auf Lebenszeit Jean-Claude Duvalier sitzt. Er rügte schon
in einem Schreiben vom 2. Dezember 1978 die ungarischen Bischöfe,
daß sie sich ihrer Regierung gegenüber zu kompromißbereit zeigten,
schont aber jene Kirchenfürsten Lateinamerikas, die sich mit
faschistischen Regimen bis zur Selbstaufgabe identifizieren. Die Kirche,
die sich in Polen als «Sprecherin eines unterdrückten Volkes» («Orientierung»

vom 15. April) versteht, soll sich in Lateinamerika keine
Gedanken machen, wie die unterdrückten Völker des Kontinents von der
Tyrannei zu befreien wären. Ist es da noch verwunderlich, daß der
reaktionäre Erzbischof Lefebvre die Chance erhält, sich mit der Kirche
zu versöhnen, während jede derartige Geste gegenüber dem sozialistisch
orientierten Exabt Franzoni unterbleibt?

Abstrakte Systemkritik übt der Papst zwar nach allen Azimuten.
Konkret wird er jedoch nur gegenüber dem Kommunismus. Karol
Wojtyla, der 1977 in einem Hirtenbrief die schlechten Versorgungsbedingungen

in Polen als «Demütigungen und Erniedrigungen»
denunzierte, hat sich bis heute noch nicht über die «Demütigungen und
Erniedrigungen» geäußert, denen die Arbeiter in der Wirtschaft der
kapitalistischen Staaten ohne echtes Recht auf Arbeit ausgesetzt sind.
Der Papst, der sich weigerte, ein Wort zum Somoza-Regime zu sagen,
klagte an der 169. Plenarkonferenz der polnischen Bischöfe die Regierung

seines Gastlandes an, daß sie der Kirche die staatliche Anerkennung

vorenthalte. Die Trennung von Kirche und Staat, die der Papst
an Mexiko nicht zu beanstanden wagte, verstößt in Polen gegen die
Religionsfreiheit Ist es da so falsch, wenn ein Kommentator am
sowjetrussischen Fernsehen die päpstliche Fahrt nach Polen mit der
Rückkehr Khomeinys nach Teheran verglich? «Zwar pflege die
katholische Kirche im Gegensatz zu islamischen Führern im Iran zu
beteuern, sie stehe über der Politik, doch sei diese Versicherung nicht
immer ganz ernst zu nehmen.» (NZZ vom 6. Juni)

Kirchliches «Roll back»?

Mit der Ernennung von Erzbischof Agostino Casaroli zum neuen Pro-
Staatssekretär des Papstes scheint immerhin eine gewisse Kontinuität

in der Ostpolitik des Vatikans gewährleistet. Casaroli ist sogar, wie
die «Schweizerische Kirchenzeitung» vom 7. Juni zu berichten weiß,
davon überzeugt, «daß viele Marxisten eine ernste und kritische
Revision ihrer theoretischen Voraussetzungen und praktischen Verhaltensweisen

begonnen hätten». Ist die Ernennung Casarolis gar «das Ergeb-

222



nis eines Lernprozesses auf seiten des neuen Papstes», wie ebenfalls
in dieser Zeitung zu lesen steht? Oder aber gehört Casaroli zu jenen
Diplomaten, die für beliebige Kursänderungen verfügbar sind?

Kardinal König von Wien, einer der «Papstmacher» am letzten
Konklave, hat an einer Pressekonferenz vom 22. Januar über «Die
ersten hundert Tage von Papst Johannes Paul II.» jedenfalls eine solche
Kursänderung angedeutet. Laut König war die Ostpolitik Pauls VI.
umstritten, weil dieser sich vom biblischen Grundsatz «Du sollst auch
deine Feinde lieben» habe leiten lassen. Da Johannes Paul II. aus
einem osteuropäischen Land stamme, gehe er naturgemäß anders an
diese Fragen heran. (NZZ vom 23. Januar) König selbst, der 1968
noch den Dialog mit den Kommunisten in Ost und West gesucht hatte,
spricht heute triumphierend von einem «Vormarsch der Religion» und
einem «Rückzug des Marxismus» in Osteuropa. (TA vom 31. Mai)
«Roll back» auf katholisch?

Tatsache ist, daß der Wojtyla-Papst den Kommunismus
grundsätzlich nicht anders wertet als den Faschismus und den
Nationalsozialismus. Hier wie dort sieht er «totalitäre Staatssysteme» am Werk,
die schon einmal zu einer «furchtbaren Kriegskatastrophe führten»
(RH 17). Daß solche Simplifizierungen vor der Geschichte nicht
standhalten, daß sie vor allem den Opfern des russischen Volkes nicht
gerecht werden, diese notwendige Korrektur erfolgte immerhin durch den
Papst selbst, als er am 7. Juni in Auschwitz erklärte: «Ich weiß,
welchen Anteil dieses Volk im letzten schrecklichen Krieg im Kampf
um die Freiheit hatte. Mehr will ich nicht sagen.»

Wie «totalitär» ist ferner ein System, das der polnischen Kirche
erlaubt, ein «Staat im Staate» (Adam Michnik im «Spiegel» vom
18. Juni) zu werden? Wie «totalitär» ist eine Regierung, die einen
Papst einlädt und dadurch aller Welt beweist, daß sie den weltanschaulichen

Pluralismus anerkennt? Wie «totalitär» ist ein Staat, in dem
religiöse Feiern und Massenaufmärsche in einem Ausmaß stattfinden,
wie es in der «freien Hälfte Europas» (NZZ vom 9./10 Juni) undenkbar

wäre? Die Reaktionäre aller Breitengrade, denen sonst der
Kommunismus nicht grausam genug sein kann, helfen sich aus ihrer Ver-
Igenheit, indem sie nun von einem Sieg der Kirche über die kommunistisch

geführte Regierung Polens sprechen. Sie übersehen dabei den
Sieg des polnischen Kommunismus über sich selbst, über die
stalinistischen Unterdrückungs- und Zersetzungsmethoden seiner Vergangenheit.

Kazimierz Kakol, der Leiter des Warschauer Amtes für Glaubensfragen,

hat einmal scherzhaft erklärt, seine erfolgreiche Ministertätigkeit
habe einen polnischen Papst hervorgebracht. Er hätte auch von

dem Ueberschuß an polnischen Priestern sprechen können, der heute

223



in den kapitalistischen Westen, vor allem nach Oesterreich, «exportiert»

wird. Tatsache ist, daß die Kirche nicht dort «abstirbt», wo sie
«sollte», sondern dort, wo sie «nicht sollte» — nicht in den «sozialistischen»

Oststaaten, sondern in den westlichen Konsumgesellschaften.
«Der Aufstieg der katholischen Kirche ist doch gewissermaßen mit
dem allgemeinen kulturellen Aufstieg im sozialistischen Polen verbunden»,

schrieb die Armeezeitung «Zolnierz Wolnosci». In der Tat, bei
allen notwendigen Vorbehalten gegenüber dem «realen Sozialismus»,
wie er sich heute darstellt, scheint dieser — unter halbwegs toleranten
Bedingungen — der Kirche immer noch besser zu bekommen als
unsere kapitalistische Konsumgesellschaft. Die Völker haben hier eine
— wenigstens potentielle — Chance, zu Gemeinschaften zu werden,
die durch kein Privateigentum an den wichtigsten Produktionsmitteln
entzweit, durch keine die Raffgier anstachelnde Werbung entfremdet
und durch keinen Ueberkonsum entmenschlicht werden. Diese Völker
sind noch nicht soweit atomisiert, daß auch Kirche als Gemeinschaft
nicht mehr möglich wäre. Es entsteht eine doppelte Herausforderung:
eine gegenüber der Kirche, die im «realen Sozialismus» einen besseren
Nährboden findet als im «realen Kapitalismus»; eine andere gegenüber

den kommunistischen Parteien Osteuropas, die in dem Maße, als
sie dem sozialistischen Ideal näherkommen, auch die kirchlichen
Gemeinschaften stärken.

Ideologisch manipulierte Soziallehre

Die antikommunistische Strategie der Kirche wird heute wieder
vermehrt durch die katholische Soziallehre begründet. Seit dem Zweiten
Vatikanischen Konzil hält sich diese Lehre zwar «an kein besonderes
politisches, wirtschaftliches oder gesellschaftliches System gebunden»
(Gaudium et Spes. Nr. 42). Katholiken, die sich Linksparteien
anschließen, haben jedoch nach Ansicht von Johannes Paul II. eine
«Wahl getroffen, die nicht mit den Grundsätzen des Glaubens vereinbar

ist» (NZN vom 9. Mai). Was aber ist das für eine Systemneutralität,
die es katholischen Christen verwehrt, für ein «besonderes», nämlich

sozialistisches «System» einzutreten? In einen ähnlichen Widerspruch

verwickelt sich die Kirche, wenn sie sich zugute hält, bislang
«für jeden Staat gute Bürger erzogen» (RH 17) zu haben, in kommunistisch

regierten Staaten indessen ihren Beitrag zur staatsbürgerlichen
Erziehung von staatlichen Gegenleistungen abhängig macht. Wenn zum
Beispiel die polnische Wirtschaft heute darniederliegt, so ist das auch
eine Folge davon, «daß sich die Kirche sehr lang (und vielleicht allzu
lang) Zeit ließ, dem Verfall staatsbürgerlicher Moral entgegenzuwirken»

(«Orientierung» vom 15. April). Ueberwiegt die Taktik die So-
ziialethik?

224



Gewiß kann und darf eine Kirche nicht einfach nur systemneutral
bleiben. Es ist ihr Recht und ihre Pflicht, alle Systeme «unter dem
Gesichtspunkt der objektiven und unverletzlichen Menschenrechte
einer ständigen Revision zu unterziehen» (RH 17). Unter diesen
Menschenrechten hebt der heutige Papst jedoch regelmäßig nur die
«Religions- und Gewissensfreiheit» hervor, um auf ihrer Grundlage wiederum

nur die kommunistisch regierten Staaten anzuklagen, in denen
angeblich «nur der Atheismus das Bürgerrecht im öffentlichen und
sozialen Leben besitzt» (RH 17). Kein Wort davon, daß die katholische
Kirche die Religions- und Gewissensfreiheit erst seit 1965 als Menschenrecht

anerkennt. In Puebla kein Wort des Bedauerns über jene
lateinamerikanische Bischofskonferenz, die Papst Leo XIII. 1892 nach Rom
berief, um unter anderem vor der Einführung der Religions- und
Gewissensfreiheit zu warnen. In Auschwitz keine Erinnerung an jenen
katholischen Antisemitismus, der vor allem in der Zwischenkriegszeit
weit verbreitet war. Aber auch für die Gegenwart keine Ermutigung
jener Christen, die im Kapitalismus um der Gerechtigkeit willen
Verfolgung leiden. Glaubwürdiger könnte sich die Kirche gegenüber
kommunistisch regierten Staaten auf die Religionsfreiheit berufen, wenn sie
wie Dom Helder Cämara 1972 in Liverpool erklärte: «Religiöse Freiheit

gibt es in den kapitalistischen Ländern nur insoweit, als die
Religion sich damlit befaßt, die soziale Ordnung und die Autoritäten
aufrechtzuerhalten und so die herrschende Situation zu stützen. Wenn
sie im Gewissen die Ungerechtigkeit und die Strukturen der
Unterdrückung anprangert, dann wird die Religion als gefährlich, subversiv
und kommunistisch angesehen.»

Zu fragen wäre auch, ob die Gleichsetzung von Katholizismus und
Nationalismus, wie sie während der Pfingstwoche in Polen demonstriert
wurde, noch ohne weiteres mit der Religionsfreiheit in Einklang zu
bringen ist. Wer den Katholizismus zur Grundlage nationaler Identität
erklärt, übersieht nicht nur die notwendige Weltlichkeit des Staates,
sondern schließt im Grundsatz die Nichtkatholiken von der nationalen
Gemeinschaft aus. Es ist in Polen heute leichter, Nichtkommunist als
Nichtkatholik zu sein. Wo kommt es sonst noch vor, daß die Kinder
«ungläubiger» Eltern verprügelt werden, wenn sie den Religionsunterricht

nicht besuchen?

Kirchlicher Triumphalismus
Johannes Paul II. betonte den Wert der katholischen Soziallehre
ausgerechnet auf jenem Kontinent, wo die Versuche, sie in konkrete
Politik umzusetzen, immer wieder scheiterten, am kläglichsten im
christlich-demokratisch regierten Chile vor Allende. In seiner Eröff-

225



nungsansprache von Puebla warnte der Papst vor «Zweifel und
Mißtrauen» gegenüber der kirchlichen Soziallehre. Diese sei durchaus
geeignet, «Richtlinien für konkrete Initiativen» zu vermitteln. Doch der
Papst selbst konkretisiert die Soziallehre nur, wenn es um die Rechte
der Kirche, nicht aber, wenn es um die Rechte aller Menschen geht.
Kirchlicher Triumphalismus, wie ihn der Papst weit von sich weist
(RH 4), sucht den Anschein zu erwecken, die Welt müßte sich einzig
nach der katholischen Soziallehre richten, und alle gesellschaftlichen
Uebel wären überwunden.

Derselbe Triumphalismus hindert die Kirche auch daran, ihre
Mitschuld an der kolonialistischen Vergangenheit des lateinamerikanischen
Kontinents zu bekennen. Unwidersprochen feierte der Papst in Puebla
die Kirche als «bisher so mächtigen Faktor der Integration» auf dem
Kontinent. Wer weiß schon, daß es ein Papst, Nikolaus V., war, der
dem portugiesischen König erlaubte, Sklavenhandel zu treiben, ja daß
sich noch zu Beginn des 19. Jahrhunderts Priester und Ordensleute am
Sklavenhandel beteiligten? Darf das Bekenntnis dieser historischen
Schuld nicht stattfinden, weil es wiederum «Zweifel und Mißtrauen»
gegenüber der katholischen Soziallehre nähren könnte?

Der Papst, der laut seiner Puebla-Ansprache in der katholischen
Soziallehre keine «Ideologie», sondern «die Grundlage einer wahren
Befreiung» sehen will, pflegt indessen einen schonenden Umgang mit
dem Kapitalismus. Auf dem Privateigentum lastet zwar eine «soziale
Hypothek». Auf das Wort, daß es aufzuheben wäre, soweit es
Herrschaft von Menschen über Menschen begründet, warten wir aber
umsonst. Gewiß fehlt es nicht an revolutionären Worten. Zum Beispiel
verlangt Johannes Paul II. für die «Nutzung der Erde» den «Gesamtplan

eines wirklich menschenwürdigen Fortschrittes» (RH 15). Warum
wird der Papst nicht konkreter? Etwa weil er sonst sozialistisch
besetzte Begriffe wie «Investitionskontrolle» und «Investitionslenkung»
verwenden müßte? Der Papst erkennt auch eine «schwere moralische
Unordnung auf Weltebene», «die gigantische Vergrößerung des
biblischen Gleichnisses vom reichen Prasser und dem armen Lazarus». Die
Abhilfe, die er fordert, bleibt jedoch seltsam abstrakt. Sie kommt über
eine «Prüfung der Strukturen», verbunden mit «kühnen und schöpferischen

Entscheidungen», nicht hinaus, ist also selber weder kühn noch
schöpferisch. Das «Prinzip der Solidarität» reduziert sich im «Bereich
des Welthandels» auf einen «gesunden Wettbewerb». (RH 16) So

berechtigt ferner die Forderungen nach dem «Vorrang der Ethik vor der
Technik», dem «Primat der Person über die Dinge», der «Ueberordnung

des Geistes über die Materie» (RH 16) sind, so sehr vermissen
wir bei dieser Aufzählung den Vorrang der Arbeit vor dem Kapital,
wie ihn das letzte Konzil postuliert hat. Ueberhaupt kommt die De-

226



mokratisierung der Wirtschaft, die ein wichtiges Anliegen Pauls VI.
war, bei dem zweiten Johannes Paul nicht vor.

Nicht einmal vor den 300 000 Indios in Oxaca war zu hören, wie
die «kühnen Transformationen» aussehen sollten, zu denen der Papst
dort aufrief. Ein «Je vous ai compris». Wie es schon de Gaulle praktizierte,

um das Volk für sich zu gewinnen, ohne sich selbst die
Forderungen des Volkes zu eigen zu machen? Der Verdacht liegt umso
näher, als der Papst auf seiner Lateinamerikareise die kirchlichen
Basisgemeinden mit Stillschweigen überging, obschon sie heute die
große Hoffnung vieler Indios sind. Johann Baptist Metz hält die harte
Unterscheidung zwischen «Volkstümlichkeit» und «Volksfreundlichkeit»

eines Papstes für angebracht. «Eine patriarchalisch anmutende
Betreuungskirche für das Volk muß noch nicht identisch sein mit einer
Kirche, in der das Volk selber Subjekt seiner eigenen Geschichte vor
Gott ist und wird.» («Spiegel» vom 5. Februar)

Die Bischofskonferenz von Puebla hat wohl vieles zurecht
gerückt, was der «Papst aus dem Osten» einseitig betonte, unbestimmt
ließ oder «vergaß». Die notwendige Auseinandersetzung mit dem
Sozialismus blieb jedoch aus, nicht zuletzt unter dem Eindruck der päpstlichen

Auftritte. Diese Auseinandersetzung wäre umso dringender
gewesen, als seit Medellin die Armen noch ärmer und die Reichen noch
reicher geworden sind, die Texte von Medellin daher der Radikalisierung

bedurft hätten. Stattdessen begnügte sich die Bischofskonferenz
damit, den «kollektivistischen Marxismus» in gleicher Schärfe wie den
«kapitalistischen Liberalismus» zu verurteilen, mit dem Unterschied
freilich, daß jedermann weiß, welche Staaten mit dem «kollektivistischen

Marxismus» gemeint sind, aber niemand so recht in der Lage
ist, die westlichen Staaten mit «kapitalistischem Liberalismus» ebenso
eindeutig zu identifizieren. Die Zeitung, die als Organ des «kapitalistischen

Liberalismus» in der Schweiz gelten könnte, fühlt sich von
«Puebla» jedenfalls nicht betroffen. Man hat ganz im Gegenteil den
Eindruck, die katholische Kirche verkünde endlich wieder die Sozialethik,

die sich die «Neue Zürcher Zeitung» wünscht.

Entzweiung von Glaube und Politik
Es war die historische Leistung der Bischofskonferenz von Medellin,
daß sie mit den alten Zerstückelungen von Theologie und Praxis,
Heilsgeschichte und Menschheitsgeschichte, jenseitigem und diesseitigem
Heil aufräumte. «Auf der Suche nach Erlösung müssen wh* den
Dualismus vermeiden, der die irdischen Aufgaben von der Heilsverkündigung

trennt», ist in einem der damals verabschiedeten Dokumente zu
lesen. Nur so konnte eine Theologie der Befreiung entstehen, die den

227



ganzen Menschen aus jedwelcher Unterdrückung befreien will, die zwar
nicht übersieht, daß auch die Sünde eine Form der Unterdrückung ist,
aber ebensowenig vergißt, daß auch jede Unterdrückung eine Form
der Sünde ist. Leider hat es der zweite Johannes Paul versäumt, sich
mit dieser Theologie ernsthaft auseinanderzusetzen. Sonst hätte er sich
in Puebla nicht gegen jene gewandt, die in Jesus angeblich einen
gewaltsamen Klassenkämpfer sehen und sich über die «Gottheit Christi»
hinwegsetzen wollten, beides Positionen, die kein einziger der bekannten

Befreiungstheologen in Lateinamerika vertritt. Doch die päpstliche
Intervention genügte, um auch «Puebla» von einer echten Auseinandersetzung

mit der Theologie der Befreiung abzuhalten. In der Beratung
über das Schlußdokument wurde der folgende Satz mehrheitlich
abgelehnt: «Wir sind dankbar für das, was die Evangelisation von der
theologischen Reflexion über Befreiung, wie sie von Medellin als
konstruktive Leistung ausging, gewonnen hat.»

Johannes Paul II. leugnete in seiner Puebla-Ansprache nicht die
christlich begründete Notwendigkeit der «Befreiung von allem, was den
Menschen niederdrückt». Nur geht es ihm dabei «vor allem» um die
«Befreiung von der Sünde und vom Bösen» im Sinne persönlicher
Schuld und nicht um die Befreiung von sündigen Strukturen. Befreiung
ist nicht von der Politik zu erwarten; «das Prinzip der authentischen
Befreiung des Menschen» ist vielmehr die «Wahrheit», wie sie das
kirchliche Lehramt verkündet. «Wie könnte es eine authentische
Glaubenspredigt geben ohne das bereitwillige, ehrliche Annehmen der
Autorität des Lehramtes, in dem klaren Bewußtsein, daß das Volk Gottes,
wenn es sich ihm unterwirft, nicht Menschenwort annimmt, sondern
wahres Gotteswort?» Wer das «Volk Gottes» dagegen «in den Armen
konkretisieren», im unterdrückten Volk dem Herrn der Geschichte
begegnen, die Solidarisierung mit dem Proletariat als Nachfolge Christi
verstehen möchte, wird «bekannter ideologischer Vorurteile» bezichtigt.

«Puebla» verdrängt den «Pueblo». Die Wahrheit, die Jesus Christus
selber ist (Joh. 14, 6), immer wieder neu und durch die «Zeichen der
Zeit» neu erkennbar, reduziert sich auf ein System von Sätzen, die in
die Zuständigkeit des Lehramtes fallen. «Neuinterpretationen des
Evangeliums», die aufgrund einer Analyse der Unterdrückungsmechanismen
und Ausbeutungszusammenhänge zeigen wollen, was die Botschaft Jesu

politisch für unsere Zeit bedeutet, verursachen nur «Verwirrung».
Damit aber ist der überwunden geglaubte Dualismus von Religion

und Politik wieder da. Die «Sendung» der Kirche hat «immer einen
religiösen Charakter und nicht einen sozialen oder politischen», heißt
es in der Eröffnungsansprache von Puebla. Auch die «Einheit» in der
Kirche ist keine Frage der Politik, etwa gar der politischen
Ueberwindung einer Klassengesellschaft, die auch in der Kirche Zwietracht

228



hervorruft, denn diese Einheit «kommt von oben». Jesus wird fast bis
zum politischen Neutrum verharmlost; er war ja schließlich für «alle»
da. Nicht anders haben sich die Priester zu verhalten. Als «Meister der
Wahrheit» sollen sie «über die Reinheit der Lehre wachen» und ja
nicht etwa vom Wort zur Tat übergehen, wie Medellin noch verlangte.
Bonhoeffers Vorwurf gegenüber der katholischen Kirche, daß nur wer
für die Juden schreit, auch gregorianisch singen kann, bleibt diesem
Denken fremd.

Die Zweiteilung — und wechselseitige Entfremdung! — von
Religion und Politik braucht nicht aus antikommunistischen Motiven zu
erfolgen, aber sie kommt ihnen entgegen. Die Klerikalisierung der
Wahrheit beansprucht das Reich Gottes ausschließlich für die Kirche.
Marxisten haben in diesem Gottesreich nfchts zu suchen. In seiner
Puebla-Ansprache verwahrte sich der Papst gegen jene, die behaupteten,

«wo es eine bestimmte Art von Engagement und Aktion für die
Gerechtigkeit gebe, dort sei das Reich Gottes gegenwärtig». Wer so
denke, übersehe, «daß die Kirche es ist, die den Auftrag erhalten hat,
das Reich Christi und Gottes zu verkünden und unter allen Völkern
zu errichten». Vergessen scheint die Lehre des letzten Konzils, daß
«der irdische Fortschritt» eine «große Bedeutung für das Reich Gottes»
(Gaudium et Spes, Nr. 39) habe und «daß alle Menschen, Glaubende
und Nichtglaubende, zum richtigen Aufbau dieser Welt, in der sie
gemeinsam leben, zusammenarbeiten müssen» (Nr. 21), daß also auch
Marxisten zum werdenden Gottesreich beitragen können. «Ja selbst die
Feindschaft ihrer Gegner und Verfolger», so gestand damals die katholische

Kirche, «war für sie sehr nützlich und wird es bleiben.» (Nr. 44)
Eine Hoffnung bleibt: Puebla hat sich nicht nur stillschweigend

über den päpstlichen Dualismus von Glaube und Politik hinweggesetzt,
die lateinamerikanische Kirche will in naher Zukunft auch den
Dreischritt von einer «Kirche für die Armen» über eine «Kirche mit den
Armen» zu einer «armen Kirche» vollziehen. Das ist genau der Weg,
den jene chilenischen Priester zurückgelegt hatten, die 1971 die Bewegung

«Christen für den Sozialismus» gründeten.

Das Reich Gottes aber ist das Trachten nach Gottes Gerechtigkeit, ist Dienst
des Bruders, ist Liebe. Von einem zu hütenden Besitz kann auf diesem Boden
nicht mehr die Rede sein, denn das Reich Gottes ist zum Unterschiede von
der Religion eine allgemeine und gemeinmenschliche Sache Sein Priester

ist der Mensch als solcher.
(Leonhard Ragaz, Weltreich, Religion und Gottesherrschaft. Band 1,

Erlenbach 1922, S. 296/7)

Die Kirche ist das Größte, was es auf Erden gibt. Nur eins ist größer: das
Gottesreich selbst; dieses aber Ist ihr Gericht.

(S. 333)

229


	Zeichen der Zeit : Theologie des Antikommunismus?

