
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 73 (1979)

Heft: 7-8

Artikel: Die Daseinstatsächlichkeit des Menschen und der Erkenntnisbereich
der modernen Naturwissenschaft : eine Frage der Verantwortung

Autor: Thürkauf, Max

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-142790

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-142790
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MAX THÜRKAUF

Die Daseinstatsächlichkeit des Menschen
und der Erkenntnisbereich

der modernen Naturwissenschaft
Eine Frage der Verantwortung

Zur Daseinstatsächlichkeit des Menschen gehören zwei Welten: seine
Innenwelt und seine Umwelt. Es ist sinnlos, von einer anderen
Wirklichkeit als dieser Daseinstatsächlichkeit zu sprechen. Beispielsweise
ist die sogenannte objektive Welt der Physik, eine Welt ohne Menschen
also, eine ausgesprochen subjektive Welt: Wir kennen nur eine Welt
mit Menschen (verstorbenen, lebenden und noch nicht geborenen); um
die Menschen wegzudenken, müssen eben jene Menschen vorausgesetzt

werden (zum Beispiel materialistische Naturwissenschafter), die
sich die Menschen wegdenken. Unsere Daseinstatsächlichkeit können
wir wie folgt umreißen: 1. Ich bin (Ich). 2. Ich habe (einen Körper).
3. Ich bewege meinen Körper (und nicht «mein Körper bewegt mich»,
wie es nach dem Primat der Materie sein müßte). 4. Ich (Geist) und
Körper (Materie) sind miteinander verbunden. 5. Diese Verbindung
(Inkarnation) denkt, fühlt und nimmt die anderen Menschen und die
Umwelt sinnlich wahr.

Die Methode der modernen Naturwissenschaft

Alles, was der Mensch bewußt tut, muß er zuerst denken. Seine

vom Geist gelenkten Hände setzen die Gedanken in die Tat um. Daher
sind alle durch das menschliche Tun entstandenen Umweltsprobleme
immer auch Innenweltsprobleme. Das Tun der Techniker ist aus der
Gedankenwelt der modernen Naturwissenschaft — also aus der Innenwelt
der Naturwissenschafter — hervorgegangen. Um den heutigen
Umweltsproblemen auf den Grund zu gehen, sind die Methoden der
modernen Naturwissenschaft zu beachten:

1. Die mechanistisch-deterministische Betrachtungsweise. Die
Ausführung lautet: Naturforscher, denke dir die Welt (in der du lebst) als
einen Mechanismus. Ob es sich dabei um einen klassischen, quanten-
oder wellenmechanischen Mechanismus handelt, ist nur von spezieller,
nicht von grundsätzlicher Bedeutung. In weiten Bereichen der Welt
ist diese Denkungsart mit mehr oder weniger Erfolg möglich. Ihre
Anwendbarkeit wird an jener Stelle problematisch, wo das Leben
auftritt. Und zwar ist sie um so weniger anwendbar, je höher das Leben

204



entwickelt ist. Beim .Menschen sind wohl Phänomene mechanistischer
Art feststellbar, die aber im Vergleich zur Ganzheit des Menschen
einen verschwindend kleinen Anteil ausmachen.

2. Das systematisch-reproduzierbare Experiment. Die Ausführung
lautet: Naturforscher, nimm deine vom Geist gelenkten Hände
und bringe den gedachten Mechanismus im Laboratorium hervor,
entweder als Apparat oder als chemischen Stoff. Nur was auf solche Weise
hervorgebracht werden kann, hat den Rang des wissenschaftlich
Bewiesenen. Alles andere ist Theorie oder Hypothese. Das Experiment
ist also ein zweischneidiges Schwert: sowohl Erkenntniswerkzeug als
auch Erkenntnisgrenze. Systematisch-reproduzierbar bedeutet, daß
dieses Experiment unabhängig von der Person des Experimentators in
jedem entsprechend ausgerüsteten Laboratorium beliebig viele Male
durchführbar sein muß. Das Haupterkenntniswerkzeug der modernen
Naturwissenschaft verlangt einerseits den Ausschluß jeder Persönlichkeit

und steht andererseits unter dem Saohzwang des reproduzierbaren
Hervorbringenkönnens. Was nicht systematisch-reproduzierbar
hervorgebracht werden kann, steht außerhalb des Erkenntnisbereichs der
Chemie und Physik. Es soll an dieser Stelle erwähnt sein, daß es viele
Experimente gibt, die nicht wiederholbar sind und die überdies von der
Person des Experimentators abhängen. Was im Laboratorium nicht
hervorgebracht werden kann, sind die Lebewesen. Diese Tatsache und
die Feststellung, daß an allen Lebewesen den verwendeten Apparaten
entsprechende physikalisch-chemische Größen gemessen werden können,

beweisen, daß physikalisch-chemische Prozesse notwendig, aber
nicht hinreichend sind für das Leben. Wenn ein Naturwissenschafter
eine streng wissenschaftliche Antwort auf die Frage «Was ist
Leben» geben will, so muß er sagen: «Die Wissenschaft weiß nicht, was
Leben ist.» Selbstverständlich sind die Hypothesen über das Leben
Legion. Aber es darf nicht vergessen werden, daß es sich dabei um
Hypothesen und nicht um wissenschaftlich bewiesene Tatsachen handelt.

3. Das differentiell-kausale Prinzip. Die Ausführung lautet:
Naturforscher, verwende die Mathematik (speziell die Differential- und
Integralrechnung) als Werkzeug und berechne sowohl den gedachten
als auch den im Laboratorium hervorgebrachten Mechanismus. Auch
bei dieser Methode erweist es sich, daß die Berechenbarkeit dort
aufhört, wo das Leben beginnt. Je höher ein Lebewesen entwickelt ist, um
so geringer ist der Anteil des Berechenbaren. Am unberechenbarsten
ist das höchste Lebewesen: der Mensch. Diese Tatsache ist auch im
Zusammenhang mit der Frage nach der Sicherheit einer Maschine (zum
Beispiel eines Atomkraftwerks) zu bedenken: Jede Maschine muß vom
Menschen zuerst gedacht und dann gemacht werden. Deshalb ist keine

205



Maschine sicherer als die Menschen, die sie bauen und betreiben. Das
gilt auch für den Computer, der nur deshalb so schnell ist, weil er nicht
denkt.

Die Grenzen der modernen Naturwissenschaft

Wie die Methoden der modernen Naturwissenschaft zeigen, reicht
deren Erkenntnisbereich bis an jene Stelle, wo das Leben beginnt. Unter
den Materialisten herrscht die Meinung, daß es gewiß einmal möglich
sein werde, Leben im Laboratorium hervorzubringen. Diese Hoffnung
gehört aber nicht in die naturwissenschaftliche, sondern in die theologische

Fakultät, denn sie ist nicht eine Frage der Wissenschaft, sondern
des Glaubens. Wenn — was beim enormen Arbeitsaufwand in den
molekularbiologischen Laboratorien zu erwarten ist — demnächst ein
einfaches Virus synthetisiert werden kann, so werden die physikalisch-
chemischen Prozesse dieses Virus bekannt sein. Da das Virus
aber nicht ausschließlich physikalisch-chemisch, das heißt durch
Zusammenwirken von Chemikalien und nichts anderem entstanden ist,
sondern — wie der enorme Aufwand der Molekularbiologen beweist —
auch durch die vom Geist gelenkten Hände des Menschen, wird das
Geheimnis des Lebens dann gelüftet sein, wenn das Geheimnis des
Menschen enträtselt ist. Es sei denn, man definiere den Menschen als ein
physikalisch-chemisches System, was aber erkenntnistheoretisch zu
einem Circulus vitiosus führt, der von «Goldmachern» verwendet wird,
um aus goldenen Gegenständen Gold zu machen. Uebrigens: zwischen
einem Virus und den höheren Lebewesen liegen vergleichsweise
astronomische Distanzen. Wer die Technik des bemannten Mondflugs
beherrscht, hat noch lange nicht den Weg bis zum Andromeda-Nebel
bezwungen. In diesem Vergleich würde der Mensch jenseits der Krümmung

des Weltalls liegen.
Die Methodentrilogie der modernen Naturwissenschaft entspricht

nicht der Daseinstatsächlichkeit des Menschen, da sich die Methoden
auf Kopf und Hand, nämlich Denken und Experimentieren beschränken.

Es fehlt das Herz, das Fühlen. Im modernen Laboratorium ist
das Herz nicht nur gegenstandslos, sondern verboten. Gefühle müssen
ausgeschlossen werden, es sind nur das sachliche Denken und
Experimentieren erlaubt. Selbstverständlich ist eine solche Art von Naturwissenschaft

berechtigt, wenn erstens die Erkenntnisgrenze respektiert wird,
die dort durch geht, wo das Leben beginnt, und wenn zweitens die
Wissenschafter sich der Daseins u n tatsächlichkeit ihres Handelns bewußt
sind. Aus der Tatsache, daß beim Anlegen von physikalisch-chemischen

Meßgeräten stets physikalisch-chemische Größen gemessen
werden, darf nicht der Trugschluß gezogen werden, daß deshalb die
Welt aus nichts anderem als aus solchen Größen bestehe. Mit physi-

206



kalisch-chemischen Instrumenten wird an Lebewesen stets ein diesen
Instrumenten entsprechender Effekt erzeugt. Alle diese Effekte weisen
eine Gemeinsamkeit auf: sie wirken störend bis zerstörend auf den
Lebensprozeß, eine Tatsache, die den amerikanischen Biochemiker
Erwin Chargaff zu einer negativen Definition des Lebens veranlassen:
«Das Leben ist dasjenige, das im Reagenzglas verschwindet.»

Werden Erkenntnisgrenze und Daseins u n tatsächlichkeit der
modernen Naturwissenschaft ignoriert, und wird so getan, als ob
die Gleichung «Leben Chemie+Physik» gälte, so entsteht jene
materialistische Naturwissenschaft, die, als Grundlage einer Technologie
verwendet, jene katastrophalen Folgen hat, die sich heute als die
Bedrohung des Lebens auf der Erde durch die Anwendung eben dieser
Technologie in der Weltwirtschaft abzeichnet. Aus der herzlosen, also
unmenschlichen Naturwissenschaft — die jenen Gelehrten, welche sich
verpflichten, sie nicht auf die Menschheit anzuwenden, nicht verboten
sein soll, wird bei der Anwendung eine ebenso herzlose und unmenschliche

Technik. Die heutige Technik ist eine Kopf-Hand-Technik, in
welcher Liebe und Schönheit gegenstandslos sind. So müssen wir uns
nicht wundern, wenn bei der Anwendung dieser Technik unsere Welt
immer liebloser und häßlicher wird. Der Zivilisationsgrad der Menschheit

ist mit dieser Technik gewaltig gestiegen, aber ebenso gewaltig ist
der Zerfall der kulturellen Werte. Eine Kultur ohne Zivilisation ist
nicht möglich, leider aber eine Zivilisation ohne Kultur. Dem letzteren
Zustand nähern sich die Technokratien mit Riesenschritten, da sie nichts
anderes sind als die Staatsform der kulturlosen Zivilisation.

Für eine Naturwissenschaft mit Herz

Das müßte nicht so sein. Eine Naturwissenschaft von Kopf, Herz
und Hand ist durchaus möglich; es ist das jene Art von Naturforschung,
die von Goethe begründet und von Rudolf Steiner weitergeführt worden

ist. Aber leider hat sich diese Art von Naturforschung nicht
durchzusetzen vermocht, es haben sich nicht die Goethes und Steiners
sondern die Edisons und Haeckels vermehrt. Oft wird in Hinsicht auf
die Goethe-Stednersche Methode festgestellt, daß mit dieser Naturforschung

die Menschheit noch lange nicht so weit wäre, wie sie heute ist.
Und es muß diesen Leuten recht gegeben werden: Wir hätten keine
Atombombe. Was hätten wir statt dessen? Eine Technologie, deren
Maschinen und chemische Substanzen auf den Gesetzen des Lebens
beruhen, unter Verwendung der Gesetze der Chemie und Physik. Kein
einziges Naturgesetz widerspricht einer solchen Technologie, da ja auch die
Lebewesen durch dieses Prinzip existieren, auch sie verwenden unter
Zugrundelegung der Lebensgesetze physikalisch-chemische Prozesse zum
Aufbau ihrer Körper. Die einzigen Gesetze, die heute gegen eine solche

207



Technologie sprechen, sind die Börsengesetze unserer auf Kosten der
kommenden Generationen lebenden Wirtschaft. Welche Maschinen
können mit der heute gebräuchlichen Technik gebaut werden? Alle, die
den Gesetzen der Chemie und Physik nicht widersprechen. Den
Gesetzen des Lebens dürfen sie ohne weiteres widersprechen, das macht
nichts — sie laufen trotzdem. Alle Maschinen, die der Größe oder Zahl
nach maßlos sind, widersprechen den Gesetzen des Lebens, weil alles
Leben an strenge Maße — eben an die Gesetze des Lebens — gebunden

ist. Alle lärmigen Maschinen widersprechen dem Leben — das
Leben ist leise. Alle offenen Prozesse sind gegen das Leben, die
Lebensprozesse sind Kreisläufe, sie beuten keine Rohstoffe aus und hinterlassen

keine Müllhalden.
Chemiker, Physiker, Biologen und Ingenieure sind Schicksalsberufe

der Jahrtausendwende! Von ihnen hängt es zu einem großen Teil ab,
ob das Christentum aus einem Aufstieg oder Untergang des Abendlandes

verwirklicht wird. An der Verwirklichung zweifle ich nicht, aber
der Weg dazu wird immer zweifelhafter. Wie Christus verkündet hat,
ist eine Verwirklichung nur durch Liebe möglich. Was uns fehlt, ist nicht
Kopf, sondern Herz: nur wer ein großes Herz hat, kann sich einen
großen Kopf leisten. Ein Kopf, der auf einem zu engen Herzen sitzt,
läuft Gefahr, eine Intelligenzbestie zu werden. Was wir dringend
brauchen, sind Naturwissenschafter und Ingenieure, die auch mit
dem Herzen forschen und bauen, die die Natur lieben und nicht als
Ausbeutungsobjekt betrachten, die sehen, daß die Erde die Heimat alles
Lebens ist, die Ehrfurcht vor allem Leben haben. Solche
Naturwissenschafter denken nicht bloß physikalisch-chemisch, sondern sie denken

auch über Chemie und Physik, um die Erkenntnisbereiche ihres
Tuns klar zu erkennen, um zu sehen, daß der Erkenntnisbereich der
Chemie und Physik dort endet, wo das Leben beginnt. Um zu sehen,
daß bei der Anwendung einer Technologie, die nur auf den Gesetzen
der Chemie und Physik beruht, Zurückhaltung aus Ehrfurcht vor dem
Leben am Platz ist. Ihre Aufgabe ist eine schwere; ein sinnvolles
Leben ist nie leicht: Die Fähigkeit, über Chemie und Physik
denken zu können, setzt selbstverständlich ein physikalisch-chemisches

Denkenkönnen voraus. Die Bildung verlangt die Ausbildung.
Von einem bequemen Leben kann von diesen Kulturträgern für die
Zukunft keine Rede sein. Aber ich rufe alle Jungen auf, die eine Begabung

für diese Berufe fühlen: Werdet Chemiker, Physiker, Biologen und
Ingenieure mit Kopf, Herz und Hand! Wenn euch die Ueberwindung

des Materialismus gelingt, werdet ihr zu den Begründern einer
Kultur von noch nie dagewesener Blüte gehören — zu den Verwirklichen!

des Christentums! Kämpft euch durch die Hochschulen, die zu
Ausbildungsanstalten entartet sind, erarbeitet euch Bildung trotz der

208



zeitfressenden Ausbildungsprogramme. Werdet selbst Hochschullehrer
und erhöht die Universitäten zu dem, was sie waren: Stätten der Bildung.
In schweren Zeiten ist es einfach, ein sinnvolles Leben zu führen, weil
ein sinnvolles Leben immer schwer ist. Gedenken wir eines Menschen,
der in einer schweren Zeit ein guter und durch seine Güte ein großer
Mensch war: Johann Heinrich Pestalozzi. Er hat eine Erziehung von
Kopf, Herz und Hand gefordert zur Verbesserung der Welt.

Eine Zwischenbemerkung: Ich spreche hier von meinem Fach
f ü r mein Fach aus einer Kritik der Liebe. Aber: ebenso bedeutungsvoll
für die kommende Kultur, für eine Verwirklichung des Christentums,
sind Mütter, Handwerker und biologischen Landbau
treibende Bauern.

Die moralische Verantwortung der Naturwissenschafter

Eine wertfreie Wissenschaft, wie sie von materialistischen
Naturwissenschaftern allen Zeichen zum Trotz immer noch postuliert wird,
gibt es nicht. Chemie, Physik und Technik sind eben nicht etwas
Sachliches, sondern etwas Menschliches, das heißt eine Folge einer ganz
bestimmten Tätigkeit des Menschen. «So ist denn auch das Wesen der
Technik ganz und gar nichts Technisches», sagt Martin Heidegger.
Dasselbe gilt für die Eltern der Technik, die Chemie und Physik, die
ihrem Wesen nach eben auch nichts Chemisches bzw. Physikalisches
sind. In diesem Zusammenhang ist die moralische Verantwortung der
Naturwissenschafter und Techniker zu sehen. Im Gegensatz zu einer
technischen Verantwortung kann eine moralische Verantwortung
nicht delegiert werden. Der Versuch, moralische Verantwortung zu
delegieren, führt, wie Karl Jaspers sagt, in die Verantwortungslosigkeit.

Die Situation soll mit einem Beispiel verdeutlicht werden: In einer
chemischen Fabrik wird Napalm, das Feuerbombenmittel, fabriziert.
Bei Schichtwechsel kann der Chemiker die technische Verantwortung
für das Funktionieren der Anlage seinem Kollegen übertragen, der ihn
ablöst. Aber die moralische Verantwortung dafür, daß er an der
Herstellung dieses Menschenvernichtungsmittels beteiligt ist, nimmt er mit
nach Hause. Er nimmt sie auch mit in den Schlaf und — welche Ansicht
er über den Tod auch haben mag — mit in sein Grab, Orte, wo ihn
niemand vertreten kann. Moralische Stellvertretung gibt es nicht. Die
moralische Verantwortung ist persönlich wie auch die Art und Weise, sie
zu tragen. Eine Anleitung (Checkliste) wie bei der technischen
Verantwortung kann nicht gegeben werden, jeder muß selbst wissen, wie
er sie trägt. Jeder Wissenschafter, jeder Techniker aber auch jeder
Arbeiter ist für sein Handeln moralisch voll verantwortlich. Ueber den
kategorischen Imperativ Immanuel Kants wurde viel diskutiert: «Handle

so, daß die Maxime deines Willens jederzeit zugleich als Prinzip einer

209



allgemeinen Gesetzgebung gelten könnte.» Eine andere Aussage des
Königsberger Philosophen betrifft jenes Innere des Menschen, das man
Gewissen nennt, auch wenn darüber noch so viel diskutiert wird: «Zwei
Dinge sind es, die den Geist mit immer neuer und zunehmender
Bewunderung erfüllen — der Sternenhimmel über mir und das Sittengesetz

in mir.» Daß dieses persönlich Absolute des Gewissens existiert,
zeigt die Tatsache, daß auch jener, der alles psychologich relativiert,
ganz genau weiß, ob er die Wahrheit sagt oder lügt beziehungsweise
mit Hintergedanken spricht. Das Gewissen ist immer persönlich, ein
Kollektivgewissen gibt es nicht. Wo diese Meinung herrscht, ist der
Schritt in die Gewissenlosigkeit nicht groß. Etwas ist in Anbetracht
der Bedrohung des Lebens auf der Erde durch die maßlose Anwendung
physikalisch-chemischer Erfindungen in einer technokratisch orientierten

Wissenschaft sicher: die Zeiten der sogenannten wertfreien Wissenschaft,

des wissenschaftlichen Freischützentum sind vorbei. Die
Wissenschaft ist eine viel zu ernste Sache geworden, um sie
Wissenschaftern zu überlassen, die nur physikalisch-chemisch zu denken
vermögen.

Wenn ein Chemiker oder Physiker seine Kenntnisse verantwortungsbewußt

anwenden will, muß er den Erkenntnisbereich seiner Wissenschaft

kennen. Denn bei der Anwendung seiner Methoden auf die Welt,
in der wir leben, darf er diesen Bereich nicht verlassen, da er sonst
verantwortungslos handelt, weil er ja als Wissenschafter jenseits des
Erkenntnisbereichs die Folgen seines Handelns nicht ermessen kann. Ein
Pilot, der die Leistungsgrenzen seiner Maschine nicht kennt, ist kein
verantwortungsbewußter Pilot — ein kühner Flieger kann er allerdings
trotzdem sein. Wenn er eine einsitzige Maschine über einem unbewohnten

Gebiet fliegt, so kann er das als seine Sache betrachten. Ist er aber
Kapitän eines Verkehrsflugzeugs, hat er Passagiere, so ist er verpflichtet,

die Leistungsgrenzen seiner Maschine zu kennen. Ein Chemiker
oder Physiker, der die Erkenntnisgrenzen seiner Wissenschaft nicht
kennt, kann bei der Anwendung seiner Entdeckungen auf die
menschliche Gesellschaft — wenn er also «Passagiere hat» — gar nicht
verantwortungsvoll handeln. Jedoch sind die Forschungsmethoden der
modernen Naturwissenschaft von solcher Struktur, daß ein Chemiker
oder Physiker geniale Leistungen zu vollbringen vermag, wenn er nur auf
seinem Spezialgebiet bleibt. Er braucht sich also nicht um die
Erkenntnisgrenzen seiner Wissenschaft zu kümmern und kann trotzdem eine
kühne wissenschaftliche Karriere machen, die sogar bis zum Nobelpreis

reicht. Daß bei solchen Erfolgen auf einem Spezialgebiet die
Urteilskraft des Erfolgreichen überschätzt wird, ist begreiflich: für
erkenntnistheoretische und philosophische Betrachtungen im Bereich der
Chemie und Physik gibt es keine Nobelpreise. Oder anders ausgedrückt:

210



die Nobelpreise für Chemie und Physik werden für physikalisch-chemisches
Denken und nicht für ein Denken über Chemie und Physik

verliehen.

Ausbildung und Bildung
Wie mit einem Hinweis auf Martin Heidegger bereits gesagt, ist es eine
philosophische Tatsache im Bereich der modernen Naturwissenschaft,
daß die physikalisch-chemischen Gesetze durch sich selbst, also mit
Chemie und Physik alleine nicht verstehbar sind. Diese Aporie hat zwei
Gründe: 1. In der Natur gibt es keine Chemie und Physik, sondern nur
Gesetzmäßigkeiten, welche durch die Anwendung der beschriebenen
Methoden, also durch eine Tätigkeit des Menschen mit jenen Mitteln
zur Darstellung gebracht werden, die wir Chemie und Physik nennen.
Auch die moderne Naturwissenschaft ist bei weitem nichts objektiv
Seiendes, sondern ein Gegenstand des Menschen. 2. Die mit Hilfe
von Chemie und Physik beschreibbaren Naturgesetze sind nicht wie
die Objekte der Beschreibung, die Phänomene der materiellen Welt,
etwas Materielles, sondern etwas Geistiges. Das beweist schon eines der
bedeutungsvollsten Werkzeuge der modernen Naturwissenschaft, die
Mathematik. Aus was besteht Mathematik? Aus Bleistift und Papier,
aus Kreide und Wandtafel? Die Mathematik besteht eben nicht aus
etwas wie die Gegenstände der materiellen Welt, sondern sie ist etwas
Geistiges. In Parodierung des Johannes-Evangeliums «Im Anfang war
das Wort» nennt Hoimar von Ditfurth einen seiner Bestseller «Im
Anfang war der Wasserstoff». Unabhängig von der Hypothese des
Urknalls, wo am Anfang der Wasserstoff eine Hauptrolle gespielt haben
soll, ist zu bedenken, daß die Voraussetzung für die Entstehung von
auch nur einem einzigen Wasserstoffatom das Gesetz des Wasserstoffatoms

ist. Also doch: «Im Anfang war das Wort.»
Es ist einzusehen, daß zum Erkennen der Erkenntnisgrenze der

modernen Naturwissenschaft — die dort durch geht, wo das Leben
beginnt — ein bloß physikalisch-chemisches Denken unzulänglich
ist, daß vielmehr ein Denken über Chemie und Physik verlangt werden
muß. Das aber ist just etwas, das bei einem Chemie- oder Physikstudium
an den heutigen Hochschulen kaum betrieben wird, obwohl an mancher

Universität die Fakultät, die diese Fächer vertritt, das Epitheton
«philosophisch-naturwissenschaftlich» trägt. Man könnte die Fähigkeit

physikalisch-chemisch zu denken als Ausbildung und das Vermögen

über Chemie und Physik zu philosophieren als Bildung bezeichnen.

Wie man sofort einsieht, muß die Bildung die Ausbildung beinhalten,

das heißt, Bildung ist mehr als Ausbildung. Aus dieser
Sicht sind die heutigen Universitäten keine Stätten der Bildung mehr,
sondern bloß Ausbildungsanstalten. Was wir heute dringend brauchen,

211



sind gebildete Naturwissenschafter und Techniker, also
Menschen, die durch ein Denken über Chemie und Physik den Erkenntnisbereich

ihres physikalisch-chemischen Denkens kennen. Nur solche
Chemiker, Physiker, Biologen und Ingenieure sind in der Lage, moralische
Verantwortung bei der Anwendung technischer Möglichkeiten zu
tragen. Sic wissen, daß die Erkenntnisgrenze der modernen Naturwissenschaft

dori durch geht, wo das Leben beginnt. Sie Wissen, daß
physikalisch-chemische Prozesse wohl notwendig, aber niemals hinreichend
sind für das Leben. Sie lassen sich durch die Tatsache, daß jedes
physikalisch-chemische Meßinstrument bei der Anwendung auf ein Lebewesen

selbstverständlich einen ihm entsprechenden Meßwert anzeigt, nicht
zum Kurzschluß verleiten, das Leben sei ausschließlich eine Summe
von Chemie und Physik. Die moralische Verantwortung, zu der sie
fähig sind, läßt aus «Ehrfurcht vor dem Leben» (Albert Schweitzer) bei
der Anwendung technischer Möglichkeiten zur Zurückhaltung raten.

In diesem Rat zur Zurückhaltung liegt die eigentliche Schwierigkeit

beim Aufstieg unserer Hochschulen von Ausbildungsanstalten zu
Stätten der Bildung. Zurückhaltung bedeutet in einem System von
Macht- und Profitwirtschaft (dessen Grundlage — Ironie des Schicksals

— eben dieselbe materialistische Naturwissenschaft ist, die es mit
Bildung zu bekämpfen gilt) ein schlechtes Geschäft. Wer an der
Forschungsfront mit dem Naturforschungsapparat zuerst auf die Natur
schießt und trifft, hat das Patent oder den Nobelpreis. Es heißt, daß
mehr als neunzig Prozent aller Wissenschafter, die je gelebt haben,
heute leben. Das stimmt ebenso wie die Tatsache, daß Chemie und
Physik heute zu mehr als neunzig Prozent als Geschäft und nicht als
Wissenschaft betrieben werden.

Die gebildeten Wissenschafter, von welchen die Zukunft
unseres Zeitalters zu einem beträchtlichen Teil abhängt — eben weil es
ein wissenschaftliches Zeitalter ist — werden es schwer haben. Einerseits

benötigt ihr Studium einen Arbeitsaufwand, der mindestens doppelt
so groß ist wie für ein Ausbildungsstudium. Denn er muß ja sowohl
physikalisch-chemisch als auch über Chemie und Physik denken
lernen. Andererseits dürften gebildete Naturwissenschafter, die ja kraft
ihrer Bildung bei der Anwendung von Erfindungen zur Zurückhaltung
mahnen müssen, bei einer Industrie, wie wir sie heute haben, wenig
gefragt sein. Von technischen Sachzwängen bedrängt und von der
Konkurrenz herausgefordert, sieht sich ein Manager — und wenn er noch
so guten Willens ist — gezwungen, eine marktträchtige Erfindung so
rasch als möglich in die Produktion zu geben, da sonst die Konkurrenz
das Geschäft macht.

Ich zweifle nicht daran, daß die kommende Kultur die Verwirklichung

des Christentums sein wird. Dabei möchte ich den Begriff

212



Christentum nicht pfarrherrlich verstanden haben, sondern an Mahatma
Gandhi denken, der christlich klagte: «Ich wäre Christ, wenn die
Christen nicht wären!» Eine Andeutung über den erdenumspannenden

Christus hat Papst Johannes Paul II. in seiner Enzyklika «Redemp-
tor hominis», der ersten seines Pontifikats, gemacht. Es gibt Heiden, die
bessere Christen sind als manche Sonntagskirchgänger. Ich sehe zwei
Wege zur kommenden Kultur: Entweder durch die Ueberwindung des
Materialismus mit den Kräften der Liebe und der Vernunft oder durch
die Apokalypse des «Todes am Brot alleine» (Dorothée Solle). Beide
Wege bedürfen der Gnade, die mit den Methoden einer Wissenschaft
nicht zu erlangen ist — nur durch das Gebet.

Bücher des Autors zu diesem Thema

Sackgasse Wtssenschaftsgläubigkeit, Strom Verlag, Zürich 1975
Wissenschaft und moralische Verantwortung, Novalis Verlag, Schaffhausen 1977
Technologie — die Todeskrankheit des Materialismus, Novalis Verlag,

Schaffhausen 1978
Die Tränen des Herrn Galilei, Werner Classen Verlag, Zürich 1978.

Marx bestimmte die geschichtliche Materie als Beziehung der Menschen zu
Menschen und zur Natur; wo diese Beziehung durchgehends und per de-
finitionem calculi abstrakt ist, kann auch die Naturmaterie, welche in dieser
Beziehung mitwirkt, noch keine des konkreten Segens sein. Marxismus der
Technik, wenn er einmal durchdacht sein wird, ist keine Philanthropie für
mißhandelte Metalle, wohl aber das Ende der naiven Uebertragung des
Ausbeuter- und Tierbändigerstandpunktes auf die Natur. Eine Verhakung
ohnegleichen ist damit intendiert, ein wirklicher Einbau der Menschen (sobald sie
mit sich sozial vermittelt worden sind) in die Natur (sobald die Technik mit
der Natur vermittelt worden ist). Verwandlung und Selbstverwandlung der
Dinge zu Gütern, natura naturans und supernaturans statt natura dominata:
Das also meinen die Grundrisse einer besseren Welt, was konkrete Technik
angeht. Gesetzt den Fall, das Herz der Erde wäre von Gold, so wurde dieses
Herz noch keinesfalls als solches gefunden und hat auch nur dann seine

Güte, wenn es in den Werken der Technik endlich mitschlägt.

(Ernst Bloch, Das Prinzip Hoffnung, Frankfurt/Main 1959, S. 813/817)

213


	Die Daseinstatsächlichkeit des Menschen und der Erkenntnisbereich der modernen Naturwissenschaft : eine Frage der Verantwortung

