
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 73 (1979)

Heft: 7-8

Artikel: Christliche Gemeinde als Alternative

Autor: Imfeld, Al

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-142789

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-142789
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Die reichen Christen und der arme Lazarus». Im Gottesdienst sollte aber
nicht argumentiert und auch nicht nur appelliert werden. Ich wollte den
Hörern kein schlechtes Gewissen beibringen. Ich fand es schwierig, aus dem
Moralisch-Auffordemden herauszukommen. Die Einführung in Text und Predigt,
die die Göttinger Predigtmeditationen (Mai 1979) bieten, zielen auf ein «angstfreies

Hören» des Textes, um die ethische Ueberforderung und die notwendig
folgende Resignation zu vermeiden. Freitich erreicht das der Autor, Christian
Möller, eigentlich nur auf einem Umweg, er zieht einen weiteren Bibeltext bei.

Ich wollte an diesem einen Text bleiben. Aber ist es möglich, von uns
aus Lazarus zu unserem Bruder zu machen? Oder entsteht auf dieser Linie
möglicherweise so etwas wie ein tinker Pharisäismus, der da sagt: Wir
gehören zwar auf die Hälfte der Reichen, aber wir können uns doch dazu
beglückwünschen, wie unruhig und problembewußt, wie kritisch und progressiv
wir sind? Und setzen uns selbst mit einer ideologischen Kraftanstrengung in
Abrahams Schoß oder was wir dafür halten.

AL IMFELD

Christliche Gemeinde als Alternative
Vielen Menschen von heute, in einer Welt von Maschinen und Streß,
voller Beton und Bürokratien, erscheint Kirche wie ein schönes
Skelett. Das Interesse an ihr ist dem der Archäologie gleich: man
gräbt in der Vergangenheit und hofft vage auf neue Funde. Theologie
ist für diese Menschen längst zur Höhlenforschung geworden.

In einer Welt voller Spezialistentum und Arbeitsteilung erscheint
die Pries ter sc ha ft als ein Petrefakt mittelalterlicher Arbeitsidylle.

Für andere ist sie zu einer irrelevanten Klerikerkaste
verludert. Und das gerade heute, wo Millionen Menschen einbetoniert, in
großen Anballungen isoliert, anonym, vergessen, ohne Anteilnahme und
deshalb geistig gestört, sehnlichst nach Seelenbetreuung suchen. Aber
der Priester wird durch den teuer bezahlten Psychologen und
Psychotherapeuten ersetzt.

Für mich müssen christliche Gemeinden eine alternative Bewegung zur
«Welt» sein. Gemeinden, die dies nicht oder nicht mehr sind, haben ihr
Leben verwirkt und damit das Wesen verloren. Sie sind dann Skelette,
Versteinerungen oder Reminiszenzen aus der Vergangenheit. Sie
verhalten sich zum christlichen Leben so wie ein Geschichtsbuch zur
lebendigen Geschichte.

Klarstellungen
Um zu großen Emotionen oder gar fatalen Mißverständnissen vorzubeugen,

möchte ich Vorbemerkungen zum Verständnis und zur
Relativierung meiner Aussagen anbringen:

197



1. Auch die Kirche hat Geschichte. Das gehört zu einem
sozialen Gebilde. In dieses Schicksal begibt selbst Gott sich hinein,
sobald er beschließt, Mensch zu werden. Kirche ist zu einem schönen
Teil ebenfalls Institution und damit Bürokratie. Ein Teil
von ihr wird immer Anstoß geben. Schlimm wird es erst, wenn
es keine Anti-Körper mehr gibt. Viele nennen sich heute zwar Christen,
sind es wohl auf dem Papier, aber nicht nach dem Geist des Buches der
Bücher. Die Gefahr, ein versteinertes und daher auch herz- und gnadenloses

Christentum zu vertreten, ist groß. Pharisäertum und Heuchelei
sind angesichts der aktuellen großen Weltprobleme, denen man mit
billigen Entschuldigungen ausweicht, immens. Zu erneuter Glaubwürdigkeit

braucht es die Alternativen.
2. An die totale Erneuerung oder die Bekehrung

aller glaube ich nicht. Besonders Bürokratien, Institutionen und Macht-
gefüge (und all das ist die Kirche auch) besitzen ein geradezu
überdimensionales Abwehrpotential: für sie gibt es die dauernde Glorifizierung

der Geschichte und das Credo an den status quo. Die Zukunft
soll die Verlängerung des Gesicherten und des bereits Bekannten sein.
Für Institutionen gibt es keine Alternative: sie bieten sich als die einzige
und beste Lösung an. Wer das in Frage stellt, relativiert nicht nur die
Institution, sondern rüttelt auch an ihrer Existenzberechtigung; denn
wer ehrlich fragt, glaubt an Alternativen. Deshalb wird es immer und
notwendigerweise die Spannung zwischen (offizieller) Kirche und
Alternativen geben. Es wird klar, daß — so wünschbar es in unserer Welt
wäre — die ganze Kirche nie mehr in eine einzige Alternative
umgewandelt werden kann.

3. Noch mehr werden wir über das Wort Gemeinde stolpern.
Lange Zeit wurde christliche Gemeinde mit einer kommunalen oder der
Kirchgemeinde gleichgesetzt. Sie war genau geographisch beschreib-
bar und territorial abgegrenzt. Regio und religio sollten eins
sein. In der Zwischenzeit wird selbst in der Politik der Gemeindebegriff

fragwürdig und zu einer bloßen Verwaltungseinheit. Jeder spürt
etwas von dieser Problematik selbst in unseren Kirch-Gemeinden. Nur
noch wenige kennen einander. Man ist immer mehr entwurzelt und an
verschiedenen Oertlichkeiten zu Hause. Schließlich gibt sich der
moderne Mensch mobil. In der Gemeinde herrschen zwar demokratische
Verhältnisse, aber diese machen nicht mehr betroffen, sind bedeutungslos,

ritualistisch und rational. Für viele stellt sich das Dilemma, ob sie
eine geschichtlich gewordene und bedingte Gemeinde als neue Tatsache
respektieren oder ob sie als Christen den Auftrag zu Alternativen
haben und Experimente starten sollen: Wohngemeinschaften, Basisgemeinden,

christliche Lebensgemeinschaften oder...
4. Mit zunehmender Instituationalisierung wurden im Christentum

198



die Möglichkeiten immer mehr eingeengt. Alles wurde festgelegt,
genormt, abgegrenzt und nach Kompetenzen aufgegliedert. Damit wurde
das Mitglied der Gemeinde immer passiver. Das ganze Christentum
wurde wie zu einem einzigen Ritual, das ablief. Dagegen gab es in der
Kirchengeschichte stets Revolten. Sowohl Franziskus als auch
Reformatoren versuchten, dem Laien mehr Recht und ein Gegengewicht zu
geben. Im katholischen Bereich hat Papst Johannes XXHI. mit dem
zweiten Vatikanischen Konzil die Sturheit von Dogmen und Bürokratien

zu durchbrechen versucht. Die Dokumente sprechen eine klare
Sprache: das Volk Gottes bildet das christliche Leben. Wer Vatika-
num II zu leben versucht, muß Alternativen wagen und kommt in
Konflikt...

5. Die katholische Kirche besaß früher eine institutionalisierte
Form von stets neuen Alternativen in den Orden. Um eine Persönlichkeit

herum bildete sich eine neue Lebensweise. Der Charismatiker mußte
nicht ins Abseits gehen. Leicht war es nimmer, aber er konnte mit seinen
Anhängern die Anerkennung über einen neuen Orden finden. Dem
Protestantismus war nach Aufhebung der Orden diese Variante versagt. So
kam es zur Sektenbildung, zur Abspaltung, zum Schisma
und damit zum zerrissenen Christus. Für niemanden ist der «Altema-
tivler» ein bloß angenehmes Phänomen, denn alles Anderssein fordert
heraus, stellt in Frage und verunsichert. Aber wir müßten wieder Formen

finden, daß nicht die schöpferischen und erneuernden Geister immer
neu vertrieben, ins Exil oder Schisma geschickt werden. Moderne
Kirche und Staat öind hier gleichermaßen in Gefahr.

6. Die Konfrontationen der letzten Jahre waren zweifelsohne hart
und die Polarisierung nimmt eher zu als ab. Aber der ganze Kampf
war verbal und unfruchtbar. Das Wort ist für uns zum Fluch
geworden. Streitschriften, Abhandlungen, Traktate, Pamphlete und
Wort-Plakate überschwemmten uns alle. Sie alle kranken am Glauben,

daß Wahrheit in Worten wohnt. Aber: das Wort ist Fleisch
geworden. Hier liegt die Alternative, der Ansatz zur Versöhnung, ein
Hauch von Hoffnung, der Anfang der Erlösung. Worte müssen in
Gebete, Gedichte, Gesang, Tanz und Rhythmen übergehen. Die Worte
müssen eine Geschichte formen Man soll endlich den Debatten, den
Podiumsgesprächen und Symposien ausweichen und lieber zum Cabaret,

zur Clownerie und zum Chanson übergehen. Ich glaube an eine
Theorie mit Symbolen, mit Bildern, in Parabeln, Theater und Musik.

7. Etwas weiteres mußten wir bitter lernen: in Wort gefaßte Wahrheit

ist unmenschlich, diktatorisch und Ursprung allen Militarismus:
vom Kreuzzug über den Glaubenskrieg bis zur heutigen rechts-

linkigen Ketzerdebatte. Selbst unser heutiger Militarismus ist für mich
nur eine säkularisierte Form (Ab-Bild) eines verheerenden christlichen

199



und westlich-abendländischen Dogmatismus. Wahrheit muß immer neu
Mensch und konkret werden; Wahrheit kann nur in Umwelt, Mitwelt,
Vorwelt und Nachwelt eingebettet sein. Selbst Jesus hat keine Dogmen
gebracht: sein Leben war Wahrheit. Seine Worte waren Teil davon,
aber diese waren vor allem Parabeln und Pro-Verbien. Was im Christentum

zudem wesentlicher als Wahrheit ist: die Ehrlichkeit des Lebens und
das Ernstnehmen des Nächsten. Nach Wahrheit werden wir gar nicht
beurteilt. All dies scheint oftmals vergessen worden zu sein.

8. Es ist außerordentlich wichtig zu begreifen, daß es Gegensätze

und Widersprüche sowohl in der Kirche als auch in
der Gemeinde gibt und geben muß. Gerade weil es die Botschaft Jesu

war, stets neu zu befreien und zu bekehren, schließt dies auch diesen
krustigen Block, den alten Stock, die Verstockung mit ein. Mit Feuer
und Schwert geht es nicht mehr weiter, aber auch nicht mit dem alten
Entweder-Oder und dem total unalternativen rechts oder links, gut
oder bös. Früher enthielt Weizen auch Unkraut und nach der Schrift
sind wir nicht einmal in der Lage, immer Unkraut und Weizen
voneinander zu unterscheiden. Deshalb sollen wir beides wachsen lassen
bis zur Ernte. Jeder soll andere und anderes herausfordern und in den
Prüfstand legen, nicht aber verketzern und zu rasch auf den
Scheiterhaufen werfen. Ich sehe hier die größte Tragödie der Neuzeit, daß
wir nie und nimmer gelernt haben, in und mit Widersprüchen zu leben.

9. Auf solchen Hintergründen hat die Alternativbewegung von
heute den christlichen Gemeinden in ihrer geschichtlichen Gewordenheit
viel an Botschaft zu bringen. Die Alternativbewegung von heute
bricht aus den dogmatischen Schablonen und dem unfruchtbaren Wortstreit

aus und möchte Städte, Land und Gemeinschaften zum Grünen
bringen. Was anders wollte die christliche Ur-Gemeinde?

10. Es sei jedoch auch gewarnt, die Alternative entweder
sofort zu taufen oder zu mystifizieren. Auch sie ist weder die
Urgemeinde noch die Idylle; sie ist eine harte Kunst, das Leben oder unser
Leben anders zu gestalten, um zu überleben.

Akzente der heutigen Alternative

1. Traditionell sehnt sich der Christ nach dem Weiterleben;
dem Alternativler geht es ums Ueber leben. Hier liegt genau der
Ansatz der heutigen Alternativbewegung: aus dem sturen Linearen
auszubrechen, um sich wieder in Kreisläufe einzuordnen. Damit ist auch der
alte Individualismus relativiert, denn zu Kreisläufen gehört das Leben
in Ganzheiten und das Ernstnehmen von Mit- und Umwelten. Der
Mensch kann überleben, wenn er alles «andere» auch und mit-leben
läßt; er muß sich wieder sowohl in den Mikro- als auch in den Makro-

200



kosmos als einer, der mit anderen und anderem zusammenlebt,
plazieren.

2. Das heutige Leben wird zum Hohn der Natur «naturwissenschaftlich»

gemessen und allein in Zahlen und Quanten festgehalten.
Das Ganze geht dieser Naturwissenschaft total ab. Sie besteht aus lauter
Fakten, aber keiner Geschichte. Nur Meß- und Quantifizierbares wird
ernstgenommen. Der Alternativler betrachtet dies als die größte und
tyrannischste Irrlehre aller Zeiten. Er er-ahnt Dinge, Menschen und Natur

(auch) mit anderen Methoden. Er begreift, daß selbst im abtitulierten

Aber-Glauben oft mehr Wissen als in der Statistik steckt. Das
ermöglicht dem Alternativler ein neues Verhältnis zu Wissenschaft,
Technologie, Medizin, Schule und letztlich allen Lebensbereichen. So
lacht er auch nicht über Religion oder Parapsychisches. Er hat wieder
Ehrfurcht vor dem Geheimnis und läßt manches offen. Meditation
(in allen Varianten) wird wichtiger als Wissenschaft, das S y m-
b o 1 wichtiger als das Wort...

3. Die Alternativbewegung nimmt die Natur wieder sehr ernst.
Der Trend der letzten hundert Jahre war die Ersetzung der Natur:
künstliche Blumen, Kunstfasern, Fabrik statt Farm Der Mensch
wollte alles in den Griff bekommen und die Natur kontrollieren. Dem
Menschen wurde beigebracht, daß er es in Händen habe, die Natur
aufzuheben. Naiv glaubte man, sowohl Klima wie Wüste zu
vergessen. Wissenschafter machten uns vor, daß wir bald alles ab Fabrik
fix-fertig verpackt erhalten könnten; daß es für Nahrungsmittel kein
Land mehr brauche; usw. Diese Rücksichtslosigkeit zerstörte mehr und
mehr alle Ressourcen, Wasser, Luft, Meer und Böden. Plötzlich merken
wir, daß wir uns selbst vom Lebensstrom trennten, ohne Wurzel
bodenlos in der Luft hängen und austrocknen. Für den Alternativler ist
der Mensch selbst Teil dieser Natur und es geht ihm am besten, wenn
er sich ins Ganze einordnet und er sich selbst dem Recycling unterwirft.

In diesem Ganzen gehört für ihn selbst der Tod zum Leben.
Beim echten Alternativler ist all dies nicht Fatalismus und ein Sich-
Tredben-Lassen, sondern ein Teilnehmen an synergetischen Prozessen.
Ein amerikanischer Denker möchte selbst die Menschwerdung Jesu als
«participatory divinity within nature» neu begreifen.

4. Daß auf einem solchen Hintergrund das Land eine ganz neue
Bedeutung erhält, leuchtet ein. Land ist «mein Boden unter den Füßen»
und mehr als bloßes Spekulationsgut. Mit dem Land gewinnt die
Landwirtschaft eine zentrale Bedeutung. Landwirtschaft wurde
von der Kultur zum Business degradiert und wurde ebenfalls in die
i n put -out put-Denkweise von Fabriken eingezwängt. Es ging nur
noch um Geld, um Einkommenssicherung, Produktionssteigerung und
Rationalisierung, jedoch nicht mehr um Spaß, Freude, Partizipieren,

201



Riskieren, Warten und Ernten. Die Verteufelung der Landwirtschaft
und das Hinstellen des Bauern als primitiven Trottel haben massive
Armut und Unterentwicklung sowohl bei uns als auch in der Dritten
oder Vierten Welt eingeleitet. Und das Christentum? Mit der ganzen
S t a d t-G otte s-T h e o 1 o g i e hat es unbemerkt die Katastrophe des
Menschen gefördert. Wir verstanden es, urbane Gemeinden und Kirchen
zu errichten. Im Grunde gilt es, von der Tradition Augustins ein
bißchen wegzurücken und Benedikt erneut mit seinem «Beten und Arbeiten»

auf dem Kloster-Hof ernstzunehmen. Genau hier setzt — weniger
theologisch und spirituell ausgedrückt — die alternative Bewegung ein.
Im Einbezug ins Ganze mußte sie daraufstoßen: Kopf und Hand,
Meditation und Arbeit, geistig und körperlich, Licht und
Schatten, Gemüt und Verstand, Wort und Bild und Ton und
Tanz...

5. Das Synergetische und Partizipatorische enthalten einen wichtigen

Aspekt der Befreiung, aber auch der Emanzipation.
Wenn wieder allem im Ganzen An-Teil gegeben wird und jeder seinen
Platz zugewiesen bekommt, erhält er auch Sinn, hat Be-Deutung und
ist ernstgenommen. Deshalb stellen sich für manche Alternativler die
Probleme der Emanzipation und der Befreiung ganz neu. Sie finden im
Grunde zu dem zurück, was von uns und auch den Missionaren als
primitiv bezeichnete Kulturen immer wußten.

6. Nicht in der Vereinzelung kann die Befreiung und Emanzipation

stattfinden, sondern nur in neuen Gemeinschaften und
Ganzheiten. So findet sich echte Alternative von heute stets in Gruppen,
die zusammen leben, reden, aber auch arbeiten. Der in der
Entwicklungspolitik dauernd gebrauchte und von Kirchen gerne verwendete
Begriff community development erhält neue Dimensionen.
All unsere Priester und Pastoren, Diakone und kirchlichen Arbeiter
sind herausgefordert, wenn sie stets von Gruppenarbeit sprechen, aber
selbst nie gelernt haben, gemeinschaftlich zusammenzuleben. Ihre
Gruppen sind oftmals bloße Organisation und Administration, etwas
Rationales, aber kaum Leben, um zum Zusammenleben vorzustoßen.

7. Enorm wichtig ist das Hinterfragen der Größe. Wir alle haben
erfahren, wie wir von Giganten, Großorganisationen, Supermächten,
Multis und mehr und mehr Anballungen überfahren werden. Aber auch,
wie all diese Größen immer größer werden wollen und mehr und mehr
Eigengesetzlichkeit erhalten, die sich der menschlichen Kontrolle total

entzieht. Small is beautiful — wie es E. F. Schumacher
formulierte — wird zur neuen stillen Macht — im Kleinen. Der Christ
müßte es eigentlich immer gewußt haben, daß das winzige Senfkorn

viel mehr Macht besitzt als alle Taufstatistiken und Kircheneinnahmen.

Das Kleine ist keine Flucht und auch nicht bloß Idylle oder

202



Romantik, sondern Selbst-Begrenzung im Dienste der Menschlichkeit.
8. Darin eingeschlossen ergibt sich all das, was als

Dezentralisierung und Angepaßtheit bezeichnet wird. Erst so
wird etwas sanft und nicht mehr messerscharf, das aufreißt und
verwundet. Hier sind wohl die heutigen Super-Kirchen am meisten beim
Nerv getroffen. Sie haben Angst, alles löse sich in unkontrollierbare
und chaotische Zellen auf.

9. Zu jeder These kommt jedoch die Anti-These: das weiß auch der
ehrliche Alternativler. Er negiert nicht Ganzheiten, Ordnungen oder
größere Einheiten. Er wehrt sich nur, daß gleich zu Beginn und stets
alles von oben kommt. Er bejaht den Aufbau von unten,
von der Basis her, mit den ihr eigenen Ressourcen. Echte Self-Reliance

wird zwar von allen in der Entwicklungspolitik propagiert,
aber wenn sie auch für die Kirche gefordert wird, dann wehrt die
Obrigkeit ab. Sie hat wohl Angst, sie werde ausgeschaltet. Im alten
Sinn mag und muß dies wahr sein. Aber in der echten Self-Reliance
wird ja die eine Nachbarschaft mit der nächsten Nachbarschaft
zusammenspannen, sich verflechten, vernetzen, und wie eine Spirale
geht das weiter. In Frage gestellt ist nur die direkte Vertikale.

10. Echte Alternative füllt das alte Schlagwort von der
Subsidiarität mit neuem Sinn. Der biblische Nächste wird wieder
greifbar und ist nicht bloß eine abstrakte Größe. Zum Nächsten gehört
auch meine nächste Umgebung und die Natur.

Schluß oder Anfang
Erst mit diesem Verständnis und auf solchem Hintergrund müssen
wir nun in unserer Umgebung weiterdenken und zusammenarbeiten.
Patentlösungen kann es von meinem Schreibtisch aus nicht geben. Ein
Prozeß muß nun in Gang kommen, um mit Basisgemeinden unser
Christentum lebendig und aktuell, glaubwürdig und menschlich zu
erhalten. Die christliche Gemeinde von heute muß neu begriffen werden

— nicht mit Worten, sondern mit Taten. Sie, konkret gelebt, ist
stets Alternative, weil sie permanent allen Sachzwängen Auswege
entgegensetzt und aus der Gefangenschaft hinausführt... vielleicht
zwar in die Wüste; aber in der Einheit — als wanderndes Volk Gottes —
läßt sich überleben und gemeinsam auch mehr und Neues
erleben.

203


	Christliche Gemeinde als Alternative

