
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 73 (1979)

Heft: 7-8

Artikel: Lazarus

Autor: Ritter, Hans-Adam

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-142788

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-142788
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


HANS-ADAM RITTER

Lazarus
Jesus erzählt eine Geschichte, ein Märchen — ein hartes Märchen, bei
dem es uns vielleicht vergeht zu sagen: 'Das ist ja bloß ein Märchen'.
Ich habe diese harte Geschichte gelesen (Lukas 16, 19-31) und will
in vier oder fünf Anläufen sagen, was mir dazu eingefallen und aufge-
gegangen ist. Es handelt sich um eine Geschichte, an der man sich
reiben und anstoßen und fragen muß, bis sich vielleicht etwas bewegt.

Zunächst ist die Geschichte leicht zu verstehen. Der reiche Mann
hätte etwas tun sollen. Er war kein Bösewicht, hat niemanden geplagt:
ein freundlicher Herr, der genoß, was er hatte; wir hören in der
ganzen Geschichte nichts Unsympathisches von ihm. Er hat nur
nicht gesehen, daß einer vor seinem Haus lag in entsetzlicher Armut.
Der konnte sich kaum bewegen, er litt an Geschwüren, er bettelte, er
hätte gern von den Resten und Abfällen gelebt aus des Reichen Haus,
aber alles, was er zu spüren bekam, waren nur des Reichen Hunde,
die leckten an seinen Wunden. Es muß gar nicht ausgesprochen werden,
was der Reiche hätte tun sollen; es ist nur klar, daß es so nicht geht:
oben im Haus ißt einer gepflegt und unten auf der Straße verkommt
einer fast im Dreck. Das darf nicht sein. Mose und die Propheten, die in
der Geschichte erwähnt werden, meinen nichts anderes als: Das darf so
nicht sein, nicht andauern, daß die einen genießen und die andern
beinahe unerträglich leiden. Das zerstört und verkehrt die
Menschenbrüderlichkeit.

Möglicherweise dachte der Reiche oben im Haus, der andere unten
sei selber schuld, er hätte es nicht anders verdient. Ganz gleich wie vor
zwei Wochen ein Basler Nationalrat in die Zeitung schrieb, er sei zwar
nicht gegen die Hilfe, die die Entwicklungsländer bekämen; doch müsse
man dabei bleiben, daß alle Mensohen im Grunde das Leben führen, das
sie verdienen. Denn uns sei unser Reichtum auch nicht in den Schoß
gefallen, und die Menschen in den armen Ländern müßten sich natürlich
wirklich selber einmal anstrengen. Eben das könnte der reiche Mann
auch gedacht haben. Wir wissen aus Schriften dieser Zeit, daß damals
diese Meinung umging. Dem Nationalrat, der zu Lazarus nur zu sagen
weiß, er müsse eben mehr arbeiten, wünsche ich nicht, daß er in die
Hölle kommt. Es ist ja auch nur ein Märchen, das Jesus erzählt, sage
ich jetzt doch. Handelte es sich um ein modernes Märchen, so müßte
der Nationalrat die Rolle des reichen Mannes spielen — samt dessen
Ende.

Mich beschäftigt der reiche Mann. Offenbar hat Jesus die
Geschichte nicht erzählt, um die armen Lazarusse zu trösten, sondern
weil er über die Reichen nachdachte und sie zum Nachdenken bringen

193



wollte. loh bin auch sicher, daß ich die Rolle des Reichen nicht dem
Nationalrat allein anhängen kann. Ich bin der Reiche. Und Sie vielleicht,
die das lesen. Ich wohne in einem hübschen Quartier. Bei mir hat, seit
ich vor nicht ganz drei Monaten einzog, noch kein Lazarus geklingelt.
Nur einmal kam jemand, der schwankte vor Müdigkeit, war wohl auch
betrunken und begehrte Geld und Hilfe. Er sprach ganz wenig Deutsch
und Englisch nooh schlechter als ich, er kam aus Budapest. Ich brachte
ihn zwei Straßen weiter zum ungarischen Pfarrer. Und dann saß ich
letzte Woche beim Suppentag mit vielen älteren, alleinstehenden Frauen,
als Erlös haben wir zwei- oder dreihundert Franken nach Togo
geschickt.

Wo ist Lazarus? Was muß ich tun? Was muß geschehen, daß er
nicht verkommt und stirbt?

Die Geschichte ist erzählt, um Unruhe zu wecken und das große
Vergessen zu verhindern. Leicht vergessen wir Lazarus, weil wir so
ausgefüllt sind von Genuß und Arbeit, vom Putzen in den Wohnungen und
vom Aktenaufräumen in den Büros, vom Hetzen, vom Reisen, von Kino
und Fernsehen, von Sitzungen oder vom leichten Leben, das uns die
illustrierten Hefte vorführen. Dies und das betäubt uns, Lazarus
verschwindet. Im Märchen sagt Abraham: Zwischen uns und euch ist
eine große Kluft. Diese Kluft zwischen Abrahams Schoß und dem Feuer
ist der Reflex, das Spiegelbild des unüberschreitbaren Grabens auf der
Erde zwischen dem Reichen hier und Lazarus dort.

In unserem eigenen Land sind die Gräben seit 150 Jahren weniger
tief und für einige überschreitbar geworden. Nur sind in der gleichen
Zeit weiter weg viel tiefere Gräben aufgerissen worden, die uns von
Lazarus abtrennen. Wir können wenig tun, sie aufzuschütten. Wenn wir
an die Aufstände in Soweto denken, die vor drei Jahren dort anfingen,
so kommt es mir vor, als stünde ich an einem brückenlosen Rhein und
würfe einen Stein mit der Absicht, darauf zu treten und hinüberzuspringen.

Wir stehen aussichtslos, fast lächerlich am Graben unten und
wissen nicht weiter.

Kehren wir noch einmal zu Lazarus in der Geschichte zurück.
Ueber ihn schreibt Papst Gregor im 6. Jahrhundert: 'Beachte, daß im
Volk für gewöhnlich die Namen der Reichen gewußt werden und nicht
die der Armen. Aber Jesus gibt hier dem Armen einen Namen, und dem
Reichen gibt er keinen Namen. Denn Gott kennt die Niedrigen, aber
die Hohen kennt er nicht.' Gott dreht alles um. Was wir bewundern,
kennt er nicht einmal. Was bei uns ganz unten ist, das gerade beachtet
und ehrt er.

Namen bedeuten etwas in den biblischen Geschichten. Auch hier:
Lazarus ist verkürzt aus Eleasar, und das konnte jeder Jude verstehen,
das heißt: Gott hilft. Gott hilft ihm auch in der Geschichte, er schickt

194



seine Engel, die geben ihm Geleit und führen ihn zu Abraham. In
mittelalterlichen Kirchen gibt es Darstellungen, die die Seligen in Abrahams
Schoß sitzend zeigen. Es sieht aus, als wäre Abraham eine Glucke, unter
derenFlügeln die Jungen Schutz finden: ein freundliches und lustigesBild,
auf dem etwas von mütterlichem Erbarmen liegt. Vielleicht war es aber
ursprünglich anders gemeint. So wie der Lieblingsjünger neben Jesus
sitzt, so darf der übersehene, unbekannte Lazarus im Himmel neben
Abraham sitzen, zu seiner Rechten am Ehrenplatz. Lazarus zieht
nicht nur Gottes Mitleid auf sich herab, sondern er bekommt den ersten
Platz. Der Bettler wird König.

Das Märchen will nicht trösten und sagen: Im Himmel wird alles
gut gemacht, was auf der Erde fehlt. Diese Art von Vertröstungen sind
unbiblisch. Sondern es heißt: Was bei uns zu unterst ist, gehört Gott.
Und umgekehrt: Dem Untersten gehört Gott. Der Arme hat Anrecht auf
Gott. Gott ist der Gott der Verlassenen, er ist kein Gott der Reichen.

Viele Prediger wollten das nicht so haben. Ein bedeutender
Bibelwissenschafter unserer Zeit behauptet, Jesus habe den Reichtum an sich
nicht verurteilt und den Armen nicht das Paradies versprochen. Man
dürfe die Lazarusgeschichte nicht so äußerlich buchstäblich verstehen.
Auch Luther, leider, baut die Geschichte so lang um, bis er mit Fürst
und Gemeinde sagen kann: Wir sind Lazarus. Deshalb konnte er dann
Thomas Müntzer nicht verstehen und nicht die aufbegehrenden Bauern,
sondern schrieb blutrünstige Aufrufe gegen die Aufständischen. Ich
glaube, wir dürfen das Materielle nicht vergeistigen. Wir dürfen aus
den Armen in der Bibel nicht schnell geistlich Arme machen und sagen,
mit den Reichen seien eben böse Buben gemeint, sodaß dann die
bescheidenen Reichen und der bescheidene Mittelstand fein heraus wären
und sagen könnten: Wir sind Lazarus. Nein, wir sind nicht Lazarus.

An den Tischen der Reichen ist man taub und blind. Die Bitte des
reichen Mannes, Lazarus solle doch zu seinen fünf Brüdern geschickt
werden, um sie zu warnen, ist sinnlos. Hören sie auf Mose und
die Propheten nicht, so verstehen sie auch nicht, wenn einer von den
Toten aufsteht. Das ist so.

Wir teilen diese Erfahrung. Ich sitze an meinem Schreibtisch, denke
nach und habe meine Bücher zur Hand, und ich verstehe doch den
Glauben nicht. Ich liebe Ostern, aber ich fasse Ostern nicht. Lazarus
erfaßt ohne Bücher. Den Schwarzen in Südafrika ist Jesus verständlich.
Wir sitzen zu weit oben. Unsere Biedermeiersofas oder Kanapees
nach moderner nordischer Art, sind gediegene Möbel, aber sie bieten
ganz schlechte Bedingungen, um Jesus zu verstehen. Es ist gerade
umgekehrt als im Theater, wo man auf den bequemsten und teuersten Plätzen

alles am besten versteht. Lazarus an seinem Platz versteht, Jesus
steht gerade neben ihm.

195



Wie ist das? Wenn Lazarus heißt 'Gott hilft' — hilft er nur ihm?
Hilft er uns nicht? Stößt er uns weg? Haben wir Lazarus gegen uns?
Gott gegen uns? Das kann nicht sein. Wir lassen uns nicht abweisen.
Wir wollen zu Lazarus und zu Jesus. Es ist unmöglich, weil uns der
Graben von ihnen abtrennt. Aber wir bleiben am Graben stehen. Wir
können wenig tun, aber wir bleiben da stehen. In Sichtweite und in
Rufweite mit Jesus und mit Lazarus.

Solange wir auf den weichen Stühlen sitzen blieben, sahen und
hörten wir ganz schlecht. Wir wußten nicht recht, sind wir Christen oder
Atheisten, wir glaubten und glaubten doch nicht, wir zweifelten und
träumten, gefangen in uns selbst, verfangen mit uns selbst. Treten wir an
den Rand des Grabens — auch wenn wir uns nicht zutrauen können
hinüberzukommen —, ändert sich doch etwas.

Wir sind geweckt. Wir fangen an, das Elend an uns selbst zu
spüren. Wir fühlen, daß nicht alles so bleiben darf, wie es ist. Wir
bekommen Langezeit nach der Veränderung für Lazarus und für alle, die
bedrückt und rechtlos sind. An der Unruhe, die uns ergreift, merken wir,
daß wir leben. Denn daß der Reiche in seinem Haus oben nichts
merkt, ist ein Zeichen seines Todes und der Beginn seiner Hölle, die
nicht erst ausbricht im Feuer, sondern schon bei seinem einsamen Genießen.

Diesseits des Grabens fangen wir an, ein Stück Lazarus in uns selbst
zu spüren. Zu spüren: Gott muß helfen. Und: Gott hilft, ihm zuerst und
dann auch uns.

Es gibt ein altes theologisches Wort, das heute kaum mehr
gebraucht wird: die Einwohnung Gottes. Man sprach davon, daß in
Christus Gott in der Menschheit Wohnung nimmt. Und davon, daß der
heilige Geist in einem Menschen einwohnt. Ich kann nach dieser
Geschichte sagen, daß Lazarus in uns einwohnt. So lernen wir Lazarus
kennen und spüren als Bruder. So hören wir auf, Angst zu haben vor
ihm, vor seinem Elend und vor seiner Rache. Wir müssen ihn nicht mehr
meiden. Wir bekommen Langezeit danach, daß er geheilt und geehrt
wird. Langezeit danach, daß die Gräben aufgefüllt werden. Langezeit
danach, daß niemand sioh schämen muß — er nicht und wir nicht,
sondern daß wir Brüder und Schwestern sind.

Nachbemerkungen
Die Predigt wurde im Gottesdienst am 17. Juni 1979 in Basel gehalten. Der
Text wurde gewählt nach dem Vorschlag der deutschen evangelischen
Kirchen, wo nach alter Tradition jedem Sonntag ein bestimmter Bibelabschnitt
zugeordnet ist. Der Predigt ging ein Bericht voraus über einen Besuch in
Südafrika und die Teilnahme am Ostergottesdienst einer schwarzen
Methodistenkirche, den ein Mitglied der Kirchgemeinde gab. Vor drei Jahren hatten
die großen Demonstrationen in Soweto begonnen (16. Juni 1976).

Der biblische Text ist sehr eindringlich. Helmut Gollwitzer hat 1968 den
klaren und harten Zug des Gleichnisses aufgenommen in seiner Schrift

196



«Die reichen Christen und der arme Lazarus». Im Gottesdienst sollte aber
nicht argumentiert und auch nicht nur appelliert werden. Ich wollte den
Hörern kein schlechtes Gewissen beibringen. Ich fand es schwierig, aus dem
Moralisch-Auffordemden herauszukommen. Die Einführung in Text und Predigt,
die die Göttinger Predigtmeditationen (Mai 1979) bieten, zielen auf ein «angstfreies

Hören» des Textes, um die ethische Ueberforderung und die notwendig
folgende Resignation zu vermeiden. Freitich erreicht das der Autor, Christian
Möller, eigentlich nur auf einem Umweg, er zieht einen weiteren Bibeltext bei.

Ich wollte an diesem einen Text bleiben. Aber ist es möglich, von uns
aus Lazarus zu unserem Bruder zu machen? Oder entsteht auf dieser Linie
möglicherweise so etwas wie ein tinker Pharisäismus, der da sagt: Wir
gehören zwar auf die Hälfte der Reichen, aber wir können uns doch dazu
beglückwünschen, wie unruhig und problembewußt, wie kritisch und progressiv
wir sind? Und setzen uns selbst mit einer ideologischen Kraftanstrengung in
Abrahams Schoß oder was wir dafür halten.

AL IMFELD

Christliche Gemeinde als Alternative
Vielen Menschen von heute, in einer Welt von Maschinen und Streß,
voller Beton und Bürokratien, erscheint Kirche wie ein schönes
Skelett. Das Interesse an ihr ist dem der Archäologie gleich: man
gräbt in der Vergangenheit und hofft vage auf neue Funde. Theologie
ist für diese Menschen längst zur Höhlenforschung geworden.

In einer Welt voller Spezialistentum und Arbeitsteilung erscheint
die Pries ter sc ha ft als ein Petrefakt mittelalterlicher Arbeitsidylle.

Für andere ist sie zu einer irrelevanten Klerikerkaste
verludert. Und das gerade heute, wo Millionen Menschen einbetoniert, in
großen Anballungen isoliert, anonym, vergessen, ohne Anteilnahme und
deshalb geistig gestört, sehnlichst nach Seelenbetreuung suchen. Aber
der Priester wird durch den teuer bezahlten Psychologen und
Psychotherapeuten ersetzt.

Für mich müssen christliche Gemeinden eine alternative Bewegung zur
«Welt» sein. Gemeinden, die dies nicht oder nicht mehr sind, haben ihr
Leben verwirkt und damit das Wesen verloren. Sie sind dann Skelette,
Versteinerungen oder Reminiszenzen aus der Vergangenheit. Sie
verhalten sich zum christlichen Leben so wie ein Geschichtsbuch zur
lebendigen Geschichte.

Klarstellungen
Um zu großen Emotionen oder gar fatalen Mißverständnissen vorzubeugen,

möchte ich Vorbemerkungen zum Verständnis und zur
Relativierung meiner Aussagen anbringen:

197


	Lazarus

