Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 73 (1979)

Heft: 6

Artikel: Von Medellin bis Puebla : ein Beitrag zur Theologie der Befreiung
Autor: Flssel, Kuno

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-142784

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-142784
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

druck zu verleihen. Auf die Riickseite hat er geschrieben: Dieses Bild-
chen ist entstanden in der schweren Zeit fiir meine liebe Frau und mich,
gemalt in Dankbarkeit fiir meine gute Tante Clara im August 1938 von
Hans. '

Ueber Frau Clara ist bekannt: Sie war die Schwester der Mutter des
Malers. Sie stammte aus dem Sorbischen, bauerliche Handwerker.

Sie lebte allezeit dort, wo ihre Mutter gelebt hatte, in Kleinwelka
bei Bautzen. Sie war eine gldubige Christin. Sie verstand das Chrisliche
als Moral. Und sie entschloB sich, danach zu handeln.

Als sie im Ersten Weltkrieg aufgefordert wurde, in die Fabrik zu
gehen, Munition herzustellen, weigerte sie sich. Und ertrug Hohn, Ver-
achtung, auch Hunger. Aber sie hob nicht eine Hand, um Mordwaffen
fiir die Raubkriege herzustellen. In der Zeit der Verfolgung war sie an
der Seite der Verfolgten.

Es ist nicht zuviel gesagt, daB3 diese Frau Clara ein wichtiges Glied
ist in der nicht abreilenden Kette des Biindnisses, das uns alle umfaft.

KUNO FUSSEL

Von Medellin bis Puebla

Ein Beitrag zur Theologie der Befreiung

1. Medellin und der Ruf des Volkes nach Befreiung
1.1. Medellin als Anfang der Theologie der Befreiung

Die zweite lateinamerikanische Bischofskonferenz (1968) in Medellin/
Columbien hat den Mut gehabt, sich durch ihre Beschliisse auf die Seite
derjenigen zu stellen, die ohnmichtig, rechtlos und ausgebeutet sind.
Ohne einer schlechten, bei uns oft in Hirtenbriefen zu findenden, Ro-
mantik zu huldigen, hat die Konferenz sich die Verse des Buches Exodus
zu eigen gemacht, wo es heif3t: «Ich habe das Elend meines Volkes ge-
sehen ..., das Jammern und Klagen wegen seiner Unterdriickung ge-
hort. Ja, ich kenne das Leid des Volkes. Ich, Jahwe, komme herab, um
mein Volk zu befreien.» (Ex. 3, 7-8) In ihrem SchluBdokument identi-
fizieren sich die Bischofe mit dem Schrei des Volkes nach Gerechtig-
keit und seinem Durst nach Befreiung, der seitdem — betrachtet man
das Zunehmen brutaler Militirdiktaturen auf dem ganzen lateinameri-
kanischen Kontinent — noch gewachsen ist.

Praktisch gesprochen war Medellin fiir die Lateinamerikaner das,
was fiir die Européder das zweite vatikanische Konzil war. Die Kirche
in Lateinamerika erlangte zum ersten Mal in ihrer Geschichte das Be-

163



wubBtsein, eine eigenstindige lokale Kirche zu sein. Gleichzeitig er-
kannte man, daB3 die kirchliche Pastoral nicht wirksam werden kann,
wenn sie keinen Bezug zu den sozialen, 6konomischen und politischen
Verhiltnissen ihrer Gegenwart nimmt. Zum ersten Mal wurde daher of-
fiziell von einer Pastoral im Dienste der Entwicklung, der Integration
und der Befreiung des Menschen gesprochen.

- Der Begriff ¢liberaciony (Befreiung) ist der Schliisselbegriff der
Konferenz von Medellin. Befreiung wird als umfassender ProzeB ver-
standen, der nicht nur die Befreiung des Menschen aus der Not der
Siinde, sondern von jeder Art von Knechtschaft, Elend und Unter-
driickung bedeutet. Damit kann der Proze8 der praktischen gesell-
schaftlichen Verinderung als ProzeBl der Befreiung definiert und theo-
logisch reflektiert werden. Die Religion vertrostet nicht mehr linger auf
ein besseres Jenseits, sondern begreift sich als Motivationsquelle zur
Verdanderung der Welt in Richtung auf menschenwiirdige Lebensbe-
dingungen.

1.2. Die Bedeutung der Erklarung von Medellin

Die Konferenz von Medellin nahm in vieler Hinsicht einen aufregen-
den Verlauf. Am deutlichsten zeigten sich die Spannungen im Episko-
pat und in dem von auBlen kommenden, teilweise massiven Druck bei der
Frage nach einer wirklichkeitsnahen Situationsanalyse, wofiir sich
schlieBlich der weltweit bekanntgewordene Schliisselbegriff der «insti-
tutionalisierten Gewalt» durchsetzte. «Es ist nicht zu iibersehen, daf
sich Lateinamerika weithin in einer Situation der Ungerechtigkeit
befindet, die man institutionalisierte Gewalt nennen kann, weil die ge-
genwirtigen Strukturen fundamentale Rechte verletzen. Es ist eine Si-
tuation, die vollstdndige, kiihne, dringende und tiefgreifende, erneuernde
Umgangsformen fordert.» (Text von Medellin, Ausgabe von Adveniat,
Essen 1970. S. 341.)

Die Kirche von Medellin, die von sich selber sagt, da} sie, «dem
Auftrag des Evangeliums folgend, die Rechte der Armen und Unter-
driickten verteidigen» will, bricht endgiiltig mit der kolonialistischen
Tradition der Kirche in Lateinamerika. Thre grundlegenden Optionen
gelten den Armen, den Volkern Lateinamerikas, der allseitigen Be-
freiung. Dadurch konfrontiert sie sich in erster Linie mit jenen Phéno-
menen, die man heute allgemein unter dem Stichwort «Marginalitdty zu-
sammenfaft. Damit ist nichts anderes als die brutale Tatsache gemeint,
daB die grofle Masse der lateinamerikanischen Bevolkerung nicht zur
eigentlichen Gesellschaft gehort. Zu jenen sozialen Gruppen, die weder
selber iiber einfluBreiche Organisationen verfiigen, noch EinfluB auf
die gesellschaftlichen Strukturen ausiiben kénnen, noch Zugang zu dem
Reichtum und den Dienstleistungen (Bildungseinrichtungen, sozialen
Versicherungen u. s. w.) der Gesellschaft haben, zihlen vor allem die

164



Kleinbauern (Campesinos) und die Ureinwohner Lateinamerikas. Die
Staatsapparate (wie zum Beispiel die Indianerbeht6rde Funai in Bra-
silien) tun das ihre, um zu verhindern, daB die Ureinwohner politisch
wirksame und einfluBBreiche Organisationen der Selbstbestimmung auf-
bauen kOnnen.

Die Marginalitdt des grofiten Teiles der Bevolkerung hat seine Ur-
sache nicht nur in historisch-kulturellen und sozio-ethmischen Fakto-
ren, sondern vor allem in der kapitalistischen Wirtschaftsweise und
ihrer imperialistischen Struktur, welche dazu beitrigt, daBl die Ab-
hingigkeit vergrofert und die Unterentwicklung entwickelt wird.

1.3. BewuBtwerdung und Engagement

Das Auffallende an diesem neuen Verstindnis der lateinamerikani-
schen Realitdt und der damit verkniipften politischen Option ist nun
nicht, wie es fiir eine elitire européische Theologie naheliegen konnte,
daBl man in Lateinamerika liberhaupt in der Lage ist, eine eigenstindige
Theologie zu entwickeln, sondern umgekehrt die Tatsache, daB dies
wihrend einer 400 Jahre dauernden christlichen Geschichte erfolgreich
verhindert werden konnte.

Dies hat sich heute grundlegend gedndert. Die Landarbeiter auf
den groBen Plantagen, die Arbeiter in den Fabriken und Bergwerken,
das marginalisierte Subproletariat in den groBlen Stidten, alle haben
angefangen, sich nach den eigentlichen Wurzeln ihres Elends zu fragen,
Formen der Solidaritit zu entwickeln, um ihren Protest gemeinsam zu
artikulieren und das Ganze des Herrschaftssystems in Frage zu stellen.
Diese neue Einstellung des Volkes ist ein radikaler Bruch mit der ehe-
maligen Resignation. Fiir den Befreiungsprozef3 engagieren sich auch
immer breitere Kreise von Christen. Es gibt heute zahlreiche Christen,
die entschlossen fiir die Befreiung des unterdriickten Volkes kimpfen,
dafiir Leiden auf sich nehmen und um der Gerechtigkeit willen Ver-
folgung erleiden.

Die Theologie der Befreiung ist der theologische Ausdruck dieser
neuen Situation. Das konkrete politische Engagement stellt die Christen
vor neue Fragen und Probleme im Verhéltnis zwischen ihrem Glauben
und ihrer politischen Praxis. Diese Fragen finden ihren Ausdruck in
der Theologie der Befreiung, die ihnen ihr eigentiimliches Gesicht ver-
leiht.

Wir haben zwei Stringe zu verfolgen, in denen dieser Bewuftwer-
dungsprozeB verlduft:

a) Die Verdanderung des kirchlichen Lebens in den Jahren von
1959 bis 1979,

b) den Ursprung und die Entwicklung der Theologie der Befreiung
zwischen Medellin und Puebla.

165



2. Die Kirche Lateinamerikas zwischen Angst und Hoffnung
(1959 bis 1979)

2.1. Ein radikaler Neubeginn in einer 500 Jahre alten Geschichte

Die Geschichte Lateinamerikas kann in zwei groBe abgeschlossene Pe-
rioden, die erste von 1492 bis 1808, die zweite von 1808 bis 1959 und in
eine dritte andauernde Periode, von der die ersten zwanzig Jahre, 1959
bis 1979, bald verflossen sind, eingeteilt werden.

Warum liegen die Einschnitte gerade bei 1492, 1808 und 1959?

2.1.1. Die Eroberungsgeschichte beginnt

1492 findet die sogenannte Entdeckung Amerikas statt, womit eine
Eroberungsgeschichte beginnt, in deren Gefolge Kolonisation und
Missionierung Hand in Hand gehen und zum Aufbau eines iberisch
ausgerichteten, kolonialen Christentums fithren, das auf Kosten einer
gnadenlosen Dezimierung der Urbevilkerung sich ausbreitet.

Die Unterentwicklung Lateinamerikas ist nicht erst ein Phinomen
dieses Jahrhunderts. Die gesamte Geschichte der Volker Latein-
amerikas ist eine Geschichte der Ausbeutung durch imperialistische
Michte. Der brutale Charakter der spanischen und portugiesischen
Kolonisation wird auch heute in der kirchlichen Oeffentlichkeit weit-
gehend verdrangt.

An die Vernichtung der Urbevolkerung schloB sich ein ebenso
gnadenloser Sklavenhandel an, um die verloren gegangenen Arbeits-
krifte durch afrikanische Sklaven zu ersetzen. Wahrend der Zeit des
Kolonialismus wurden auf diese Weise ungefiahr 30 000 000 Afrikaner
nach Amerika deportiert, wobei schdtzungsweise die gleiche Zahl beim
Transport starb, Nach den Angaben von Eduardo Galleano (Die offenen
Adern Lateinamerikas) wurden bis zum Jahre 1660 allein 185 000
Kilogramm Gold und 16000000 Kilogramm Silber aus Latein-
amerika nach Europa geschafft, wobei die aufgrund von Schmuggel
nicht registrierten Mengen noch fehlen.

Dies verschaffte den europdischen Lindern erst den erforderlichen
Reichtum an Kapital, um die Voraussetzungen fiir eine stiirmische
Entwicklung der industriellen Revolution zu schaffen. Gleichzeitig
wurden die Grundziige einer ausschlieBlich vom Export abhéngigen
Monokultur gelegt. Dadurch wird deutlich, daB die heutigen Struktur-
probleme Lateinamerikas keineswegs neu, sondern Resultat einer langen
geschichtlichen Abhédngigkeit sind.

2.1.2. 1808: Unabhédngigkeitskimpfe — Neue Abhingigkeiten

1808 beginnen die Kdmpfe der Volker Lateinamerikas um die Unab-
hingigkeit von Spanien und Portugal. Es beginnt damit nicht nur eine

166



Periode der politischen Entkolonialisierung und des Aufbaus von Na-
tionalstaaten, sondern auch der Biirgerkriege. In dem so gesteckten
Rahmen machen sich nicht nur ein starker Antiklerikalismus, geprigt
durch die Aufklirung, sondern auch eine Beeinflussung des Christen-
tums durch die religiosen Bewegungen des angelsdchsischen Sprach-
raumes bemerkbar. Die Beeinflussung durch die Angelsachsen be-
schrinkt sich jedoch nicht nur auf den religiosen Rahmen. Im Ver-
gleich zu anderen Kontinenten erreichten die lateinamerikanischen
Volker zwar relativ frith, ndmlich bis 1830, die formale Unabhédngig-
keit, doch an die Stelle der iberischen Beherrschung trat die Dominanz
Grofbritanniens und spiter die Abhidngigkeit von den USA. Deshalb
ist es zutreffend, wenn die Konferenz von Medellin von einem
«externen Neokolonialismusy spricht. Der 1830 verstorbene Frei-
heitskdmpfer Simon Bolivar bemerkte zu der damaligen Abhéngigkeit
von den Vereinigten Staaten, was er genausogut heute gesagt haben
konnte: «Gott scheint die Vereinigten Staaten dazu ausersehen zu ha-
ben, Lateinamerika im Namen der Freiheit ins Elend zu stiirzen.»

Die lateinamerikanischen Linder hatten auch nach der formalen
Unabhingigkeit daher nie die Chance einer eigenstindigen Bestimmung
ihrer Entwicklung. Je linger desto stirker verfeinert sich die Struktur
der Unterentwicklung.

2.1.3. Erste Konturen einer «Kirche der Armeny

1959 triumphiert in Kuba die erste lateinamerikanische sozialistische
Revolution. Damit findet ein historischer Einschnitt statt, der fiir den
ganzen Kontinent einen moglichen Neubeginn signalisiert. In der ku-
banischen Revolution kommt ein ProzeB zum Durchbruch, dessen
globale Tiefendimension sich schon bald an der Oberfliche der inter-
nationalen Politik im Konflikt zwischen den USA und der Sowjetunion
zeigt.

Ab 1960 gerdt auch der neokolonialistische Kapitalismus in ganz
Lateinamerika in die Krise und muf3 immer mehr durch von den USA
dirigierte Militdrregimes gestiitzt werden. Damit kommt auch das mit
den alten Verhiltnissen verbiindete Christentum selber in die Krise.
Ebenso erlebt die Kirche aber auch Prozesse der Neugeburt, der Wie-
derbelebung und Erneuerung. Wihrend sich das privilegierte Christen-
tum bedroht fiihlt, wichst die Hoffnung der Millionen armer Christen,
der Campesinos, Arbeiter und Indianer.

Wiahrend noch Bartholomeo de las Casas in einsamer Solidaritit
mit den Ureinwohnern aus den blutigen Fluten der Eroberungszeit
herausragt, mehrt sich nun von Tag zu Tag die Zahl jener Christen, wel-
che aktiv an den Befreiungsbewegungen der unterdriickten Mehrheit
der Volker Lateinamerikas teilnehmen. So tauchen die ersten Konturen

167



einer selbstbewufB3ten ¢Kirche der Armen» auf, welche ihre neue Identi-
tiat auf die alte Erkenntnis griindet, daB die frithe Jesusbewegung eine
Armutsbewegung war, so dall es eigentlich iiberfliissig ist, von einer
Kirche der Armen zu sprechen. Da die Kirche ihrem Wesen nach schon
immer auf der Seite der Armen und Unterdriickten gestanden haben
miiBte, kann jedes Biindnis mit den herrschenden Klassen und das
Kokettieren mit den von ihnen garantierten Privilegien als ein Verrat
an ihrer urspriinglichen Sendung aufgefaBBt werden. Es ist das Verdienst
der Versammlung von Medellin, dieses vergessene Wesen der Kirche

wieder bewuBt gemacht und seine politische Brisanz wiederbelebt zu
haben.

2.2. Die strukturelle Krise der christlichen Kultur

Man konnte die Krise des traditionellen Christentums und der soge-
nannten christlichen Kultur in den Jahren 1959 bis 1979 durch Aspekte
beschreiben, wie: Krise der Mission, Priestermangel, Riickgang des Sa-
kramentenempfangs, Aufkommen heidnischer Kulte, Krise des kirch-
lichen Erziehungswesens, Ueberhandnehmen radikaler Elemente usw.
Doch diese Stichworte erfassen allenfalls Symptome, deren Ursache nur
durch eine Analyse der dkonomischen, politischen und ideologischen
Verianderungen auf dem ganzen Kontinent aufgedeckt werden konnen.

Dabei handelt es sich letztlich um drei grundlegende Prozesse:

a) Um die okonomische politische und ideologische Krise des
kapitalistischen Systems. Hier miiite man vor allem den typischen
Verlauf der Industrialisierung in Lateinamerika, den dadurch ver-
stdrkten Gegensatz von Stadt und Land, von armen Massen und reichen
Eliten, von auslindischem Kapital und Verlust der Bedeutung der
eigenen Produkte auf dem Weltmarkt analysieren. Die seitens der rei-
chen Industrienationen geleistete Entwicklungshilfe hat diesen Prozef3
weder aufhalten noch ins Gegenteil verkehren konnen. Diese Wider-
spriiche sind auch durch regierungsamtliche Beteuerungen und Farb-
prospekte groBler Konzerne nicht aus der Welt zu schaffen. Die Bischofe
legten in Medellin den Finger auf diesen wunden Punkt: «Wir mochten
unterstreichen, daB die Hauptschuldigen der wirtschaftlichen Abhingig-
keit unserer Lidnder jene Krifte sind, die, angetricben von einem
hemmungslosen Gewinnstreben, zu e¢iner wirtschaftlichen Diktatur
und zum «internationalen Geldimperialismusy fiihren, den Pius XI.
in Quadragesimo Anno und Paul VI. in Populorum Progressio ver-
urteilten.» (Texte von Medellin, S. 30).

b) Um die Wiederbelebung einer sich ausbreitenden Arbeiter- und
Bauernbewegung. Man muB jedoch auf den unterschiedlichen Charakter
der einzelnen Ausformungen achten: Ob es sich zum Beispiel um Be-
wegungen handelt, die aus der Schwiche des Populismus (in Argentinien

168



und Brasilien) geboren sind, oder um Bewegungen, die aus gescheiterten
Entwicklungsprojekten (wie in Chile unter Eduardo Frei oder in Vene-
zuela) entstanden, ob es um direkte Organisationen von Campesinos
und Indios oder um marxistische Arbeiterparteien im Untergrund
geht.

¢) Um das Auftauchen eines neuen Modells imperialistischer Herr-
schaft. Je mehr die oben genannten Faktoren an Brisanz gewinnen,
desto stidrker ist in Lateinamerika das Eindringen multinationaler Un-
ternehmen, sowie das Ersetzen von noch halbwegs funktionierenden
repridsentativen Demokratien durch Militirdiktaturen zu beobachten.

Obwohl die Auslandabhingigkeit der Lander Lateinamerikas ihre
eigenstindige Entwicklung verhindert, wird dennoch dauernd aus-
lindisches Kapital in das Land geholt. Es ist dabei zu unterscheiden
zwischen den Volkern Lateinamerikas und den jeweils herrschenden
privilegierten nationalen Eliten, die sachlich zutreffend als Oligar-
chien zu bezeichnen sind. Ohne die Auseinandersetzungen um eine
neue Weltwirtschaftsordnung in ihrer Bedeutung herabsetzen zu wollen,
muf3 daher betont werden, daB es keinen grundsitzlichen Interessen-
konflikt zwischen dem auslindischen Kapital und den inldndischen
Oligarchien gibt. Der sogenannte Nord-Siid-Konflikt ist unter dieser
Perspektive hochstens ein Verteilungskampf, in dem sich die Vertreter
der Regierungen der unterentwickelten Linder in der Regel weniger
an den Bediirfnissen der Bevolkerung als an vollig normalen kapitalisti-
schen Konkurrenz- und Gewinninteressen orientieren. Dies zeigt zum
Beispiel iiberdeutlich das Vertragswerk zwischen Brasilien und der
BRD in Bezug auf das Atomgeschift.

Das AusmalB des Elends in Lateinamerika 1dt sich an einigen
Daten kennzeichnen: Mehr als dreiflig Prozent der Lateinamerikaner
(ungefahr 100 Millionen) leiden an Untererndhrung. Die durchschnitt-
liche Sduglingssterblichkeit (ohne Kuba) belduft sich auf mehr als 60
pro Tausend. Die feststellbare Analphabetenquote betrigt durchschnitt-
lich 27 Prozent. Die registrierte Arbeitslosigkeit schwankt zwischen 10
und 25 Prozent. Alle diese Daten zeigen zudem noch eine steigende
Tendenz. Fiir die Entwicklung des Bevolkerungszuwachses gilt dhn-
liches.

Die bei uns oft zu horende, andeutungsweise sogar bis in die Vor-
bereitungsdokumente von Puebla vorgedrungene Behauptung, daf die
Ablosung von Demokratien durch Militirdiktaturen in Lateinamerika
notwendig war, um dem Wirtschaftschaos zu steuern, erweist sich ge-
geniiber solchen Daten als platte Liige. Nicht umsonst richtet sich daher
die Repression der Milidrdiktaturen vor allem gegen die Organisatio-
nen der Arbeiter, der Bauern und der Indianer, der Elendsviertelbe-
wohner und der sie unterstiitzenden linken Gruppierungen. Die Spitzen
der Bajonette haben die Spitzen der Entwicklungskurven ersetzt.

169



Die drei Prozesse haben das Leben der lateinamerikanischen
Kirche tief mitgeprigt. Wir konnen hier drei Wirkungen besonders her-
vorheben:

a) Die Krise des kapitalistischen Systems, welches die soziale und
politische Basis des herrschenden Christentums darstellt, zieht eine oft
verschleierte, das heiBit in spirituellen Kategorien formulierte Krise des
kirchlich autoritiren Systems mit sich. Die Krise der herrschenden
Klasse wird an vielen Stellen zur Krise der Fiihrungsschicht in der
Kirche, welche dieser entstammt und daher entsprechend konform
reagieren mulB.

b) Die Reaktivierung der politischen Volksbewegung fiihrt auch
zu einer Mobilisierung der Kirchenbasis, welche ihrerseits mit dem
bourgeoisen Block an der Macht bricht und so die unter a) genannte
Krise noch verschdrft. Der Klassenkampf macht keinen Halt vor der
Kirche und der so oft beschworenen kirchlichen Einheit.

¢) Die Installierung eines neuen imperialistischen Herrschaftsmodus
kann auch einer hierarchisch organisierten Kirche nicht gleichgiiltig sein,
denn sie ist gezwungen, aus Griinden ihres eigenen moralischen Fiih-
rungsanspruches ihre Autonomie zu verteidigen und so zum Beispiel
die Ideologie der nationalen Sicherheit abzulehnen oder — wenn
manchmal auch zaghaft — gegen die Militdrdiktaturen die Menschen-
rechte zu verteidigen. Dies bringt ihr aber notwendige Konflikte mit
den Militdrs und den multinationalen Konzernen, was eine zunehmende
Konsolidierung nach innen verlangt. Die Beschworung der Einheit der
Bischofe vor Puebla und in Puebla, egal ob linker oder konservativer
Mentalitdt, kam also nicht von ungefihr und hatte alles andere als
ekklesiologische oder christologische Griinde.

2.3. Das Auftauchen einer Kirche des Volkes

Parallel zur Strukturkrise des kapitalistischen Systems, der herrschen-
den Klassen und des legitimatorischen Defizits des herrschenden Chri-
tentums wichst aber auch die Stirke jener kirchlichen Sektoren, die
wir hier unter dem Sammelbegriff «Kirche des Volkes» zusammen-
fassen wollen. Gemeint sind jene Sektoren der Kirche, welche bewuft
am Kampf der Bewegungen der Bauern und Arbeiter um Selbstbe-
stimmung teilnehmen und dabei zu einem selbstbewuBten Klassenstand-
punkt gelangen. Der Arme bleibt nicht ldnger karitatives Betreuungsob-
jekt, sondern wird zum Né&chsten, zum Bruder, zum Genossen. Durch
die aktive Identifikation mit den Armen lernen diese Christen die
Klassenspaltung der Gesellschaft am eigenen Leibe kennen und kommen
so zu einer neuen Beurteilung der sozialen Konflikte wie auch zu einer
“neuen Sicht der traditionellen sozialistischen Organisationen der Arbei-

170



terbewegung, in denen man wie selbstverstindlich Mitglied wird. Ebenso
selbstverstindiich iibernehmen sie den Marxismus als Instrument der
Gesellschaftsanalyse. Der so in Gang gekommene politische wie christ-
liche Reifungsprozef3 gipfelt in zwei herausragenden Phinomenen: den
Basisgemeinschaften und der Theologie der Befreiung.

2.4. Die Basisgemeinschaften — ein vielseitiges Phinomen

Die auf der Versammlung in Medellin formulierte Verpflichtung der
lateinamerikanischen Kirche: «die Trennung von Glaube und I.eben
mub ein Ende haben, weil das einzige, was in Jesus Christus zdhlt, der
Glaube ist, der durch die Liebe wirksam isty» (Texte von Medellin,
S. 10), findet ihren ausdriicklichen Niederschlag in dem Aufbau und
der Entwicklung der verschiedenen Basisgemeinden oder Basisgemein-
schaften auf dem ganzen Kontinent. ¢Die christliche Basisgemeinde ist
der primdre Kern der Kirche. Sie muB auf ihrer Ebene die Verantwor-
tung fiir den Reichtum und die Ausbreitung des Glaubens sowie fiir den
Kult, der ihn zum Ausdruck bringt, iibernehmen. Die Basisgemeinde ist
infolgedessen die ’Initialzelle’ fiir die kirchliche Strukturierung, der
Herd der Evangelisation und gegenwirtig der hauptsdchliche Aus-
gangspunkt zur Hebung und Entwicklung des Menschen.» (Texte von
Medellin, S. 143f))

Mit einigem Recht kann man sagen, da3 in dem Konzept der
Basisgemeinden sich erstmals ein authentisches lateinamerikanisches
Gemeindeprinzip verwirklicht. Allein in Brasilien gibt es heute mehr
als 40 000 Basisgemeinschaften. Sie wurden dadurch auch zum festen
Bestandteil des nationalen Pastoralplanes der brasilianischen Bischofs-
konferenz. Die Basisgemeinden verfiigen allerdings iiber keine fest um-
rissene theologische oder politische Konzeption.

«Die Praxis dieser Basisgemeinden war von Land zu Land sicher-
lich sehr unterschiedlich, aber sie hatte und hat in Lateinamerika iiberall
die gleichen Grundziige, nimlich: 1. die Ueberzeugung, daf} alles Un-
recht angeklagt werden mul3; 2. daB} dazu ein ProzeB notig ist, den Paolo
Freire «conscientizacao» nennen wird, das heif3t ein ProzeB, durch den
Menschen sich lernend ihrer elenden und ungerechten, aber verinder-
baren gesellschaftlich-Okonomischen Situation bewufit werden; 3. daB
die Solidaritit mit den Armen notwendigerweise fordert, selbst, frei-
willig, arm mit den Armen zu sein; und schlieBlich folgt daraus, daB3
4. der Protest gegen die Machtstrukturen in Gesellschaft und Kirche
erfordert ist und nach solidarischem Einsatz zur Verdnderung dieser
Strukturen verlangt.» (E. Schillebeeckx, Befreiungstheologien zwi-
schen Medellin u. Puebla I, in: Orientierung (1978), S. 7)

Thre Zuordnung zu den traditionellen kirchlichen Strukturen, ihr
gemeindliches und politisches Selbstverstandnis ist hdufig sehr unter-

171



schiedlich. Es ist deshalb zu begriiBen, daBl der auch heute noch an-
dauernde ProzeB der Selbstfindung und Konsolidierung der Basisge-
meinden nicht durch vorschnelle Regelungen von oben festgeschrieben
und blockiert wird.

3. Die grundlegenden Charakterziige der Theologie der Befreiung

3.1. Eine lateinamerikanische Theologie

Worin liegt trotz der vielen Unterschiede und Nuancen nun das
typisch Gemeinsame der lateinamerikanischen Theologen der Befreiung,
ihre Grundtendenz, ihre lateinamerikanische Identitit, ihr Zusammen-
hang mit Europa u. s. w.?

Pablo Richard versucht in einem Aufsatz aus dem Jahre 1976 mit
dem Titel «Lateinamerikanische Theologie der Befreiung — ein kriti-
scher Beitrag zur europidischen Theologie» (in: CfS-Korrespondenz,
April 1978) dies in folgenden Schritten zu kldren:

a) Um in einen Dialog eintreten zu konnen, gilt es die Vorstellung
von einer abstrakten Lateinamerikanitdt zu iiberwinden: «Nicht alles,
was aus Lateinamerika kommt, ist lateinamerikanisch. Wir diirfen
nicht vergessen, dafl die herrschende Kultur und Theologie in Latein-
amerika gerade europdisch sind, weil wir beherrschte und abhiangige
Liander sind.» :

b) Es geht daher nicht, einfach eine Theologie der Dritten Welt
einer Theologie der michtigen Industrienationen gegeniiberzustellen,
weil sich dieser Gegensatz zwischen Machtzentren und Abhéngigen
auch im Innern Lateinamerikas widerspiegelt: «Es gibt eine lateinameri-
kanische, herrschende Theologie, die mit den Machtzentren Europas
verbunden und von ihr abhéngig ist, andererseits gibt es auch in Europa
eine Theologie, die mit der «Dritten Welt» in enger Verbindung steht.»

¢) Die Hauptachse der gegenwirtigen theologischen Konfrontation
ist der Gegensatz von Unterdriickung und Befreiung. «Die Theologie
der Befreiung ist lateinamerikanisch, weil die Befreiung der tiefste,
menschlichste, christlichste und lateinamerikanischste Kampf in Latein-
amerika ist. Wir haben unsere lateinamerikanische Identitit entdeckt,
weil wir unsere Abhidngigkeit und unsere Unterentwicklung entdeckt
haben, die durch die imperialistische und kapitalistische Beherrschung
unseres Kontinents verursacht sind. Unsere Theologie ist nicht a priori
antieuropdisch, sondern antiimperialistisch.»

d) Bei der Theologie der Befreiung handelt es sich nicht um die
Entdeckung des Themas der Befreiung fiir die Theologie, sondern um
eine vollig neue Art, Theologie zu betreiben. Das Neue dieses Ansatzes
ist nicht der Schritt vom Abstrakten zum Konkreten, sondern das Auf-
nehmen des Gegensatzes von Beherrschung und Befreiung in das Zen-

172




trum der theologischen Reflexion. Theologie der Befreiung kann so
auch als Befreiung der Theologie begriffen werden, das heiflt als Be-
freiung der Theologie aus der Gefangenschaft der biirgerlichen Ideolo-
gie, als deren Instrument sie weithin benutzt wird.

e) Das methodisch Neue der Theologie der Befreiung liegt daher
auch nicht darin, daB sie den Schritt von der Interpretation zur Trans-
formation wagt. Eine radikale Analyse der Verhiltnisse ist nicht mog-
lich, ohne in sie einzugreifen.

Nach diesen Vorkldrungen lassen sich die gidngigen Formulierun-
gen, in denen das Wesen der Theologie der Befreiung ndher definiert
werden soll, besser verstehen:

Definition 1: Die Theologie der Befreiung ist die kritische Refle-
xion der Praxis aus dem Lichte des Glaubens (die sich an Gustavo
Gutiérrez anlehnende klassische Definition).

Definition 2: Die Theologie der Befreiung ist eine Theologie der
Erlosung in den konkreten geschichtlichen und politischen Bedingungen
von heute. :

Definition 3: Die Theologie der Befreiung ist eine militante Theo-
logie, die sich der Analyse und Umwandlung der Geschichte als Mittel
theologischer Vernunft bedient.

Es geht in all diesen Definitionsverfahren darum, die Dialektik
zweier grundlegender Wirklichkeiten auszudriicken: Der Praxis der
Befreiung und des expliziten Glaubens, der in dieser Praxis gelebt und
bedacht wird.

3.2. Die Ebenen der Befreiung

Das Projekt der Theologie der Befreiung vollzieht sich daher not-
wendigerweise immer auf zwei Ebenen:

1. Die historisch-gesellschaftlichen Verhéltnisse und der in ihnen
stattfindende BefreiungsprozeB miissen wissenschaftlich auf den Ebenen
der Oekonomie, der Politik und der Ideologie untersucht werden, Dazu
bedienen sich die Befreiungstheologen je linger desto mehr des histo-
rischen Materialismus und des Marxismus im allgemeinen als analy-
tisches Instrumentarium, wodurch sie sich in die Lage versetzt sehen,
die lateinamerikanischen Gesellschaftsstrukturen besonders auf ihre
Klassengegensidtze und ihre repressiven Elemente hin besser zu be-
greifen.

2. Die Glaubenspraxis der Basisgemeinden, die in Wirklichkeit
von der kritischen Kraft des alttestamentlichen Exodus-Geschehens und
der frithen Jesus-Ueberlieferungen leben will, verlangt, die jiidisch-
christliche Tradition und die Orientierung an der Praxis Jesu im Zu-
sammenhang mit der heutigen Praxis zu analysieren.

Von daher kommt es, daB die Theologen der Befreiung vor allen

173



Dingen den Glauben (so wie er in der Befreiungspraxis vorhanden ist,
sich artikuliert und entwickelt) zunédchst einmal zu Geho6r bringen und
theologisch formulieren miissen. Danach lassen sich dann auch die
pastoralen Aspekte des christlichen und kirchlichen Lebens sowie seine
dogmatische und ethische Grundlage neu interpretieren.

Auf die geschilderte Doppelstruktur mufl immer wieder hingewie-
sen werden, da gerade bei uns die Vorwiirfe nicht verstummen, die
Theologie der Befreiung und vor allem auch die Bewegung der Christen
fiir den Sozialismus reduzierten christliches Heil auf innerweltlichen
Fortschritt und die Botschaft des Evangeliums auf einen Kampf fiir eine
marxistische Revolution. Selbst anerkannte Theologen wie der Miinch-
ner Kardinal Josef Ratzinger lassen sich zu solch bdsartigen Behaup-
tungen hinreiBen, wie derjenigen, daB die Theologie der Befreiung
iiberhaupt keine Theologie sei, «weil sie nicht auf Gott, sondern auf den
Klassenkampf setzt, und keine Freiheit will, sondern die Diktatur der
Partei» (in: Miinchner Ordinariats-Korrespondenz vom 6. Oktober
1978).

Ganz im Gegenteil geht es der Theologie der Befreiung nicht um
die abstrakte Erfiillung, sondern um die konkrete Beantwortung der
Frage, welche uns seit der Beispielerzdhlung vom barmherzigen Sama-
riter immer wieder herausfordert: Wer ist mein Néchster?

Gustavo Gutiérrez fiihrt denn auch drei verschiedene Bedeutungs-
ebenen von liberacion ein, die sich wechselseitig durchdringen (vgl.
Theologie der Befreiung, Mainz/Miinchen 1973, S. 41f.):

1. die politisch soziale Befreiung der gesellschaftlichen Klassen und
unterdriickten Volker, _

2. die geschichtliche Befreiung der Menschen im Sinne einer fortschrei-
tenden Emanzipation der Menschheit in Form einer permanenten
Kulturrevolution und

3. das Verstdndnis von liberacion als Erlosung durch Jesus Christus,
als Befreiung von personlicher Schuld vor Gott, welche die tiefste Ur-
sache der Zerstorung der Einheit der Menschen untereinander und da-
mit auch jeglicher Ungerechtigkeit und Unterdriickung ist.

Nahezu alle Befreiungstheologen werden nicht miide zu betonen,
daB die verschiedenen Bedeutungsebenen sich gegenseitig einschlieBen
und ihren tiefsten Sinn und ihre volle Verwirklichung im Erlésungswerk
Christi finden.

3.3. Ueberwundene Zweiteilungen

Diese Vermittlung von politischer Praxis und gelebter Nachfolge
Jesu, welche keine Reduktion der Theologie auf die Praxis oder der
Praxis auf die Theologie bedingt, verindert die klassische theologische
Unterscheidung zwischen dem Profanen und dem Heiligen, dem Imma-

174



nenten und dem Transzendenten, dem Natiirlichen und dem Ueber-
natiirlichen und wie immer die entsprechenden Dualismen heilen mo-
gen, Die Theologie der Befreiung versucht alle diese Zweiteilungen zu
iiberwinden, in denen sie noch einmal eine Widerspiegelung des Unter-
driickungssystems und seiner Ideologie sieht. Die Theologie der
Befreiung verneint also nicht die transzendenten und iibernatiirlichen
Aspekte des Glaubens, sondern sie verneint nur die transzendente und
iibernatiirliche Legitimation unterdriickerischer Systeme und ihrer Po-
litik. Je mehr die Kirche einen falschen geistlichen und universalen
Charakter und die ideologische Behauptung, unterschiedslos fiir alle
und jeden dasein zu konnen, aufgibt, desto mehr kann sie effizient an
der Praxis der Befreiung teilnehmen.

Es wird also nicht die im Grunde annehmbare Unterscheidung
zwischen Natiirlich und Uebernatiirlich bestritten, sondern eine
Methode, die sich dieser Unterscheidung bedient, um die Theologie mit
den herrschenden gesellschaftlichen Ideologien in einem gemeinsamen
Unterdriickungssystem iiberleben zu lassen oder ihr sogar einen privi-
legierten Platz zu sichern. Eine Kirche, die ihre Identitit auf diesem
Weg zu sichern sucht, ist stindig in Gefahr, bedingungslos mit jedem
politischen System zu koexistieren und es zu legitimieren. Sie wird zu
einer Kirche ohne Glaube und ohne Hoffnung und ohne Liebe.

4. Kritische Bemerkung zur Vorbercitung von Puebla
4.1. Die einseitige Ernennungspraxis

Die urspriinglich fiir den 12. bis 18. Oktober geplante dritte General-
versammlung der lateinamerikanischen Bischofe (Celam III), welche
nach dem plotzlichen Tod von Papst Johannes Paul 1. auf einen zu-
ndchst unbestimmten Zeitpunkt verschoben worden war, fand vom 27.
Januar bis 13. Februar 1979 in Puebla/Mexiko statt. DaB es sich
beim Zusammentreten der lateinamerikanischen Bischofskonferenz um
ein bedeutendes Ereignis handelte, beweist allein schon der Tatbestand,
daB die Celam 270 Millionen lateinamerikanisch-karibischer Katholiken
vertritt, was immerhin 38 Prozent aller Katholiken dieser Erde aus-
macht. Sie reprisentiert daneben 900 Kardindle, Erzbischife und Bi-
schofe, 46 800 Priester, 120 700 Nonnen, 106 Erzditzesen, 387 Di6-
zesen, 790 Vikariate und 4 apostolische Administraturen.

" Die 3. gesamtlateinamerikanische Bischofsversammlung wurde vom
Generalsekretariat des lateinamerikanischen Bischofsrates sowohl or-
ganisatorisch wie inhaltlich griindlich vorbereitet, wobei der General-
sekretir Lopez Trujillo federfithrend war. «Nie wurde eine Bischofskon-
ferenz auf unserem Kontinent griindlicher aufgebaut, nichts blieb dem
Zufall iiberlassen; alle Meinungsfacetten aller kirchlichen Organisatio-

175



nen sind im Basisdokument enthalten», duBlerte sich ihr Pressechef. Da
allerdings nur von der Amtskirche anerkannte Gruppierungen zu Wort
kamen, stand von vornherein fest, daB} in Puebla nicht die Ueberra-
schungen von Medellin zu erwarten waren.

Nebst den 179 Bischofen, die durch die nationalen Bischofskonfe-
renzen gewihlt wurden, hat auch der Vatikan zusédtzliche Ernennun-
gen vorgenommen. Darunter befinden sich Kardinal Anibal Duque von
Bogota/Kolumbien, der gleichzeitig General des kolumbianischen
Heeres ist, sowie Bischof Juan Fresno, der die chilenische Militdrjunta
unterstiitzt, und der peruanische Militdrbischof Alcides Mendoza. Die
Kriterien der Auswahl sind der Oeffentlichkeit bis heute unbekannt ge-
blieben.

Unter den theologischen Experten fehlen bis auf Gustavo Gutiérrez
alle fithrenden Vertreter der Theologie der Befreiung, die gleichzeitig
die erste Garnitur unter den lateinamerikanischen Theologen darstellen.
DaB dennoch viele der bewuB3t von Puebla ferngehaltenen Theologen der
Befreiung dort anwesend sein konnten, ist dem personlichen Mut und
der Solidaritédt ihrer Heimatbischofe zuzuschreiben, die sie als person-
liche Berater mit nach Puebla nahmen.

Auch die Vertreter der Priester und Ordensleute wurden nicht durch
ihresgleichen gewihlt, sondern ebenfalls durch den Vatikan ernannt.
Unstimmigkeiten oder gar Geschmacklosigkeiten sind bei der Ernennung
der Laien festzustellen. Es gibt hier zum Beispiel den Fall von Guate-
mala, einem Land, dessen Bevolkerung zu iiber 50 Prozent aus In-
dianern besteht und schon lange unter dem imperialistischen Druck
der USA zu leiden hat, wo der Vertreter der Laien, Mister J. Skiner
Klee, zugleich Generalvertreter der multinationalen Kosmetikfabrik
Helena Rubinstein fiir Guatemala ist ... Da versteht es sich beinahe
von selbst, daBl weder ein Arbeiter, noch ein Campesino, noch ein In-
dianer, noch ein Schwarzer, noch ein Studentenvertreter nach Puebla
berufen wurde.

4.2. Die ideologische Tendenz des Konsultationsdokuments

Auch inhaltlich wurde von offizieller Seite sorgsam vorgespurt: Unter
der Leitung von Lopez Trujillo wurde bis Ende 1977 das sogenannte
Konsultationsdokument erarbeitet, das jedoch das Thema von Puebla
«Evangelisation in Gegenwart und Zukunft Lateinamerikas» fast aus-
schlieBlich auf der Linie der sogenannten «neuen Christenheity behan-
delte. Obwohl dieses Dokument auf lebhafte Kritik stieB, die im Arbeits-
dokument fiir Puebla wenigstens teilweise beriicksichtigt wurde, lohnt
es sich, darauf einzutreten, um die Gegenposition zur Theologie der
Befreiung niher kennen zu lernen.

176



Im Konsultationsdokument wird das — auf der Basis einer ge-
lungenen Kooperation von Theologie und Sozialwissenschaft erarbei-
tete — Konzept einer situationsbezogenen Pastoral durch ein nach
allen Seiten dehnbares kultursoziologisches Konzept ersetzt. Dadurch
lassen sich dann alle moglichen Alternativen als unchristlich riigen:
Der liberalistische Kapitalismus ebenso wie der Sozialismus, der Mar-
xismus und die Doktrin der nationalen Sicherheit. Die vermeintliche
Aequidistanz zu all diesen Ideologien tritt an die Stelle des urspriing-
lichen Appells zum sozialen Engagement und zum Kampf fiir Ge-
rechtigkeit und Freiheit. An die Stelle der Dependenz- und Klassen-
analyse treten vage Hinweise auf eine neue Zivilisation mit industriel-
lem und urbanem Charakter, in deren Milieu sich die Glaubensver-
kiindigung ausbreiten soll.

Das Vorbereitungsdokument enthélt soziologische und ekklesio-
logische Voraussetzungen, die alle in dem Vorschlag eines «dritten We-
ges» konvergieren, welcher der Weg zu einer «neuen Christenheit» und
einer «neuen christlichen Kultury sein soll. Indem das Vorbereitungs-
dokument das Stichwort Kultur zur zentralen Kategorie erhebt,
signalisiert es, daB in der Perspektive der hauptamtlichen Vorbereiter
von Puebla die grundlegenden Probleme Lateinamerikas heute nicht
im wirtschaftlichen und auch nicht im politischen, sondern im ideolo-
gisch-kulturellen Bereich liegen. Es spricht wenig von der Problematik
der Dependenz und noch weniger von der Theologie der Befreiung.
Dies nicht etwa, weil eine Unkenntnis dieser beiden Theologiebereiche
vorliegen wiirde. Vielmehr soll eine Herauslosung des Evangelisa-
tionsauftrages der Kirche aus dem Geflecht von Gegenwartsanalyse
und politischer Strategie erreicht werden. Die neue Kernfrage lautet,
ob die im Wachsen begriffene Industrialisierung und das Sich-ausdehnen
urbaner Kultur einen fruchtbaren Boden fiir christliche Religion abge-
ben konnen. Nach den Feststellungen der Vorbereitungsdokumente
scheint dies der Fall zu sein, weil man der These zuneigt, die Probleme
der Wirtschaft und der Politik lieBen sich in Lateinamerika durch die
Neubelebung christlicher Kultur 16sen.

Nicht umsonst wird daher eine Hinwendung zu ethischen und re-
ligiosen Werten als Fundamenten der neuen Gesellschaft beschworen.
Das Vorbereitungsdokument und auch noch das Arbeitsdokument
sehen das Grundlegende der Erneuerung der Kirche Lateinamerikas
unter den Gesichtspunkten von «Entscheidungy und «Willeny, in der
Bekehrung der Herzen, nicht in der Verdnderung der Strukturen, in der
Hinwendung zu einer dogmatisch-methaphysischen Theologie, unter
bewuBter Ausklammerung der Frage nach 6konomischen Interessen
und politischer Macht. Die gesamte Tendenz signalisiert eine Riickkehr
idealistischer Denkweisen. Dem illusorischen Fernziel einer «neuen

177



Christenheity bzw. einer «neuen christlichen Kultury droht dabei das
uneigenniitzige politische Engagement der vielen Geistlichen in den
Elendsvierteln und Kanisterhiitten, in den Bauern- und Indianer-
genossenschaften, in den politischen Kampforganisationen der Volks-
massen geopfert zu werden.

Die aus dem Munde von Lopez Trujillo zu horende Erklirung:
«Die Kirche Lateinamerikas will gewisse Formen der Radikalisierung
durch eine neue pastorale Synthese ersetzen», klingt daher allzu harm-
los, um ihren ideologischen Gehalt verbergen zu konnen. Ueberdeut-
lich ist, daBl «die Kirche des Volkes» durch die Konzeption einer
«neuen Christenheity verdringt werden soll.

S. Erste Eindriicke zu Puebla

Eine erste Lektiire der Schlufdokumente von Puebla zeigt nun aber,
daB die skeptische Befiirchtung, die Linie der «neuen Christenheity
konne sich durchsetzen und zu einer Verurteilung der Theologie der
Befreiung fiihren, sich nicht bestétigt hat.

Es darf daher als ein iiberraschendes Ergebnis gewertet werden,
daB sich offensichtlich nach heftigen Diskussionen eine deutliche Mehr-
heit der in Puebla versammelten Bischofe zu mutigen und teilweise
auch unmifiverstindlichen Antworten auf die Herausforderungen der
lateinamerikanischen Situation durchringen konnte.

Statt in eine Verabschiedungsdiskussion zu dem vorliegenden Ar-
beitsdokument einzutreten, entschieden sich die Bischiéfe zu einem
anderen Vorgehen. In 21 Kommissionen begannen sie selber, teilweise
in Tag- und Nachtarbeit, neue Papiere zu folgenden Themenkreisen
auszuarbeiten:

— Die Einschitzung der lateinamerikanischen Wirklichkeit
— die grundlegenden Lehren des Glaubens
— die evangelisierende und missionarische Aufgabe der Kirche in der

Gegenwart und in der Zukunft
— der spezielle Auftrag der Kirche Lateinamerikas und die Beteili-

gung ihrer Christen am Evangelisierungsproze8.

Betrachtet man die Ergebnisse, so kann man sagen, daB die Be-
wegung der lateinamerikanischen Kirche zu einer Kirche des Volkes,
die in Medellin begonnen hatte, in Puebla nicht gestoppt wurde, son-
dern eher Bestitigung und neue Rechtfertigung fand. Nach Puebla kon-
nen die totalitiren Militdrregimes Lateinamerikas ihrer brutalen Macht-
ausiibung nur noch schwer das Mintelchen christlicher Ordnungsvor-
stellungen umhiéngen. Sie werden unzweideutig schwerer Verletzungen
der Menschenrechte angeklagt, ohne daB3 allerdings Namen einzelner
Léander und Diktatoren genannt werden.

178



Wenn die Konferenz sich auch mit derselben Eindringlichkeit von
Gewaltaktionen anderer Art, zum Beispiel denjenigen der Gueril-
labewegungen distanziert, so schmilert dies nicht die politische Option
der Kirche, ihre Hinwendung zum Volk, besonders zu den Besitz- und
Rechtlosen, was notwendigerweise eine Distanzierung von der welt-
lichen Macht und den gesellschaftlich einfluBreichen Kreisen mit sich
bringt. Auch wenn die Dokumente von Puebla immer noch mit dem Mo-
dell eines «dritten Weges» liebdugeln, so verfallen sie trotzdem nicht
dem Zynismus, den armen Massen einen Ausweg aus ihrem Elend durch
eine neue Kultur zu predigen. Stattdessen treten sie fiir die Einhaltung
der Grundrechte ein, fordern eine Land- und Sozialreform zugunsten
der Armen, beschuldigen die multinationalen Konzerne, sich auf Kosten
der Gastlinder ungebiihrlich zu bereichern, und betonen gegeniiber
dem Kapitalismus und der Ideologie der nationalen Sicherheit, daB eine
tiefgreifende Verdnderung der Gesellschaft allein durch die Respektie-
rung der Wiirde aller Menschen und durch die Verkiindigung der Er-
16sungsbotschaft Jesu erreicht werden kann.

Daf diese Erlosungsbotschaft nicht als billige Vertrostung auf ein
Jenseits miBverstanden, sondern als Auftrag zur Befreiung des Men-
schen hier und heute intetpretiert wird, darf als ein Sich-Behaupten der
Theologie der Befreiung gegeniiber ihren Gegnern aufgefaBBt werden.
Die iiberall in den Dokumenten sichtbare Hinwendung zur Christologie
ist unter diesem Gesichtspunkt nur zu begriiBen: Denn jeder, der die
Praxis Jesu zu lesen versteht, wird merken, dal Jesus eher den latein-
amerikanischen Revolutiondren als der Bourgeoisie zuzurechnen ist.
Die Konferenz von Puebla hat Medellin daher nicht riickgdngig ge-
macht, sie hat weit eher neue Aspekte seiner Verwirklichung aufge-
deckt.

Literaturhinweise

Gustavo Gutiérrez, Theologie der Befreiung, Mainz/Miinchen 1973

L. Miguez Bonino, Theologie im Kontext der Befreiung, Goéttingen 1977

Fernando Castillo (Hrsg.), Theologie aus der Praxis des Volkes, Mainz/
Minchen 1978

Zeitschrift «Concilium», 10. Jahrgang (1974), Heft Nr. 6

P, Hinermann/G, D.Fischer (Hrsg.), Gott im Aufbruch, Freiburg/Basel/Wien
1974

K. Rahner u. a., Befreiende Theologie, Urban 627, Stuttgart 1977

CfS-Korrespondenz 1978, u. a. mit Texten von Pablo Richard.

179



	Von Medellin bis Puebla : ein Beitrag zur Theologie der Befreiung

