
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 73 (1979)

Heft: 6

Artikel: Von Medellin bis Puebla : ein Beitrag zur Theologie der Befreiung

Autor: Füssel, Kuno

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-142784

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-142784
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


druck zu verleihen. Auf die Rückseite hat er geschrieben: Dieses Bildchen

ist entstanden in der schweren Zeit für meine liebe Frau und mich,
gemalt in Dankbarkeit für meine gute Tante Clara im August 1938 von
Hans.

Ueber Frau Clara ist bekannt: Sie war die Schwester der Mutter des
Malers. Sie stammte aus dem Sorbischen, bäuerliche Handwerker.

Sie lebte allezeit dort, wo ihre Mutter gelebt hatte, in Kleinwelka
bei Bautzen. Sie war eine gläubige Christin. Sie verstand das Chrisliche
als Moral. Und sie entschloß sich, danach zu handeln.

Als sie im Ersten Weltkrieg aufgefordert wurde, in die Fabrik zu
gehen, Munition herzustellen, weigerte sie sich. Und ertrug Hohn,
Verachtung, auch Hunger. Aber sie hob nicht eine Hand, um Mordwaffen
für die Raubkriege herzustellen. In der Zeit der Verfolgung war sie an
der Seite der Verfolgten.

Es ist nicht zuviel gesagt, daß diese Frau Clara ein wichtiges Glied
ist in der nicht abreißenden Kette des Bündnisses, das uns alle umfaßt.

KUNO FUSSEL

Von Medellin bis Puebla
Ein Beitrag zur Theologie der Befreiung

1. Medellin und der Ruf des Volkes nach Befreiung
1.1. Medellin als Anfang der Theologie der Befreiung

Die zweite lateinamerikanische Bischo&konferenz (1968) in Medellin/
Columbien hat den Mut gehabt, sich durch ihre Beschlüsse auf die Seite
derjenigen zu stellen, die ohnmächtig, rechtlos und ausgebeutet sind.
Ohne einer schlechten, bei uns oft in Hirtenbriefen zu findenden,
Romantik zu huldigen, hat die Konferenz sich die Verse des Buches Exodus
zu eigen gemacht, wo es heißt: «Ich habe das Elend meines Volkes
gesehen das Jammern und Klagen wegen seiner Unterdrückung
gehört. Ja, ich kenne das Leid des Volkes. Ich, Jahwe, komme herab, um
mein Volk zu befreien.» (Ex. 3, 7-8) In ihrem Schlußdokument
identifizieren sich die Bischöfe mit dem Schrei des Volkes nach Gerechtigkeit

und seinem Durst nach Befreiung, der seitdem — betrachtet man
das Zunehmen brutaler Militärdiktaturen auf dem ganzen lateinamerikanischen

Kontinent — noch gewachsen ist.
Praktisch gesprochen war Medellin für die Lateinamerikaner das,

was für die Europäer das zweite vatikanische Konzil war. Die Kirche
in Lateinamerika erlangte zum ersten Mal in ihrer Geschichte das Be-

163



wußtsein, eine eigenständige lokale Kirche zu sein. Gleichzeitig
erkannte man, daß die kirchliche Pastoral nicht wirksam werden kann,
wenn sie keinen Bezug zu den sozialen, ökonomischen und politischen
Verhältnissen ihrer Gegenwart nimmt. Zum ersten Mal wurde daher
offiziell von einer Pastoral im Dienste der Entwicklung, der Integration
und der Befreiung des Menschen gesprochen.

Der Begriff «Mberaciòn» (Befreiung) ist der Schlüsselbegriff der
Konferenz von Medellin. Befreiung wird als umfassender Prozeß
verstanden, der nicht nur die Befreiung des Menschen aus der Not der
Sünde, sondern von jeder Art von Knechtschaft, Elend und
Unterdrückung bedeutet. Damit kann der Prozeß der praktischen
gesellschaftlichen Veränderung als Prozeß der Befreiung definiert und
theologisch reflektiert werden. Die Religion vertröstet nicht mehr länger auf
ein besseres Jenseits, sondern begreift sich als Motivationsquelle zur
Veränderung der Welt in Richtung auf menschenwürdige
Lebensbedingungen.

1.2. Die Bedeutung der Erklärung von Medellin

Die Konferenz von Medelün nahm in vieler Hinsicht einen aufregenden

Verlauf. Am deutlichsten zeigten sich die Spannungen im Episkopat

und in dem von außen kommenden, teilweise massiven Druck bei der
Frage nach einer wirklichkeitsnahen Situationsanalyse, wofür sich
schließlich der weltweit bekanntgewordene Schlüsselbegriff der
«institutionalisierten Gewalt» durchsetzte. «Es ist nicht zu übersehen, daß
sich Lateinamerika weithin in einer Situation der Ungerechtigkeit
befindet, die man institutionalisierte Gewalt nennen kann, weil die
gegenwärtigen Strukturen fundamentale Rechte verletzen. Es ist eine
Situation, die vollständige, kühne, dringende und tiefgreifende, erneuernde
Umgangsformen fordert.» (Text von Medellin, Ausgabe von Adveniat,
Essen 1970. S. 34f.)

Die Kirche von Medellin, die von sich selber sagt, daß sie, «dem
Auftrag des Evangeliums folgend, die Rechte der Armen und
Unterdrückten verteidigen» will, bricht endgültig mit der kolonialistischen
Tradition der Kirche in Lateinamerika. Ihre grundlegenden Optionen
gelten den Armen, den Völkern Lateinamerikas, der allseitigen
Befreiung. Dadurch konfrontiert sie sich in erster Linie mit jenen
Phänomenen, die man heute allgemein unter dem Stichwort «Marginalität»
zusammenfaßt. Damit ist nichts anderes als die brutale Tatsache gemeint,
daß die große Masse der lateinamerikanischen Bevölkerung nicht zur
eigentlichen Gesellschaft gehört. Zu jenen sozialen Gruppen, die weder
selber über einflußreiche Organisationen verfügen, noch Einfluß auf
die gesellschaftlichen Strukturen ausüben können, noch Zugang zu dem
Reichtum und den Dienstleistungen (Bildungseinrichtungen, sozialen
Versicherungen u. s. w.) der Gesellschaft haben, zählen vor allem die

164



Kleinbauern (Campesinos) und die Ureinwohner Lateinamerikas. Die
Staatsapparate (wie zum Beispiel die Indianerbehörde Funai in
Brasilien) tun das ihre, um zu verhindern, daß die Ureinwohner politisch
wirksame und einflußreiche Organisationen der Selbstbestimmung
aufbauen können.

Die Marginalität des größten Teiles der Bevölkerung hat seine
Ursache nicht nur in historisch-kulturellen und sozio-ethnischen Faktoren,

sondern vor allem in der kapitalistischen Wirtschaftsweise und
ihrer imperialistischen Struktur, welche dazu beiträgt, daß die
Abhängigkeit vergrößert und die Unterentwicklung entwickelt wird.

1.3. Bewußtwerdung und Engagement

Das Auffallende an diesem neuen Verständnis der lateinamerikanischen

Realität und der damit verknüpften politischen Option ist nun
nicht, wie es für eine elitäre europäische Theologie naheliegen könnte,
daß man in Lateinamerika überhaupt in der Lage ist, eine eigenständige
Theologie zu entwickeln, sondern umgekehrt die Tatsache, daß dies
während einer 400 Jahre dauernden christlichen Geschichte erfolgreich
verhindert werden konnte.

Dies hat sich heute grundlegend geändert. Die Landarbeiter auf
den großen Plantagen, die Arbeiter in den Fabriken und Bergwerken,
das marginalisierte Subproletariat in den großen Städten, alle haben
angefangen, sich nach den eigentlichen Wurzeln ihres Elends zu fragen,
Formen der Solidarität zu entwickeln, um ihren Protest gemeinsam zu
artikulieren und das Ganze des Herrschaftssystems in Frage zu stellen.
Diese neue Einstellung des Volkes ist ein radikaler Bruch mit der
ehemaligen Resignation. Für den Befreiungsprozeß engagieren sich auch
immer breitere Kreise von Christen. Es gibt heute zahlreiche Christen,
die entschlossen für die Befreiung des unterdrückten Volkes kämpfen,
dafür Leiden auf sich nehmen und um der Gerechtigkeit willen
Verfolgung erleiden.

Die Theologie der Befreiung ist der theologische Ausdruck dieser
neuen Situation. Das konkrete politische Engagement stellt die Christen
vor neue Fragen und Probleme im Verhältnis zwischen ihrem Glauben
und ihrer politischen Praxis. Diese Fragen finden ihren Ausdruck in
der Theologie der Befreiung, die ihnen ihr eigentümliches Gesicht
verleiht.

Wir haben zwei Stränge zu verfolgen, in denen dieser Bewußtwer-
dungsprozeß verläuft:

a) Die Veränderung des kirchlichen Lebens in den Jahren von
1959 bis 1979,

b) den Ursprung und die Entwicklung der Theologie der Befreiung
zwischen Medellin und Puebla.

165



2. Die Kirche Lateinamerikas zwischen Angst und Hoffnung
(1959 bis 1979)

2.1. Ein radikaler Neubeginn in einer 500 Jahre alten Geschichte

Die Geschichte Lateinamerikas kann in zwei große abgeschlossene
Perioden, die erste von 1492 bis 1808, die zweite von 1808 bis 1959 und in
eine dritte andauernde Periode, von der die ersten zwanzig Jahre, 1959
bis 1979, bald verflossen sind, eingeteilt werden.

Warum hegen die Einschnitte gerade bei 1492, 1808 und 1959?

2.1.1. Die Eroberungsgeschichte beginnt

1492 findet die sogenannte Entdeckung Amerikas statt, womit eine
Eroberungsgeschichte beginnt, in deren Gefolge Kolonisation und
Missionierung Hand in Hand gehen und zum Aufbau eines iberisch
ausgerichteten, kolonialen Christentums führen, das auf Kosten einer
gnadenlosen Dezimierung der Urbevölkerung sich ausbreitet.

Die Unterentwicklung Lateinamerikas ist nicht erst ein Phänomen
dieses Jahrhunderts. Die gesamte Geschichte der Völker
Lateinamerikas ist eine Geschichte der Ausbeutung durch imperialistische
Mächte. Der brutale Charakter der spanischen und portugiesischen
Kolonisation wird auch heute in der kirchlichen Oeffentlichkeit
weitgehend verdrängt.

An die Vernichtung der Urbevölkerung schloß sich ein ebenso
gnadenloser Sklavenhandel an, um die verloren gegangenen Arbeitskräfte

durch afrikanische Sklaven zu ersetzen. Während der Zeit des
Kolonialismus wurden auf diese Weise ungefähr 30 000 000 Afrikaner
nach Amerika deportiert, wobei schätzungsweise die gleiche Zahl beim
Transport starb. Nach den Angaben von Eduardo Galleano (Die offenen
Adern Lateinamerikas) wurden bis zum Jahre 1660 allein 185 000
Kilogramm Gold und 16 000 000 Kilogramm Silber aus
Lateinamerika nach Europa geschafft, wobei die aufgrund von Schmuggel
nicht registrierten Mengen noch fehlen.

Dies verschaffte den europäischen Ländern erst den erforderlichen
Reichtum an Kapital, um die Voraussetzungen für eine stürmische
Entwicklung der industriellen Revolution zu schaffen. Gleichzeitig
wurden die Grundzüge einer ausschließlich vom Export abhängigen
Monokultur gelegt. Dadurch wird deutlich, daß die heutigen
Strukturprobleme Lateinamerikas keineswegs neu, sondern Resultat einer langen
geschichtlichen Abhängigkeit sind.

2.1.2. 1808: Unabhängigkeitskämpfe — Neue Abhängigkeiten

1808 beginnen die Kämpfe der Völker Lateinamerikas um die
Unabhängigkeit von Spanien und Portugal. Es beginnt damit nicht nur eine

166



Periode der politischen Entkolonialisierung und des Aufbaus von
Nationalstaaten, sondern auch der Bürgerkriege. In dem so gesteckten
Rahmen machen sich nicht nur ein starker Antiklerikalismus, geprägt
durch die Aufklärung, sondern auch eine Beeinflussung des Christentums

durch die religiösen Bewegungen des angelsächsischen Sprachraumes

bemerkbar. Die Beeinflussung durch die Angelsachsen
beschränkt sich jedoch nicht nur auf den religiösen Rahmen. Im
Vergleich zu anderen Kontinenten erreichten die lateinamerikanischen
Völker zwar relativ früh, nämlich bis 1830, die formale Unabhängigkeit,

doch an die Stelle der iberischen Beherrschung trat die Dominanz
Großbritanniens und später die Abhängigkeit von den USA. Deshalb
ist es zutreffend, wenn die Konferenz von Medellin von einem
«externen Neokolonialismus» spricht. Der 1830 verstorbene
Freiheitskämpfer Simon Bolivar bemerkte zu der damaligen Abhängigkeit
von den Vereinigten Staaten, was er genausogut heute gesagt haben
könnte: «Gott scheint die Vereinigten Staaten dazu ausersehen zu
haben, Lateinamerika im Namen der Freiheit ins Elend zu stürzen.»

Die lateinamerikanischen Länder hatten auch nach der formalen
Unabhängigkeit daher nie die Chance einer eigenständigen Bestimmung
ihrer Entwicklung. Je länger desto stärker verfeinert sich die Struktur
der Unterentwicklung.

2.1.3. Erste Konturen einer «Kirche der Armen»

1959 triumphiert in Kuba die erste lateinamerikanische sozialistische
Revolution. Damit findet ein historischer Einschnitt statt, der für den
ganzen Kontinent einen möglichen Neubeginn signalisiert. In der
kubanischen Revolution kommt ein Prozeß zum Durchbruch, dessen
globale Tiefendimension sich schon bald an der Oberfläche der
internationalen Politik im Konflikt zwischen den USA und der Sowjetunion
zeigt.

Ab 1960 gerät auch der neokolonialistische Kapitalismus in ganz
Lateinamerika in die Krise und muß immer mehr durch von den USA
dirigierte Militärregimes gestützt werden. Damit kommt auch das mit
den alten Verhältnissen verbündete Christentum selber in die Krise.
Ebenso erlebt die Kirche aber auch Prozesse der Neugeburt, der
Wiederbelebung und Erneuerung. Während sich das privilegierte Christentum

bedroht fühlt, wächst die Hoffnung der MiUionen armer Christen,
der Campesinos, Arbeiter und Indianer.

Während noch Bartholomeo de las Casas in einsamer Solidarität
mit den Ureinwohnern aus den blutigen Fluten der Eroberungszeit
herausragt, mehrt sich nun von Tag zu Tag die Zahl jener Christen, welche

aktiv an den Befreiungsbewegungen der unterdrückten Mehrheit
der Völker Lateinamerikas teilnehmen. So tauchen die ersten Konturen

167



einer selbstbewußten «Kirche der Armen» auf, welche ihre neue Identität

auf die alte Erkenntnis gründet, daß die frühe Jesusbewegung eine
Armutsbewegung war, so daß es eigentlich überflüssig ist, von einer
Kirche der Armen zu sprechen. Da die Kirche ihrem Wesen nach schon
immer auf der Seite der Armen und Unterdrückten gestanden haben
müßte, kann jedes Bündnis mit den herrschenden Klassen und das
Kokettieren mit den von ihnen garantierten Privilegien als ein Verrat
an ihrer ursprünglichen Sendung aufgefaßt werden. Es ist das Verdienst
der Versammlung von Medellin, dieses vergessene Wesen der Kirche
wieder bewußt gemacht und seine politische Brisanz wiederbelebt zu
haben.

2.2. Die strukturelle Krise der christlichen Kultur
Man könnte die Krise des traditionellen Christentums und der
sogenannten christlichen Kultur in den Jahren 1959 bis 1979 durch Aspekte
beschreiben, wie: Krise der Mission, Priestermangel, Rückgang des
Sakramentenempfangs, Aufkommen heidnischer Kulte, Krise des
kirchlichen Erziehungswesens, Ueberhandnehmen radikaler Elemente usw.
Doch diese Stichworte erfassen allenfalls Symptome, deren Ursache nur
durch eine Analyse der ökonomischen, politischen und ideologischen
Veränderungen auf dem ganzen Kontinent aufgedeckt werden können.

Dabei handelt es sich letztlich um drei grundlegende Prozesse:
a) Um die ökonomische politische und ideologische Krise des

kapitalistischen Systems. Hier müßte man vor allem den typischen
Verlauf der Industrialisierung in Lateinamerika, den dadurch
verstärkten Gegensatz von Stadt und Land, von armen Massen und reichen
Eliten, von ausländischem Kapital und Verlust der Bedeutung der
eigenen Produkte auf dem Weltmarkt analysieren. Die seitens der
reichen Industrienationen geleistete Entwicklungshilfe hat diesen Prozeß
weder aufhalten noch ins Gegenteil verkehren können. Diese
Widersprüche sind auch durch regierungsamtliche Beteuerungen und
Farbprospekte großer Konzerne nicht aus der Welt zu schaffen. Die Bischöfe
legten in Medellin den Finger auf diesen wunden Punkt: «Wir möchten
unterstreichen, daß die Hauptschuldigen der wirtschaftlichen Abhängigkeit

unserer Länder jene Kräfte sind, die, angetrieben von einem
hemmungslosen Gewinnstreben, zu einer wirtschaftlichen Diktatur
und zum «internationalen Geldimperialismus» führen, den Pius XI.
in Quadragesimo Anno und Paul VI. in Populorum Progressio
verurteilten.» (Texte von Medellin, S. 30).

b) Um die Wiederbelebung einer sich ausbreitenden Arbeiter- und
Bauernbewegung. Man muß jedoch auf den unterschiedlichen Charakter
der einzelnen Ausformungen achten: Ob es sich zum Beispiel um
Bewegungen handelt, die aus der Schwäche des Populismus (in Argentinien

168



und Brasilien) geboren sind, oder um Bewegungen, die aus gescheiterten
Entwicklungsprojekten (wie in Chile unter Eduardo Frei oder in Venezuela)

entstanden, ob es um direkte Organisationen von Campesinos
und Indios oder um marxistische Arbeiterparteien im Untergrund
geht.

c) Um das Auftauchen eines neuen Modells imperialistischer
Herrschaft. Je mehr die oben genannten Faktoren an Brisanz gewinnen,
desto stärker ist in Lateinamerika das Eindringen multinationaler
Unternehmen, sowie das Ersetzen von noch halbwegs funktionierenden
repräsentativen Demokratien durch Militärdiktaturen zu beobachten.

Obwohl die Auslandabhängigkeit der Länder Lateinamerikas ihre
eigenständige Entwicklung verhindert, wird dennoch dauernd
ausländisches Kapital in das Land geholt. Es ist dabei zu unterscheiden
zwischen den Völkern Lateinamerikas und den jeweils herrschenden
privilegierten nationalen Eliten, die sachlich zutreffend als Oligarchien

zu bezeichnen sind. Ohne die Auseinandersetzungen um eine
neue Weltwirtschaftsordnung in ihrer Bedeutung herabsetzen zu wollen,
muß daher betont werden, daß es keinen grundsätzlichen Interessenkonflikt

zwischen dem ausländischen Kapital und den inländischen
Oligarchien gibt. Der sogenannte Nord-Süd-Konflikt ist unter dieser
Perspektive höchstens ein Verteilungskampf, in dem sich die Vertreter
der Regierungen der unterentwickelten Länder in der Regel weniger
an den Bedürfnissen der Bevölkerung als an völlig normalen kapitalistischen

Konkurrenz- und Gewinninteressen orientieren. Dies zeigt zum
Beispiel überdeutlich das Vertragswerk zwischen Brasilien und der
BRD in Bezug auf das Atomgeschäft.

Das Ausmaß des Elends in Lateinamerika läßt sich an einigen
Daten kennzeichnen: Mehr als dreißig Prozent der Lateinamerikaner
(ungefähr 100 Millionen) leiden an Unterernährung. Die durchschnittliche

Säuglingssterblichkeit (ohne Kuba) beläuft sich auf mehr als 60

pro Tausend. Die feststellbare Analphabetenquote beträgt durchschnittlich
27 Prozent. Die registrierte Arbeitslosigkeit schwankt zwischen 10

und 25 Prozent. Alle diese Daten zeigen zudem noch eine steigende
Tendenz. Für die Entwicklung des Bevölkerungszuwachses gilt
ähnliches.

Die bei uns oft zu hörende, andeutungsweise sogar bis in die
Vorbereitungsdokumente von Puebla vorgedrungene Behauptung, daß die
Ablösung von Demokratien durch Militärdiktaturen in Lateinamerika
notwendig war, um dem Wirtschaftschaos zu steuern, erweist sich
gegenüber solchen Daten als platte Lüge. Nicht umsonst richtet sich daher
die Repression der Miliärdiktaturen vor allem gegen die Organisationen

der Arbeiter, der Bauern und der Indianer, der Elendsviertelbewohner

und der sie unterstützenden linken Gruppierungen. Die Spitzen
der Bajonette haben die Spitzen der Entwicklungskurven ersetzt.

169



Die drei Prozesse haben das Leben der lateinamerikanischen
Kirche tief mitgeprägt. Wir können hier drei Wirkungen besonders
hervorheben:

a) Die Krise des kapitalistischen Systems, welches die soziale und
politische Basis des herrschenden Christentums darstellt, zieht eine oft
verschleierte, das heißt in spirituellen Kategorien formulierte Krise des
kirchlich autoritären Systems mit sich. Die Krise der herrschenden
Klasse wird an vielen Stellen zur Krise der Führungsschicht in der
Kirche, welche dieser entstammt und daher entsprechend konform
reagieren muß.

b) Die Reaktivierung der politischen Volksbewegung führt auch
zu einer Mobilisierung der Kirchenbasis, welche ihrerseits mit dem
bourgeoisen Block an der Macht bricht und so die unter a) genannte
Krise noch verschärft. Der Klassenkampf macht keinen Halt vor der
Kirche und der so oft beschworenen kirchlichen Einheit.

c) Die Installierung eines neuen imperialistischen Herrschaftsmodus
kann auch einer hierarchisch organisierten Kirche nicht gleichgültig sein,
denn sie ist gezwungen, aus Gründen ihres eigenen moralischen
Führungsanspruches ihre Autonomie zu verteidigen und so zum Beispiel
die Ideologie der nationalen Sicherheit abzulehnen oder — wenn
manchmal auch zaghaft — gegen die Militärdiktaturen die Menschenrechte

zu verteidigen. Dies bringt ihr aber notwendige Konflikte mit
den Militärs und den multinationalen Konzernen, was eine zunehmende
Konsolidierung nach innen verlangt. Die Beschwörung der Einheit der
Bischöfe vor Puebla und in Puebla, egal ob linker oder konservativer
Mentalität, kam also nicht von ungefähr und hatte alles andere als
ekklesiologische oder christologische Gründe.

2.3. Das Auftauchen einer Kirche des Volkes

Parallel zur Strukturkrise des kapitalistischen Systems, der herrschenden

Klassen und des legitimatorischen Defizits des herrschenden Chri-
tentums wächst aber auch die Stärke jener kirchlichen Sektoren, die
wir hier unter dem Sammelbegriff «Kirche des Volkes» zusammenfassen

wollen. Gemeint sind jene Sektoren der Kirche, welche bewußt
am Kampf der Bewegungen der Bauern und Arbeiter um
Selbstbestimmung teilnehmen und dabei zu einem selbstbewußten Klassenstandpunkt

gelangen. Der Arme bleibt nicht länger karitatives Betreuungsobjekt,
sondern wird zum Nächsten, zum Bruder, zum Genossen. Durch

die aktive Identifikation mit den Armen lernen diese Christen die
Klassenspaltung der Gesellschaft am eigenen Leibe kennen und kommen
so zu einer neuen Beurteilung der sozialen Konflikte wie auch zu einer
neuen Sicht der traditionellen sozialistischen Organisationen der Arbei-

170



terbewegung, in denen man wie selbstverständlich Mitglied wird. Ebenso
selbstverständlich übernehmen sie den Marxismus als Instrument der
Gesellschaftsanalyse. Der so in Gang gekommene politische wie christliche

Reifungsprozeß gipfelt in zwei herausragenden Phänomenen: den
Basisgemeinschaften und der Theologie der Befreiung.

2.4. Die Basisgemeinschaften — ein vielseitiges Phänomen

Die auf der Versammlung in Medellin formulierte Verpflichtung der
lateinamerikanischen Kirche: «die Trennung von Glaube und Leben
muß ein Ende haben, weil das einzige, was in Jesus Christus zählt, der
Glaube ist, der durch die Liebe wirksam ist» (Texte von Medellin,
S. 10), findet ihren ausdrücklichen Niederschlag in dem Aufbau und
der Entwicklung der verschiedenen Basisgemeinden oder Basisgemeinschaften

auf dem ganzen Kontinent. «Die christliche Basisgemeinde ist
der primäre Kern der Kirche. Sie muß auf ihrer Ebene die Verantwortung

für den Reichtum und die Ausbreitung des Glaubens sowie für den
Kult, der ihn zum Ausdruck bringt, übernehmen. Die Basisgemeinde ist
infolgedessen die 'Initialzelle' für die kirchliche Strukturierung, der
Herd der Evangelisation und gegenwärtig der hauptsächliche
Ausgangspunkt zur Hebung und Entwicklung des Menschen.» (Texte von
Medellin, S. 143f.)

Mit einigem Recht kann man sagen, daß in dem Konzept der
Basisgemeinden sich erstmals ein authentisches lateinamerikanisches
Gemeindeprinzip verwirklicht. Allein in Brasilien gibt es heute mehr
als 40 000 Basisgemeinschaften. Sie wurden dadurch auch zum festen
Bestandteil des nationalen Pastoralplanes der brasilianischen
Bischofskonferenz. Die Basisgemeinden verfügen allerdings über keine fest um-
rissene theologische oder politische Konzeption.

«Die Praxis dieser Basisgemeinden war von Land zu Land sicherlich

sehr unterschiedlich, aber sie hatte und hat in Lateinamerika überall
die gleichen Grundzüge, nämlich: 1. die Ueberzeugung, daß alles
Unrecht angeklagt werden muß; 2. daß dazu ein Prozeß nötig ist, den Paolo
Freire «conscientizacao» nennen wird, das heißt ein Prozeß, durch den
Menschen sich lernend ihrer elenden und ungerechten, aber veränderbaren

gesellschaftlich-ökonomischen Situation bewußt werden; 3. daß
die Solidarität mit den Armen notwendigerweise fordert, selbst,
freiwillig, arm mit den Armen zu sein; und schließlich folgt daraus, daß
4. der Protest gegen die Machtstrukturen in Gesellschaft und Kirche
erfordert ist und nach solidarischem Einsatz zur Veränderung dieser
Strukturen verlangt.» (E. Schillebeeckx, Befreiungstheologien
zwischen Medellin u. Puebla I, in: Orientierung (1978), S. 7)

Ihre Zuordnung zu den traditionellen kirchlichen Strukturen, ihr
gemeindliches und politisches Selbstverständnis ist häufig sehr unter-

171



schiedlich. Es ist deshalb zu begrüßen, daß der auch heute noch
andauernde Prozeß der Selbstfindung und Konsolidierung der
Basisgemeinden nicht durch vorschnelle Regelungen von oben festgeschrieben
und blockiert wird.

3. Die grundlegenden Charakterzüge der Theologie der Befreiung

3.1. Eine lateinamerikanische Theologie

Worin liegt trotz der vielen Unterschiede und Nuancen nun das

typisch Gemeinsame der lateinamerikanischen Theologen der Befreiung,
ihre Grundtendenz, ihre lateinamerikanische Identität, ihr Zusammenhang

mit Europa u. s. w.?
Pablo Richard versucht in einem Aufsatz aus dem Jahre 1976 mit

dem Titel «Lateinamerikanische Theologie der Befreiung — ein
kritischer Beitrag zur europäischen Theologie» (in: CfS-Korrespondenz,
April 1978) dies in folgenden Schritten zu klären:

a) Um in einen Dialog eintreten zu können, gilt es die Vorstellung
von einer abstrakten Lateinamerikanität zu überwinden: «Nicht alles,
was aus Lateinamerika kommt, ist lateinamerikanisch. Wir dürfen
nicht vergessen, daß die herrschende Kultur und Theologie in
Lateinamerika gerade europäisch sind, weil wir beherrschte und abhängige
Länder sind.»

b) Es geht daher nicht, einfach eine Theologie der Dritten Welt
einer Theologie der mächtigen Industrienationen gegenüberzustellen,
weil sich dieser Gegensatz zwischen Machtzentren und Abhängigen
auch im Innern Lateinamerikas widerspiegelt: «Es gibt eine lateinamerikanische,

herrschende Theologie, die mit den Machtzentren Europas
verbunden und von ihr abhängig ist, andererseits gibt es auch in Europa
eine Theologie, die mit der «Dritten Welt» in enger Verbindung steht.»

c) Die Hauptachse der gegenwärtigen theologischen Konfrontation
ist der Gegensatz von Unterdrückung und Befreiung. «Die Theologie
der Befreiung ist lateinamerikanisch, weil die Befreiung der tiefste,
menschlichste, christlichste und lateinamerikanischste Kampf in
Lateinamerika ist. Wir haben unsere lateinamerikanische Identität entdeckt,
weil wir unsere Abhängigkeit und unsere Unterentwicklung entdeckt
haben, die durch die imperialistische und kapitalistische Beherrschung
unseres Kontinents verursacht sind. Unsere Theologie ist nicht a priori
antieuropäisch, sondern antiimperialistisch.»

d) Bei der Theologie der Befreiung handelt es sich nicht um die
Entdeckung des Themas der Befreiung für die Theologie, sondern um
eine völlig neue Art, Theologie zu betreiben. Das Neue dieses Ansatzes
ist nicht der Schritt vom Abstrakten zum Konkreten, sondern das
Aufnehmen des Gegensatzes von Beherrschung und Befreiung in das Zen-

172



tram der theologischen Reflexion. Theologie der Befreiung kann so
auch als Befreiung der Theologie begriffen werden, das heißt als
Befreiung der Theologie aus der Gefangenschaft der bürgerlichen Ideologie,

als deren Instrument sie weithin benutzt wird.
e) Das methodisch Neue der Theologie der Befreiung liegt daher

auch nicht darin, daß sie den Schritt von der Interpretation zur
Transformation wagt. Eine radikale Analyse der Verhältnisse ist nicht möglich,

ohne in sie einzugreifen.
Nach diesen Verklärungen lassen sich die gängigen Formulierungen,

in denen das Wesen der Theologie der Befreiung näher definiert
werden soll, besser verstehen:

Definition 1: Die Theologie der Befreiung ist die kritische Reflexion

der Praxis aus dem Lichte des Glaubens (die sich an Gustavo
Gutierrez anlehnende klassische Definition).

Definition 2: Die Theologie der Befreiung ist eine Theologie der
Erlösung in den konkreten geschichtlichen und politischen Bedingungen
von heute.

Definition 3: Die Theologie der Befreiung ist eine militante Theologie,

die sich der Analyse und Umwandlung der Geschichte als Mittel
theologischer Vernunft bedient.

Es geht in all diesen Definitionsverfahren darum, die Dialektik
zweier grundlegender Wirklichkeiten auszudrücken: Der Praxis der
Befreiung und des expliziten Glaubens, der in dieser Praxis gelebt und
bedacht wird.

3.2. Die Ebenen der Befreiung
Das Projekt der Theologie der Befreiung vollzieht sich daher

notwendigerweise immer auf zwei Ebenen:
1. Die historisch-gesellschaftlichen Verhältnisse und der in ihnen

stattfindende Befreiungsprozeß müssen wissenschaftlich auf den Ebenen
der Oekonomie, der Politik und der Ideologie untersucht werden. Dazu
bedienen sich die Befreiungstheologen je länger desto mehr des
historischen Materialismus und des Marxismus im allgemeinen als
analytisches Instrumentarium, wodurch sie sich in die Lage versetzt sehen,
die lateinamerikanischen Gesellschaftsstrukturen besonders auf ihre
Klassengegensätze und ihre repressiven Elemente hin besser zu
begreifen.

2. Die Glaubenspraxis der Basisgemeinden, die in Wirklichkeit
von der kritischen Kraft des alttestamentlichen Exodus-Geschehens und
der frühen Jesus-Ueberlieferungen leben will, verlangt, die
jüdischchristliche Tradition und die Orientierung an der Praxis Jesu im
Zusammenhang mit der heutigen Praxis zu analysieren.

Von daher kommt es, daß die Theologen der Befreiung vor allen

173



Dingen den Glauben (so wie er in der Befreiungspraxis vorhanden ist,
sich artikuliert und entwickelt) zunächst einmal zu Gehör bringen und
theologisch formulieren müssen. Danach lassen sich dann auch die
pastoralen Aspekte des christlichen und kirchlichen Lebens sowie seine

dogmatische und ethische Grundlage neu interpretieren.
Auf die geschilderte Doppelstruktur muß immer wieder hingewiesen

werden, da gerade bei uns die Vorwürfe nicht verstummen, die
Theologie der Befreiung und vor allem auch die Bewegung der Christen
für den Sozialismus reduzierten christliches Heil auf innerweltlichen
Fortschritt und die Botschaft des Evangeliums auf einen Kampf für eine
marxistische Revolution. Selbst anerkannte Theologen wie der Münchner

Kardinal Josef Ratzinger lassen sich zu solch bösartigen Behauptungen

hinreißen, wie derjenigen, daß die Theologie der Befreiung
überhaupt keine Theologie sei, «weil sie nicht auf Gott, sondern auf den
Klassenkampf setzt, und keine Freiheit will, sondern die Diktatur der
Partei» (in: Münchner Ordinariats-Korrespondenz vom 6. Oktober
1978).

Ganz im Gegenteil geht es der Theologie der Befreiung nicht um
die abstrakte Erfüllung, sondern um die konkrete Beantwortung der
Frage, welche uns seit der Beispielerzählung vom barmherzigen Samariter

immer wieder herausfordert: Wer ist mein Nächster?
Gustavo Gutierrez führt denn auch drei verschiedene Bedeutungsebenen

von liberaciòn ein, die sich wechselseitig durchdringen (vgl.
Theologie der Befreiung, Mainz/München 1973, S. 41f.):
1. die politisch soziale Befreiung der gesellschaftlichen Klassen und
unterdrückten Völker,
2. die geschichtliche Befreiung der Menschen im Sinne einer fortschreitenden

Emanzipation der Menschheit in Form einer permanenten
Kulturrevolution und
3. das Verständnis von liberaciòn als Erlösung durch Jesus Christus,
als Befreiung von persönlicher Schuld vor Gott, welche die tiefste
Ursache der Zerstörung der Einheit der Menschen untereinander und
damit auch jeglicher Ungerechtigkeit und Unterdrückung ist.

Nahezu alle Befreiungstheologen werden nicht müde zu betonen,
daß die verschiedenen Bedeutungsebenen sich gegenseitig einschließen
und ihren tiefsten Sinn und ihre volle Verwirklichung im Erlösungswerk
Christi finden.

3.3. Ueberwundene Zweiteilungen
Diese Vermittlung von politischer Praxis und gelebter Nachfolge

Jesu, welche keine Reduktion der Theologie auf die Praxis oder der
Praxis auf die Theologie bedingt, verändert die klassische theologische
Unterscheidung zwischen dem Profanen und dem Heiligen, dem Imma-

174



nenten und dem Transzendenten, dem Natürlichen und dem Ueber-
natürlichen und wie immer die entsprechenden Dualismen heißen
mögen. Die Theologie der Befreiung versucht alle diese Zweiteilungen zu
überwinden, in denen sie noch einmal eine Widerspiegelung des
Unterdrückungssystems und seiner Ideologie sieht. Die Theologie der
Befreiung verneint also nicht die transzendenten und übernatürlichen
Aspekte des Glaubens, sondern sie verneint nur die transzendente und
übernatürliche Legitimation unterdrückerischer Systeme und ihrer
Politik. Je mehr die Kirche einen falschen geistlichen und universalen
Charakter und die ideologische Behauptung, unterschiedslos für alle
und jeden dasein zu können, aufgibt, desto mehr kann sie effizient an
der Praxis der Befreiung teilnehmen.

Es wird also nicht die im Grunde annehmbare Unterscheidung
zwischen Natürlich und Uebernatürlich bestritten, sondern eine
Methode, die sich dieser Unterscheidung bedient, um die Theologie mit
den herrschenden gesellschaftlichen Ideologien in einem gemeinsamen
Unterdrückungssystem überleben zu lassen oder ihr sogar einen
privilegierten Platz zu sichern. Eine Kirche, die ihre Identität auf diesem
Weg zu sichern sucht, ist ständig in Gefahr, bedingungslos mit jedem
politischen System zu koexistieren und es zu legitimieren. Sie wird zu
einer Kirche ohne Glaube und ohne Hoffnung und ohne Liebe.

4. Kritische Bemerkung zur Vorbereitung von Puebla

4.1. Die einseitige Ernennungspraxis

Die ursprünglich für den 12. bis 18. Oktober geplante dritte
Generalversammlung der lateinamerikanischen Bischöfe (Celam HI), welche
nach dem plötzlichen Tod von Papst Johannes Paul I. auf einen
zunächst unbestimmten Zeitpunkt verschoben worden war, fand vom 27.
Januar bis 13. Februar 1979 in Puebla/Mexiko statt. Daß es sich
beim Zusammentreten der lateinamerikanischen Bischofskonferenz um
ein bedeutendes Ereignis handelte, beweist allein schon der Tatbestand,
daß die Celam 270 Millionen lateinamerikanisch-karibischer Katholiken
vertritt, was immerhin 38 Prozent aller Katholiken dieser Erde
ausmacht. Sie repräsentiert daneben 900 Kardinäle, Erzbischöfe und
Bischöfe, 46 800 Priester, 120 700 Nonnen, 106 Erzdiözesen, 387
Diözesen, 790 Vikariate und 4 apostolische Administratoren.

Die 3. gesamtlateinamerikanische Bischofsversammlung wurde vom
Generalsekretariat des lateinamerikanischen Bischofsrates sowohl
organisatorisch wie inhaltlich gründlich vorbereitet, wobei der Generalsekretär

Lopez Trujillo federführend war. «Nie wurde eine Bischofskonferenz

auf unserem Kontinent gründlicher aufgebaut, nichts blieb dem
Zufall überlassen; alle Meinungsfacetten aller kirchlichen Organisatio-

175



nen sind im Basisdokument enthalten», äußerte sich ihr Pressechef. Da
allerdings nur von der Amtskirche anerkannte Gruppierungen zu Wort
kamen, stand von vornherein fest, daß in Puebla nicht die
Ueberraschungen von Medellin zu erwarten waren.

Nebst den 179 Bischöfen, die durch die nationalen Bischofskonferenzen

gewählt wurden, hat auch der Vatikan zusätzliche Ernennungen

vorgenommen. Darunter befinden sich Kardinal Anibal Duque von
Bogota/Kolumbien, der gleichzeitig General des kolumbianischen
Heeres ist, sowie Bischof Juan Fresno, der die chilenische Militärjunta
unterstützt, und der peruanische Militärbischof Aleides Mendoza. Die
Kriterien der Auswahl sind der Oeffentlichkeit bis heute unbekannt
geblieben.

Unter den theologischen Experten fehlen bis auf Gustavo Gutierrez
alle führenden Vertreter der Theologie der Befreiung, die gleichzeitig
die erste Garnitur unter den lateinamerikanischen Theologen darstellen.
Daß dennoch viele der bewußt von Puebla ferngehaltenen Theologen der
Befreiung dort anwesend sein konnten, ist dem persönlichen Mut und
der Solidarität ihrer Heimatbischöfe zuzuschreiben, die sie als persönliche

Berater mit nach Puebla nahmen.
Auch die Vertreter der Priester und Ordensleute wurden nicht durch

ihresgleichen gewählt, sondern ebenfalls durch den Vatikan ernannt.
Unstimmigkeiten oder gar Geschmacklosigkeiten sind bei der Ernennung
der Laien festzustellen. Es gibt hier zum Beispiel den Fall von Guatemala,

einem Land, dessen Bevölkerung zu über 50 Prozent aus
Indianern besteht und schon lange unter dem imperialistischen Druck
der USA zu leiden hat, wo der Vertreter der Laien, Mister J. Skiner
Klee, zugleich Generalvertreter der multinationalen Kosmetikfabrik
Helena Rubinstein für Guatemala ist Da versteht es sich beinahe
von selbst, daß weder ein Arbeiter, noch ein Campesino, noch ein
Indianer, noch ein Schwarzer, noch ein Studentenvertreter nach Puebla
berufen wurde.

4.2. Die ideologische Tendenz des Konsultationsdokuments

Auch inhaltlich wurde von offizieller Seite sorgsam vorgespurt: Unter
der Leitung von Lopez Trujillo wurde bis Ende 1977 das sogenannte
Konsultationsdokument erarbeitet, das jedoch das Thema von Puebla
«Evangelisation in Gegenwart und Zukunft Lateinamerikas» fast
ausschließlich auf der Linie der sogenannten «neuen Christenheit» behandelte.

Obwohl dieses Dokument auf lebhafte Kritik stieß, die im
Arbeitsdokument für Puebla wenigstens teilweise berücksichtigt wurde, lohnt
es sich, darauf einzutreten, um die Gegenposition zur Theologie der
Befreiung näher kennen zu lernen.

176



Im Konsultationsdokument wird das — auf der Basis einer
gelungenen Kooperation von Theologie und Sozialwissenschaft erarbeitete

— Konzept einer situationsbezogenen Pastoral durch ein nach
allen Seiten dehnbares kultursoziologisches Konzept ersetzt. Dadurch
lassen sich dann alle möglichen Alternativen als unchristlich rügen:
Der liberalistische Kapitalismus ebenso wie der Sozialismus, der
Marxismus und die Doktrin der nationalen Sicherheit. Die vermeintliche
Aequidistanz zu all diesen Ideologien tritt an die Stelle des ursprünglichen

Appells zum sozialen Engagement und zum Kampf für
Gerechtigkeit und Freiheit. An die Stelle der Dependenz- und Klassenanalyse

treten vage Hinweise auf eine neue Zivilisation mit industriellem

und urbanem Charakter, in deren Milieu sich die Glaubensverkündigung

ausbreiten soll.
Das Vorbereitungsdokument enthält soziologische und ekklesio-

logische Voraussetzungen, die alle in dem Vorschlag eines «dritten
Weges» konvergieren, welcher der Weg zu einer «neuen Christenheit» und
einer «neuen christlichen Kultur» sein soll. Indem das Vorbereitungs-
dokumemt das Stichwort Kultur zur zentralen Kategorie erhebt,
signalisiert es, daß in der Perspektive der hauptamtlichen Vorbereiter
von Puebla die grundlegenden Probleme Lateinamerikas heute nicht
im wirtschaftlichen und auch nicht im politischen, sondern im
ideologisch-kulturellen Bereich liegen. Es spricht wenig von der Problematik
der Dependenz und noch weniger von der Theologie der Befreiung.
Dies nicht etwa, weil eine Unkenntnis dieser beiden Theologiebereiche
vorliegen würde. Vielmehr soll eine Herauslösung des Evangelisa-
tionsauftrages der Kirche aus dem Geflecht von Gegenwartsanalyse
und politischer Strategie erreicht werden. Die neue Kernfrage lautet,
ob die im Wachsen begriffene Industrialisierung und das Sich-ausdehnen
urbaner Kultur einen fruchtbaren Boden für christliche Religion abgeben

können. Nach den Feststellungen der Vorbereitungsdokumente
scheint dies der Fall zu sein, weil man der These zuneigt, die Probleme
der Wirtschaft und der Politik ließen sich in Lateinamerika durch die
Neubelebung christlicher Kultur lösen.

Nicht umsonst wird daher eine Hinwendung zu ethischen und
religiösen Werten als Fundamenten der neuen Gesellschaft beschworen.
Das Vorbereitungsdokument und auch noch das Arbeitsdokument
sehen das Grundlegende der Erneuerung der Kirche Lateinamerikas
unter den Gesichtspunkten von «Entscheidung» und «Willen», in der
Bekehrung der Herzen, nicht in der Veränderung der Strukturen, in der
Hinwendung zu einer dogmatisch-methaphysischen Theologie, unter
bewußter Ausklammerung der Frage nach ökonomischen Interessen
und politischer Macht. Die gesamte Tendenz signalisiert eine Rückkehr
idealistischer Denkweisen. Dem illusorischen Fernziel einer «neuen

177



Christenheit» bzw. einer «neuen christlichen Kultur» droht dabei das

uneigennützige politische Engagement der vielen Geistlichen in den
Elendsvierteln und Kanisterhütten, in den Bauern- und
Indianergenossenschaften, in den politischen Kampforganisationen der
Volksmassen geopfert zu werden.

Die aus dem Munde von Lopez Trujillo zu hörende Erklärung:
«Die Kirche Lateinamerikas will gewisse Formen der Radikalisierung
durch eine neue pastorale Synthese ersetzen», klingt daher allzu harmlos,

um ihren ideologischen Gehalt verbergen zu können. Ueberdeut-
lich ist, daß «die Kirche des Volkes» durch die Konzeption einer
«neuen Christenheit» verdrängt werden soll.

5. Erste Eindrücke zu Puebla

Eine erste Lektüre der Schlußdokumente von Puebla zeigt nun aber,
daß die skeptische Befürchtung, die Linie der «neuen Christenheit»
könne sich durchsetzen und zu einer Verurteilung der Theologie der
Befreiung führen, sich nicht bestätigt hat.

Es darf daher als ein überraschendes Ergebnis gewertet werden,
daß sich offensichtlich nach heftigen Diskussionen eine deutliche Mehrheit

der in Puebla versammelten Bischöfe zu mutigen und teilweise
auch unmißverständlichen Antworten auf die Herausforderungen der
lateinamerikanischen Situation durchringen konnte.

Statt in eine Verabschiedungsdiskussion zu dem vorliegenden
Arbeitsdokument einzutreten, entschieden sich die Bischöfe zu einem
anderen Vorgehen. In 21 Kommissionen begannen sie selber, teilweise
in Tag- und Nachtarbeit, neue Papiere zu folgenden Themenkreisen
auszuarbeiten:
— Die Einschätzung der lateinamerikanischen Wirklichkeit
— die grundlegenden Lehren des Glaubens
— die evangelisierende und missionarische Aufgabe der Kirche in der

Gegenwart und in der Zukunft
— der spezielle Auftrag der Kirche Lateinamerikas und die Beteili¬

gung ihrer Christen am Evangelisierungsprozeß.

Betrachtet man die Ergebnisse, so kann man sagen, daß die
Bewegung der lateinamerikanischen Kirche zu einer Kirche des Volkes,
die in Medellin begonnen hatte, in Puebla nicht gestoppt wurde,
sondern eher Bestätigung und neue Rechtfertigung fand. Nach Puebla können

die totalitären Militärregimes Lateinamerikas ihrer brutalen
Machtausübung nur noch schwer das Mäntelchen christlicher Ordnungsvorstellungen

umhängen. Sie werden unzweideutig schwerer Verletzungen
der Menschenrechte angeklagt, ohne daß allerdings Namen einzelner
Länder und Diktatoren genannt werden.

178



Wenn die Konferenz sich auch mit derselben Eindringlichkeit von
Gewaltaktionen anderer Art, zum Beispiel denjenigen der
Guerillabewegungen distanziert, so schmälert dies nicht die politische Option
der Kirche, ihre Hinwendung zum Volk, besonders zu den Besitz- und
Rechtlosen, was notwendigerweise eine Distanzierung von der
weltlichen Macht und den gesellschaftlich einflußreichen Kreisen mit sich
bringt. Auch wenn die Dokumente von Puebla immer noch mit dem Modell

eines «dritten Weges» liebäugeln, so verfallen sie trotzdem nicht
dem Zynismus, den armen Massen einen Ausweg aus ihrem Elend durch
eine neue Kultur zu predigen. Stattdessen treten sie für die Einhaltung
der Grundrechte ein, fordern eine Land- und Sozialreform zugunsten
der Armen, beschuldigen die multinationalen Konzerne, sich auf Kosten
der Gastländer ungebührlich zu bereichern, und betonen gegenüber
dem Kapitalismus und der Ideologie der nationalen Sicherheit, daß eine
tiefgreifende Veränderung der Gesellschaft allein durch die Respektierung

der Würde aller Menschen und durch die Verkündigung der
Erlösungsbotschaft Jesu erreicht werden kann.

Daß diese Erlösungsbotschaft nicht als billige Vertröstung auf ein
Jenseits mißverstanden, sondern als Auftrag zur Befreiung des
Menschen hier und heute interpretiert wird, darf als ein Sich-Behaupten der
Theologie der Befreiung gegenüber ihren Gegnern aufgefaßt werden.
Die überall in den Dokumenten sichtbare Hinwendung zur Christologie
ist unter diesem Gesichtspunkt nur zu begrüßen: Denn jeder, der die
Praxis Jesu zu lesen versteht, wird merken, daß Jesus eher den
lateinamerikanischen Revolutionären als der Bourgeoisie zuzurechnen ist.
Die Konferenz von Puebla hat Medellin daher nicht rückgängig
gemacht, sie hat weit eher neue Aspekte seiner Verwirklichung aufgedeckt.

Literaturhinweise
Gustavo Gutierrez, Theologie der Befreiung, Mainz/München 1973
L. Miguez Bonino, Theologie im Kontext der Befreiung, Göttingen 1977
Fernando Castillo (Hrsg.), Theologie aus der Praxis des Volkes, Mainz/

München 1978
Zeitschrift «Concilium», 10. Jahrgang (1974), Heft Nr. 6
P. Hünermann/G. D.Fischer (Hrsg.), Gott im Aufbruch, Freiburg/Basel/Wien

1974
K. Rahner u. a., Befreiende Theologie, Urban 627, Stuttgart 1977
CfS-Korrespondenz 1978, u. a. mit Texten von Pablo Richard.

179


	Von Medellin bis Puebla : ein Beitrag zur Theologie der Befreiung

