Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 73 (1979)

Heft: 4

Artikel: Grundlagen einer gerechten Gesellschaft : ein Nachtrag zur Tagung
des OeRK-Zentralausschusses

Autor: Ladrach, Julia

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-142777

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-142777
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

JULIA LADRACH

Grundlagen einer gerechten Gesellschaft
Ein Nachtrag zur Tagung des OeRK-Zentralausschusses

In der Berichterstattung iiber die Sitzung des Zentralausschusses (ZA)
des Oekumenischen Rats der Kirchen (OeRK), die vom 1. bis 11. Januar
1979 in Kingston/Jamaika stattfand, waren die beiden Hauptthemen
die Debatte um das Antirassismusprogramm (resp. iiber den Beitrag
aus dem Sonderfonds an die Patriotische Front in Zimbabwe) und die
Nichtverlingerung des Anstellungsvertrags von Lukas Vischer. Ich
mochte hier die Gelegenheit benutzen, noch eine andere, mir mindestens
so wichtig scheinende Debatte zu kommentieren, nimlich diejenige iiber
den Bericht «Grundlagen einer gerechten, partizipatorischen und ver-
antwortbaren Gesellschafty, abgekiirzt JPSS nach dem englischen Titel
«Just, Participatory and Sustainable Society». (Dieser umsténdliche,
fast nicht iibersetzbare Titel gefdllt zwar niemandem, aber es wurde
eben nichts Brauchbareres gefunden.)

W. Wolf hat im EPD Nr. 3, 1979, kurz dariiber informiert, und die
Unterschiede in seiner und in meiner Beurteilung des Papiers sind
wahrscheinlich ziemlich charakteristisch fiir die verschiedenen im ZA
vertretenen Positionen.

Entstehung des JPSS-Berichts

Im Anschlufl an die Vollversammlung in Nairobi 1975 wurde JPSS
als einer der Programmschwerpunkte fiir die nichsten Jahre formuliert.
Die Diskussion lief zunichst als eine Art Selbstreflexion innerhalb der
Abteilungen des OeRK, dann wurde 1976 ein vielseitig (konfessionell
und geographisch) zusammengesetzter Ausschuf} eingesetzt unter dem
Vorsitz des Argentiniers Prof. José Miguez-Bonino, eines der Prisiden-
ten des OeRK und bekannt als Vertreter der Theologie der Befreiung.
Dieser Beratungsausschuf3 legte das Grundlagenpapier in Jamaika vor
— als Versuch, eine gemeinsame, klarere Konzeption der Aufgaben-
und Zielsetzung der OeRK-Programme zu erarbeiten und theologische
und ethische Ueberlegungen zur Begriindung anzustellen.

Die Erwartungen an den Bericht schienen mir von Anfang an sehr
verschieden, einzelne in sich auch widerspriichlich. Fiir einige entsprach
diese Grundlagenarbeit einem Bediirfnis, das aus dem eigenen gesell-
schaftlichen Engagement heraus entstand, bei anderen spiirte ich mehr
das Verlangen nach Absicherung gegen jeglichen Ideologieverdacht,
vielleicht sogar nach Richtlinien, um allzu kithne Programme besser
in den Griff zu bekommen. Oft gab es bei denselben Leuten gleich-

112



zeitig Wiinsche nach einem klaren, moglichst konkreten, theo-
logisch begriindbaren oder absicherbaren Gesellschafts- und Aktions-
modell und Aengste vor politischer und ideologischer Einseitig-
keit und billiger theologischer Rechtfertigung politischer Aktivititen
und Stellungnahmen.

Grundzuge des Berichts

— Wesentlich fir das JPSS-Papier ist der methodische Ansatz: Aus-
gangspunkt ist die geschichtliche Wirklichkeit, deren integraler Be-
standteil die Kirchen sind. Das mul} alle enttduschen, die allgemein-
und zeitlos-gliltige Aussagen erwarten. Solche «Sicherheiteny bietet das
Papier nicht, im Gegenteil, dieser Ansatz fiihrt auf das «Glatteis»
gesellschaftlicher Analyse.
— Die Beschreibung geschichtlicher Wirklichkeit erfolgt im Bericht
allerdings in relativ allgemeiner Form, mehr als Aufzahlung regional
z. T. verschiedener Ungerechtigkeiten und Probleme (Grundbesitz und
Eigentumsrechte; EinfluB von transnationalem Kapital; Menschen-
rechte im kollektiven Sinn; Befriedigung wirtschaftlicher und sozialer
Grundbediirfnisse; Ueberlebensfihigkeit/Verantwortbarkeit der Gesell-
schaft; Energie-, Rohstoff- und Technologieprobleme; Konsequenzen
aus der Doktrin nationaler Sicherheit u. a. m.). Es wird dabei weder
eine systematische Analyse und Darstellung der Klassenkdmpfe noch
eine Beschreibung z. B. nach dem Zentrum-Peripherie-Modell gemacht,
sondern diese Arbeit muB3 je in den Regionen selber gemacht werden,
allerdings immer im Hinblick auf die ganze Welt. «In allen Regionen
aber muf} den Forderungen der Verantwortbarkeit/Dauerhaftigkeit (sus-
tainability) und sozialer Gerechtigkeit, auch wenn sie z. T. im Wider-
spruch zueinander stehen, oberste - Prioritdt eingerdumt werden.»
— Der JPSS-Bericht liefert bewuf3t «weder ein Modell noch ein christ-
liches Programm fiir eine ideale Gesellschaft, ... die gerecht, partizi-
patorisch und verantwortbar organisiert wiarey», sondern er versucht die
Begriffe «Gerechtigkeity, Partizipation» und «Verantwortbarkeit» in
einen theologischen Rahmen zu stellen, sie inhaltlich etwas zu be-
schreiben und die Rolle und die Mitwirkung der Kirche zu beleuchten.
Diese Begrenzung scheint mir einerseits vom geschichtlich-prozeB-
haften Ansatz, anderseits aber auch vom eschatologischen Verstindnis
des Gottesreichs her konsequent. Trotzdem hat sie das Papier weder
vor der Kritik unkonkret zu sein, noch vor dem Ideologieverdacht, noch
vor dem Vorwurf eines unkritischen Messianismus geschiitzt.
— Bei der Beschreibung geschichtlicher Wirklichkeit wird festgestellt,
daB das Volk «nicht mit einer Stimmey» spricht. Trotzdem wird das
Volk als Subjekt des Kampfes um Verdnderung angesehen. Dieser

L3



scheinbare Widerspruch wird geklidrt mit einer Abgrenzung von einem
totalitdren populistischen Verstindnis von «Volk». «Das Volk wird
definiert anhand seiner jeweiligen geschichtlichen und kulturellen
Grundlagen im allgemeinen und als Element einer von bestehenden
Macht-, Staats-, Klassen- und Kastenstrukturen etc. gekennzeichneten
Gesellschaftsordnung im besonderen. . . . In biblisch-messianischer Sicht
sind das Volk die Armen, die Kranken, die Notleidenden, die weder
Macht noch Stimme haben . . .»

— Ebenso wesentlich wie der Ansatzpunkt bei der geschichtlichen
Wirklichkeit ist der dialektische Ansatz fiir die Beschreibung der Be-
ziehung zwischen gesellschaftlichem Engagement und der VerheiBBung
des messianischen Reichs: Es besteht ein dialektisches Verhéltnis zwi-
schen der Verwirklichung des messianischen Reiches in Jesus Christus
und dem verheiflenen Reich der Zukunft. Durch Christus ist die Ma-
terialisation des Reiches Gottes eingeleitet worden. Reich Gottes ist
«keine futuristische oder spirituelle Fiucht, aber es ist noch nicht erfiillt
und kann auch in der Geschichte nicht erfiillt werden.» Sehr ausgewo-
gen wird weiter formuliert: ¢Warten ohne Handeln hieBe Verleugnung
der historischen Ankunft Christi. Handeln ohne Warten jedoch hieBle
Verleugnung der Wiederkunft Christi.» Interessant ist auch die Ein-
beziehung der Trinitdt: «Der Geist Gottes verbindet Geschichte und
Eschatologie, Glaube und Hoffnung. So werden wir beseelt durch eine
Einheit, die durch Spannung gekennzeichnet ist und die Einheit und
Spannung des trinitarischen Lebens Gottes widerspiegelt.»

Es besteht ebenfalls ein dialektisches Verhéltnis zwischen der Uni-

versalitit des Reiches Gottes, die alle Menschen «in die Dynamik auf
das messianische Reich hiny einbezieht, und dem spezifisch Christlichen
des Reiches, woraus allerdings kein Monopol der Christen fiir das
Engagement fiir eine gerechte Gesellschaft abgeleitet werden kann,
wohl aber «ein besonderer Ruf zum Gehorsam» an sie ergangen ist.
— Auf dem Hintergrund dieses dialektischen Verstdndnisses des mes-
sianischen Reichs wird dann auch Gerechtigkeit als messianische Ka-
tegorie verstanden (Gerechtigkeit als Gottes Wille und VerheiBung).
Die Frage nach der Beziehung zwischen Gerechtigkeit als messiani-
scher Kategorie und geschichtlichen Bemiihungen um Gerechtigkeit
wird nicht beantwortet, da keine eindeutige und einheitliche Antwort
gefunden worden ist. Immerhin wird darauf verwiesen, daB sich Gottes
VerheiBung und Treue manifestiert hat in der Exodusgeschichte, der
Lebensordnung des alten Israel, der Riickkehr aus dem Exil. Gerech-
tigkeit ist in diesem Kontext das «Kriterium fiir die Beziehung des
einzelnen und der Gemeinschaft zu Gotty.

Partizipation wird dargestellt als Voraussetzung und Kriterium fiir
soziale Gerechtigkeit und es wird speziell darauf hingewiesen, daf3 die

114



Forderung nach uneingeschrinkter Partizipation auch fiir die Kirchen
gilt.

Das Postulat der Verantwortbarkeit ist Ausdruck davon, daf3 wir
«Gottes Erde als gemeinsames FErbe erhalten haben, nicht als das
Privileg einiger weniger zur Enttduschung und Verzweiflung der iib-
rigen».

— Die Kirchen stehen mitten in dieser geschichtlichen Wirklichkeit und
konnen sich nicht auf einen Beobachterposten zuriickziehen, sondern
oft spiegelt sich die Krise der Gesellschaft auch in den Kirchen wider.
Der Bericht begniigt sich dann mit einer Aufzdhlung von kirchlichen
Haltungen dem Kampf um eine gerechte Gesellschaft gegeniiber, die
in die offene Frage miindet: «Wie konnen die Kirchen zu einem ge-
meinsamen Verstdndnis der geschichtlichen Wirklichkeit gelangen und

. entscheidend an den Verdnderungsbestrebungen teilhaben?» Ohne
direkt gegen gewisse kirchliche Haltungen Stellung zu beziehen, wird
als Ziel des JPSS-Programmschwerpunkts genannt, «da sich die Chri-
sten aktiv an dem Prozel3 der geschichtlichen Veridnderung der Gesell-

schaft beteiligen .. .»

Zur Diskussion des Berichts im ZA

Meine erste Reaktion war, daf3 ich bedauerte,

— daB erstens der Bericht sehr stark in theologischen Kategorien bleibt
und nicht direkter Bezug nimmt auf die politische Diskussion um
Sozialismus—Kapitalismus, denn ich glaube, daf3 die je vorhande-
nen politischen Vorverstindnisse im ZA ausdriicklich diskutiert
werden miif3ten;

— daB zweitens nicht konkreter Bezug genommen wurde auf existie-
rende Programme und Studien des OeRK.

Was mir gefiel, waren der methodische Ansatz und das prozeBhafte,

dialektische Denken, die sich ziemlich konsequent durch das ganze

Papier hindurch ziehen, und die mir trotz aller Abstraktheit zeigen,

daf} der Ausgangspunkt eben auch die eigene Betroffenheit durch die

zunehmende Ungerechtigkeit in der Welt ist.

Im Verlauf der Diskussion habe ich mich immer stirker in der
Position gefunden, den Bericht nur noch zu verteidigen, denn es kamen
sehr viele recht vorwurfsvolle und ablehnende Voten. Ich mochte kurz
einige davon kommentieren:

— Im Bericht werde zu wenig unterschieden zwischen menschlicher
und gottlicher Gerechtigkeit, ja zwischen Geschichte und Escha-
tologie tiberhaupt.

Diese Kritik kam vor allem von lutheranischer Seite. Dahinter steckt

natiirlich ein ganz anderer theologischer Ansatz (Zwei-Reiche-Lehre)

115



als im Bericht. Mir scheint vor allem der Standort, von dem aus Theo-
logie betriecben wird, verschieden. Wiahrend der Bericht ausgeht von
den Veridnderungskdmpfen und der geschichtlichen Wirklichkeit, und
Theologie aus dem BewuBtsein eigener Verflochtenheit und Betroffen-
heit betrieben wird, ist demgegeniiber Theologie, die unterscheiden will
zwischen menschlicher und gottlicher Gerechtigkeit, versucht, sich selber
immer etwas aullerhalb zu stellen und irgendwo doch auch selber dann
zu entscheiden, was jetzt gottlich und was menschlich ist, auch wenn
diese Unterscheidung nur auf einer abstrakt theologischen Ebene po-
stuliert wird.

Die Kritik verkennt m. E. etwas vom Zentralsten im Bericht, nim-
lich die ganze dialektische Spannung zwischen der geschichtlichen und
eschatologischen Wirklichkeit des messianischen Reiches. Diese Span-
nung laBt sich nicht auflésen in zwei Bereiche und sie erlaubt einer-
seits auch nicht unser Streben nach Gerechtigkeit mit der Verwirkli-
chung des Reiches Gottes zu identifizieren, wihrend andererseits klar-
gestellt wird, dal3 Gerechtigkeit Gottes Wille und Verheiflung ist.

— Elemente wie «Siinde», «Demut», «BuBBe» usw. wiirden im Bericht
zu wenig beachtet.
Fiir mich kommt im Bericht so deutlich heraus, daf3 hinter allen Po-
stulaten von Gerechtigkeit, Partizipation und Verantwortbarkeit das
«Mitleiden» an bestehender Ungerechtigkeit und Erniedrigung von Men-
schen steht — auch als Ausdruck von Stinde —, dafl mir diese Kritik
recht hohnisch vorgekommen ist, aus einer recht satten Position, von
oben herab. Mir kommt da auch das Votum einer Siidafrikanerin in
Erinnerung, die, nachdem sie eine ganze Reihe von Kritikern (vor allem
aus reichen Landern) angehort hat, aufgestanden ist und gefragt hat,
ob sie denn nicht die Stimmen der Basisgemeinden und die Leiden
des Volkes horten, die fiir sie so deutlich den Hintergrund des Berichts
darstellten? Die Kirchen haben iiber Jahrhunderte das Volk klein,
mickrig und duldsam gemacht. Im Bericht werden sie nun aufgefordert,
sich aktiv an der Verdnderung zu beteiligen und so Macht auszuiiben,
daB} sie durch die Verkiindigung den Menschen Kraft und Stérke geben.
— Der Bericht sei triumphalistisch, fortschrittsglaubig und vertrete
einen naiven Messianismus (ein Vergleich mit Thomas Miintzer
blieb auch nicht aus).
Der Bericht betont zwar stark die Notwendigkeit von Veridnderung und
die Hoffnung auf eine neue Schopfumg, aber nie als Ausdruck eines
historischen Determinismus. Mit Miflerfolgen und Riickschligen wird
gerechnet, und es ist klar, dal die Kirche und wir Christen den Auf-
trag haben, Solidaritidt «in der Gestalt eines Knechts» zu liben. Im
iibrigen grenzt sich der Bericht so oft ab von einem «sidkularem Messia-

116



nismus», daB ich versucht bin, den Kritikern zu unterstellen, den Be-

richt nicht ganz verstehen zu wollen.

— Der Bericht hdtte ebenso in «gewissen» politischen Gremien ver-
faBt werden konnen und einige Theologen hidtten dann noch ihr
Vokabular dazu geliefert.

Der Verdacht, daB} der Bericht ¢marxistisch inspirierty sei, wurde immer
nur indirekt formuliert und wurde auch nie offen diskutiert, was meiner
Meinung nach notig gewesen wire. Das liegt schon auch am Bericht,
der zwar Kritik iibt an Produktions- und Arbeitsmarktstrukturen, die
sich bislang an den Interessen der Privatwirtschaft orientierten, aber
nirgends ausdriicklich Bezug nimmt auf Auseinandersetzungen zwi-
schen kapitalistischen und sozialistischen Optionen. Diese Diskussion
ist noch recht stark tabuisiert in diesem kirchlichen Gremium, und ich
bin immer etwas erschrocken zu sehen, fiir wie viele Marxismus einfach
ein rotes Tuch ist, mit dem man auch nicht in eine kritische Ausein-
andersetzung tritt.

Der ZA beschloB3 denn auch, den Bericht nicht groB an die Kirchen
weiterzugeben zur Diskussion, wie urspriinglich vorgesehen. Die Ortho-
doxen hatten vor allem theologische Einwinde, Vertretern aus der
Dritten Welt war der Bericht z. T. zu abstrakt, und Vertreter vor allem
aus Europa und Nordamerika erhoben die oben erwdhnten Vorwiirfe.
Ausschlaggebend fiir diesen Entscheid war fiir viele, daB3 sie befiirch-
teten, das Image des OeRK als «kommunistisch unterwanderte» Or-
ganisation werde verstirkt und sie miiliten dann einmal mehr dafiir
gerade stehen. Ich denke mir allerdings, daB3, wenn alle Vertreter die
Anliegen des JPSS-Berichts teilen wiirden, dieser eine fruchtbare Dis-
kussion auslosen konnte. Sehr nachdenklich gestimmt hat mich auch,
daB einige dem Bericht die theologische Qualifikation absprechen. Als
Mafstab theologischer Qualitit nechmen sie die «Hoffnung-Studie» von
«Glaube und Kirchenverfassung», wo Lukas Vischer Direktor ist. Auch
W. Wolf hat sich im EPD dieser Betrachtungsweise angeschlossen. So
aber kann kaum eine fruchtbare Auseinandersetzung gefiihrt werden.

Konnen die reichen Kirchen des Nordens gegeniiber den armen des Siidens

allein mit Almosen ausgleichen, was inzwischen als Mechanismus der Aus-

beutung, der strukturellen Ungerechtigkeit erkannt ist? Solange der Versuch

der Theologie, sich durch eine Analyse der Weltsituation {iber ihre Ausgangs-

lage zu vergewissern, als ’global’ kritisiert und als Tarnmandver fiir fremde

Interessen verdédchtigt wird, solange wird es in der Kirche nicht einmal ein
BewuBtsein von der Tragweite dieser Probleme geben,

(Joahnn Baptist Metz, Gtaube in Geschichte und Gesellschaft, Mainz 1977, S. 68)

117



	Grundlagen einer gerechten Gesellschaft : ein Nachtrag zur Tagung des OeRK-Zentralausschusses

