
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 73 (1979)

Heft: 4

Artikel: Grundlagen einer gerechten Gesellschaft : ein Nachtrag zur Tagung
des OeRK-Zentralausschusses

Autor: Lädrach, Julia

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-142777

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-142777
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


JULIA LÄDRACH

Grundlagen einer gerechten Gesellschaft
Ein Nachtrag zur Tagung des OeRK-Zentralausschusses

In der Berichterstattung über die Sitzung des Zentralausschusses (ZA)
des Oekumenischen Rats der Kirchen (OeRK), die vom 1. bis 11. Januar
1979 in Kingston/Jamaika stattfand, waren die beiden Hauptthemen
die Debatte um das Antirassismusprogramm (resp. über den Beitrag
aus dem Sonderfonds an die Patriotische Front in Zimbabwe) und die
NichtVerlängerung des Anstellungsvertrags von Lukas Vischer. Ich
möchte hier die Gelegenheit benutzen, noch eine andere, mir mindestens
so wichtig scheinende Debatte zu kommentieren, nämlich diejenige über
den Bericht «Grundlagen einer gerechten, partizipatorischen und
verantwortbaren Gesellschaft», abgekürzt JPSS nach dem englischen Titel
«Just, Participatory and Sustainable Society». (Dieser umständliche,
fast nicht übersetzbare Titel gefällt zwar niemandem, aber es wurde
eben nichts Brauchbareres gefunden.)

W. Wolf hat im EPD Nr. 3, 1979, kurz darüber informiert, und die
Unterschiede in seiner und in meiner Beurteilung des Papiers sind
wahrscheinlich ziemlich charakteristisch für die verschiedenen im ZA
vertretenen Positionen.

Entstehung des JPSS-Berichts

Im Anschluß an die Vollversammlung in Nairobi 1975 wurde JPSS
als einer der Programmschwerpunkte für die nächsten Jahre formuliert.
Die Diskussion lief zunächst als eine Art Selbstreflexion innerhalb der
Abteilungen des OeRK, dann wurde 1976 ein vielseitig (konfessionell
und geographisch) zusammengesetzter Ausschuß eingesetzt unter dem
Vorsitz des Argentiniers Prof. José Miguez-Bonino, eines der Präsidenten

des OeRK und bekannt als Vertreter der Theologie der Befreiung.
Dieser Beratungsausschuß legte das Grundlagenpapier in Jamaika vor
— als Versuch, eine gemeinsame, klarere Konzeption der Aufgaben-
und Zielsetzung der OeRK-Programme zu erarbeiten und theologische
und ethische Ueberlegungen zur Begründung anzustellen.

Die Erwartungen an den Bericht schienen mir von Anfang an sehr
verschieden, einzelne in sich auch widersprüchlich. Für einige entsprach
diese Grundlagenarbeit einem Bedürfnis, das aus dem eigenen
gesellschaftlichen Engagement heraus entstand, bei anderen spürte ich mehr
das Verlangen nach Absicherung gegen jeglichen Ideologieverdacht,
vielleicht sogar nach Richtlinien, um allzu kühne Programme besser
in den Griff zu bekommen. Oft gab es bei denselben Leuten gleich-

112



zeitig Wünsche nach einem klaren, möglichst konkreten,
theologisch begründbaren oder absicherbaren Gesellschafts- und Aktionsmodell

und A e n g s t e vor politischer und ideologischer Einseitigkeit
und billiger theologischer Rechtfertigung politischer Aktivitäten

und Stellungnahmen.

Grundzüge des Berichts

— Wesentlich für das JPSS-Papier ist der methodische Ansatz:
Ausgangspunkt ist die geschichtliche Wirklichkeit, deren integraler
Bestandteil die Kirchen sind. Das muß alle enttäuschen, die allgemein-
und zeitlos-gültige Aussagen erwarten. Solche «Sicherheiten» bietet das
Papier nicht, im Gegenteil, dieser Ansatz führt auf das «Glatteis»
gesellschaftlicher Analyse.
— Die Beschreibung geschichtlicher Wirklichkeit erfolgt im Bericht
allerdings in relativ allgemeiner Form, mehr als Aufzählung regional
z. T. verschiedener Ungerechtigkeiten und Probleme (Grundbesitz und
Eigentumsrechte; Einfluß von transnationalem Kapital; Menschenrechte

im kollektiven Sinn; Befriedigung wirtschaftlicher und sozialer
Grundbedürfnisse; Ueberlebensfähigkeit/Verantwortbarkeit der Gesellschaft;

Energie-, Rohstoff- und Technologieprobleme; Konsequenzen
aus der Doktrin nationaler Sicherheit u. a. m.). Es wird dabei weder
eine systematische Analyse und Darstellung der Klassenkämpfe noch
eine Beschreibung z. B. nach dem Zentrum-Peripherie-Modell gemacht,
sondern diese Arbeit muß je in den Regionen selber gemacht werden,
allerdings immer im Hinblick auf die ganze Welt. «In allen Regionen
aber muß den Forderungen der Verantwortbarkeit/Dauerhaftigkeit (sus-
tainability) und sozialer Gerechtigkeit, auch wenn sie z. T. im Widerspruch

zueinander stehen, oberste Priorität eingeräumt werden.»
— Der JPSS-Bericht liefert bewußt «weder ein Modell noch ein christliches

Programm für eine ideale Gesellschaft, die gerecht, partizi-
patorisch und verantwortbar organisiert wäre», sondern er versucht die
Begriffe «Gerechtigkeit», «Partizipation» und «Verantwortbarkeit» in
einen theologischen Rahmen zu stellen, sie inhaltlich etwas zu
beschreiben und die Rolle und die Mitwirkung der Kirche zu beleuchten.

Diese Begrenzung scheint mir einerseits vom geschichtlich-prozeßhaften

Ansatz, anderseits aber auch vom eschatologischen Verständnis
des Gottesreichs her konsequent. Trotzdem hat sie das Papier weder
vor der Kritik unkonkret zu sein, noch vor dem Ideologieverdacht, noch
vor dem Vorwurf eines unkritischen Messianismus geschützt.
— Bei der Beschreibung geschichtlicher Wirklichkeit wird festgestellt,
daß das Volk «nicht mit einer Stimme» spricht. Trotzdem wird das
Volk als Subjekt des Kampfes um Veränderung angesehen. Dieser

113



scheinbare Widerspruch wird geklärt mit einer Abgrenzung von einem
totalitären populistischen Verständnis von «Volk». «Das Volk wird
definiert anhand seiner jeweiligen geschichtlichen und kulturellen
Grundlagen im allgemeinen und als Element einer von bestehenden
Macht-, Staats-, Klassen- und Kastenstrukturen etc. gekennzeichneten
Gesellschaftsordnung im besonderen. In biblisch-messianischer Sicht
sind das Volk die Armen, die Kranken, die Notleidenden, die weder
Macht noch Stimme haben ...»
— Ebenso wesentlich wie der Ansatzpunkt bei der geschichtlichen
Wirklichkeit ist der dialektische Ansatz für die Beschreibung der
Beziehung zwischen gesellschaftlichem Engagement und der Verheißung
des messianischen Reichs: Es besteht ein dialektisches Verhältnis
zwischen der Verwirklichung des messianischen Reiches in Jesus Christus
und dem verheißenen Reich der Zukunft. Durch Christus ist die
Materialisation des Reiches Gottes eingeleitet worden. Reich Gottes ist
«keine futuristische oder spirituelle Flucht, aber es ist noch nicht erfüllt
und kann auch in der Geschichte nicht erfüllt werden.» Sehr ausgewogen

wird weiter formuliert: «Warten ohne Handeln hieße Verleugnung
der historischen Ankunft Christi. Handeln ohne Warten jedoch hieße
Verleugnung der Wiederkunft Christi.» Interessant ist auch die
Einbeziehung der Trinität: «Der Geist Gottes verbindet Geschichte und
Eschatologie, Glaube und Hoffnung. So werden wir beseelt durch eine
Einheit, die duroh Spannung gekennzeichnet ist und die Einheit und
Spannung des trinitarischen Lebens Gottes widerspiegelt.»

Es besteht ebenfalls ein dialektisches Verhältnis zwischen der
Universalität des Reiches Gottes, die alle Menschen «in die Dynamik auf
das messianische Reich hin» einbezieht, und dem spezifisch Christlichen
des Reiches, woraus allerdings kein Monopol der Christen für das
Engagement für eine gerechte Gesellschaft abgeleitet werden kann,
wohl aber «ein besonderer Ruf zum Gehorsam» an sie ergangen ist.
— Auf dem Hintergrund dieses dialektischen Verständnisses des
messianischen Reichs wird dann auch Gerechtigkeit als messianische
Kategorie verstanden (Gerechtigkeit als Gottes Wille und Verheißung).
Die Frage nach der Beziehung zwischen Gerechtigkeit als messiani-
scher Kategorie und geschichtlichen Bemühungen um Gerechtigkeit
wird nicht beantwortet, da keine eindeutige und einheitliche Antwort
gefunden worden ist. Immerhin wird darauf verwiesen, daß sich Gottes
Verheißung und Treue manifestiert hat in der Exodusgeschichte, der
Lebensordnung des alten Israel, der Rückkehr aus dem Exil. Gerechtigkeit

ist in diesem Kontext das «Kriterium für die Beziehung des
einzelnen und der Gemeinschaft zu Gott».

Partizipation wird dargestellt als Voraussetzung und Kriterium für
soziale Gerechtigkeit und es wird speziell darauf hingewiesen, daß die

114



Forderung nach uneingeschränkter Partizipation auch für die Kirchen
gilt.

Das Postulat der Verantwortbarkeit ist Ausdruck davon, daß wir
«Gottes Erde als gemeinsames Erbe erhalten haben, nicht als das
Privileg einiger weniger zur Enttäuschung und Verzweiflung der
übrigen».

— Die Kirchen stehen mitten in dieser geschichtlichen Wirklichkeit und
können sich nicht auf einen Beobachterposten zurückziehen, sondern
oft spiegelt sich die Krise der Gesellschaft auch in den Kirchen wider.
Der Bericht begnügt sich dann mit einer Aufzählung von kirchlichen
Haltungen dem Kampf um eine gerechte Gesellschaft gegenüber, die
in die offene Frage mündet: «Wie können die Kirchen zu einem
gemeinsamen Verständnis der geschichtlichen Wirklichkeit gelangen und

entscheidend an den Veränderungsbestrebungen teilhaben?» Ohne
direkt gegen gewisse kirchliche Haltungen Stellung zu beziehen, wird
als Ziel des J PSS-Programmschwerpunkts genannt, «daß sich die Christen

aktiv an dem Prozeß der geschichtlichen Veränderung der Gesellschaft

beteiligen ...»

Zur Diskussion des Berichts im ZA
Meine erste Reaktion war, daß ich bedauerte,
— daß erstens der Bericht sehr stark in theologischen Kategorien bleibt

und nicht direkter Bezug nimmt auf die politische Diskussion um
Sozialismus—Kapitalismus, denn ich glaube, daß die je vorhandenen

politischen Vorverständnisse im ZA ausdrücklich diskutiert
werden müßten;

— daß zweitens nicht konkreter Bezug genommen wurde auf existie¬
rende Programme und Studien des OeRK.

Was mir gefiel, waren der methodische Ansatz und das prozeßhafte,
dialektische Denken, die sich ziemlich konsequent durch das ganze
Papier hindurch ziehen, und die mir trotz aller Abstraktheit zeigen,
daß der Ausgangspunkt eben auch die eigene Betroffenheit durch die
zunehmende Ungerechtigkeit in der Welt ist.

Im Verlauf der Diskussion habe ich mich immer stärker in der
Position gefunden, den Bericht nur noch zu verteidigen, denn es kamen
sehr viele recht vorwurfsvolle und ablehnende Voten. Ich möchte kurz
einige davon kommentieren:
— Im Bericht werde zu wenig unterschieden zwischen menschlicher

und göttlicher Gerechtigkeit, ja zwischen Geschichte und Eschatologie

überhaupt.
Diese Kritik kam vor allem von lutheranischer Seite. Dahinter steckt
natürlich ein ganz anderer theologischer Ansatz (Zwei-Reiche-Lehre)

115



als im Bericht. Mir scheint vor allem der Standort, von dem aus Theologie

betrieben wird, verschieden. Während der Bericht ausgeht von
den Veränderungskämpfen und der geschichtlichen Wirklichkeit, und
Theologie aus dem Bewußtsein eigener Verflochtenheit und Betroffenheit

betrieben wird, ist demgegenüber Theologie, die unterscheiden will
zwischen menschlicher und göttlicher Gerechtigkeit, versucht, sich selber
immer etwas außerhalb zu stellen und irgendwo doch auch selber dann
zu entscheiden, was jetzt göttlich und was menschlich ist, auch wenn
diese Unterscheidung nur auf einer abstrakt theologischen Ebene
postuliert wird.

Die Kritik verkennt m. E. etwas vom Zentralsten im Bericht, nämlich

die ganze dialektische Spannung zwischen der geschichtlichen und
eschatologischen Wirklichkeit des messianischen Reiches. Diese Spannung

läßt sich nicht auflösen in zwei Bereiche und sie erlaubt einerseits

auch nicht unser Streben nach Gerechtigkeit mit der Verwirklichung

des Reiches Gottes zu identifizieren, während andererseits
klargestellt wird, daß Gerechtigkeit Gottes Wille und Verheißung ist.
— Elemente wie «Sünde», «Demut», «Buße» usw. würden im Bericht

zu wenig beachtet.
Für mich kommt im Bericht so deutlich heraus, daß hinter allen Po-
stulaten von Gerechtigkeit, Partizipation und Verantwortbarkeit das
«Mitleiden» an bestehender Ungerechtigkeit und Erniedrigung von
Menschen steht — auch als Ausdruck von Sünde —, daß mir diese Kritik
recht höhnisch vorgekommen ist, aus einer recht satten Position, von
oben herab. Mir kommt da auch das Votum einer Südafrikanerin in
Erinnerung, die, nachdem sie eine ganze Reihe von Kritikern (vor allem
aus reichen Ländern) angehört hat, aufgestanden ist und gefragt hat,
ob sie denn nicht die Stimmen der Basisgemeinden und die Leiden
des Volkes hörten, die für sie so deutlich den Hintergrund des Berichts
darstellten? Die Kirchen haben über Jahrhunderte das Volk klein,
mickrig und duldsam gemacht. Im Bericht werden sie nun aufgefordert,
sich aktiv an der Veränderung zu beteiligen und so Macht auszuüben,
daß sie durch die Verkündigung den Menschen Kraft und Stärke geben.
— Der Bericht sei triumphalistisch, fortschrittsgläubig und vertrete

einen naiven Messianismus (ein Vergleich mit Thomas Müntzer
blieb auch nicht aus).

Der Bericht betont zwar stark die Notwendigkeit von Veränderung und
die Hoffnung auf eine neue Schöpfung, aber nie als Ausdruck eines
historischen Determinismus. Mit Mißerfolgen und Rückschlägen wird
gerechnet, und es ist klar, daß die Kirche und wir Christen den Auftrag

haben, Solidarität «in der Gestalt eines Knechts» zu üben. Im
übrigen grenzt sich der Bericht so oft ab von einem «säkularem Messia-

116



nismus», daß ich versucht bin, den Kritikern zu unterstellen, den
Bericht nicht ganz verstehen zu wollen.
— Der Bericht hätte ebenso in «gewissen» politischen Gremien ver¬

faßt werden können und einige Theologen hätten dann noch ihr
Vokabular dazu geliefert.

Der Verdacht, daß der Bericht «marxistisch inspiriert» sei, wurde immer
nur indirekt formuliert und wurde auch nie offen diskutiert, was meiner
Meinung nach nötig gewesen wäre. Das liegt schon auch am Bericht,
der zwar Kritik übt an Produktions- und Arbeitsmarktstrukturen, die
sich bislang an den Interessen der Privatwirtschaft orientierten, aber
nirgends ausdrücklich Bezug nimmt auf Auseinandersetzungen
zwischen kapitalistischen und sozialistischen Optionen. Diese Diskussion
ist noch recht stark tabuisiert in diesem kirchlichen Gremium, und ich
bin immer etwas erschrocken zu sehen, für wie viele Marxismus einfach
ein rotes Tuch ist, mit dem man auch nicht in eine kritische
Auseinandersetzung tritt.

Der ZA beschloß denn auch, den Bericht nicht groß an die Kirchen
weiterzugeben zur Diskussion, wie ursprünglich vorgesehen. Die Orthodoxen

hatten vor allem theologische Einwände, Vertretern aus der
Dritten Welt war der Bericht z. T. zu abstrakt, und Vertreter vor allem
aus Europa und Nordamerika erhoben die oben erwähnten Vorwürfe.
Ausschlaggebend für diesen Entscheid war für viele, daß sie befürchteten,

das Image des OeRK als «kommunistisch unterwanderte»
Organisation werde verstärkt und sie müßten dann einmal mehr dafür
gerade stehen. Ich denke mir allerdings, daß, wenn alle Vertreter die
Anliegen des JPSS-Berichts teilen würden, dieser eine fruchtbare
Diskussion auslösen könnte. Sehr nachdenklich gestimmt hat mich auch,
daß einige dem Bericht die theologische Qualifikation absprechen. Als
Maßstab theologischer Qualität nehmen sie die «Hoffnung-Studie» von
«Glaube und Kirchenverfassung», wó Lukas Vischer Direktor ist. Auch
W. Wolf hat sich im EPD dieser Betrachtungsweise angeschlossen. So
aber kann kaum eine fruchtbare Auseinandersetzung geführt werden.

Können die reichen Kirchen des Nordens gegenüber den armen des Südens
allein mit Almosen ausgleichen, was Inzwischen als Mechanismus der
Ausbeutung, der strukturellen Ungerechtigkeit erkannt ist? Solange der Versuch
der Theologie, sich durch eine Analyse der Weitsituation über ihre Ausgangslage

zu vergewissern, als 'global' kritisiert und als Tarnmanöver für fremde
Interessen verdachtigt wird, solange wird es in der Kirche nicht einmal ein

Bewußtsein von der Tragweite dieser Probleme geben.
(Joahnn Baptist Metz, Glaube in Geschichte und Gesellschaft, Mainz 1977, S. 68)

117


	Grundlagen einer gerechten Gesellschaft : ein Nachtrag zur Tagung des OeRK-Zentralausschusses

