
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 73 (1979)

Heft: 4

Artikel: Evolution und Revolution in biblischer Sicht

Autor: Rasker, Albert J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-142775

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-142775
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— Zum Beispiel Befreiung. Befreiung aller irgendwie Gebundenen,
sei dies politisch oder persönlich, offen oder verborgen. Befreiung,
weil volle Gemeinschaft nur unter Freien möglich ist.

Gemeinschaft — Brüderlichkeit, Schwesterlichkeit ¦— als der wesentliche

Inhalt von Ostern? Die Ostergeschichte, über die wir nachgedacht
haben, halte ich jedenfalls für weit überzeugender als die Geschichte
vom leeren Grab. Das Leben dieser Gemeinde zeigt mir, daß für sie
Jesus nicht tot war, sondern mächtig wirkte in ihrem Glauben, ihrer
Hoffnung und Liebe, daß er lebte in ihrer Gemeinschaft. Das ist Ostern.

«Wir wissen, daß wir aus dem Tod ins Leben hinübergegangen
sind, weil wir uns lieben als Brüder. Wer nicht liebt, bleibt im Tode.»

(Predigt vom 26. März 1978 in Lengnau)

ALBERT J. RASKER

Evolution und Revolution
in biblischer Sicht

Die wesentlichen Aenderungen und Erneuerungen in der Geschichte der
Menschheit treten bisweilen nicht allmählich, sondern stoßweise ein.
Man kann sie mit dem Durchbruch eines Dammes vergleichen, der die
angestauten Wassermassen nicht länger aufhalten kann. Die fälligen
gesellschaftlichen Aenderungen setzen sich dann mit unaufhaltsamer
Gewalt durah. Der Nachholbedarf an Evolution bricht sich revolutionär

Bahn. Eine Vorform liegt schon der Entwicklung alles Lebendigen
zugrunde, wo rasche Aenderungen sprunghaft eingeleitet werden. Auch
der Mensch als Naturprodukt ist einmal so entstanden. Für ihn als
gesellschaftliches und vernunftbegabtes Wesen ist aber charakteristisch,
daß er nicht so sehr Objekt oder Produkt, sondern auch Subjekt seiner
Enwicklung ist, daß er also an seiner eigenen sich fortsetzenden
Menschwerdung arbeitet.

Nach Hannah Arendt ist das Wesentliche in der Evolution-Revolution

die Vermehrung der Freiheit. Willem F. Wertheim sieht in der
Evolution-Revolution die «fortschreitende Emanzipation aller
Benachteiligten, aller Zurückgebliebenen, sowohl einzelner Menschen
als auch Gruppen und Völker». Vergessen wir dabei nicht den von Karl
Marx schon am Anfang seiner literarischen Tätigkeit formulierten
«kategorischen Imperativ, alle Verhältnisse umzuwerfen, in denen der
Mensch ein erniedrigtes, ein geknechtetes, ein verlassenes, ein verächtliches

Wesen ist».

100



Biblische Einsichten und Ausblicke

Obgleich wir uns bewußt sind, daß Karl Marx sich mit seinem
«kategorischen Imperativ» gegen die ihm faktisch bekannte Form der christlichen

Religion kehrte, wollen wir doch nicht vergessen, uns bei dieser
Anklage gegen die Wirklichkeit der Religion auf ihre eigentliche und
ursprüngliche Wahrheit zu besinnen. Wir denken zum Beispiel an
Psalm 146, in welchem Jakobs Gott gelobt wird nicht nur als der Schöpfer

des Himmels und der Erde, sondern unabtrennbar davon auch als
derjenige, der ewig Treue hält, Recht schafft denen, die Gewalt leiden,
der die Hungrigen speist, die Gefangenen befreit, die Witwen und Waisen

erhält, kurz rettende Gerechtigkeit übt für alle, die nicht imstande
sind, sich selber zu helfen. Es besteht zwischen seiner Erhabenheit als
Schöpfer und seiner Herablassung zu allen Entrechteten kein Uebergang,

keine Zwischeninstanz, beide sind untrennbar verbunden.
So ist der biblische Glaube an Gott der Glaube an seine rettende

Aktivität. Gott ist nicht ein «höchstes Wesen», das oberhalb der Welt
«existiert», sondern derjenige, der immer Neues tut auf der Erde, der
Menschen und menschliche Verhältnisse in Bewegung setzt, auf
Befreiung, Gerechtigkeit und Zukunft hin. Ueber jeden dieser drei
Grundbegriffe ein paar Worte zur Erläuterung:

Befreiung. Es ist wesentlich, daß der Begriff «Freiheit», welcher
einen Zustand andeutet, in der Bibel sehr wenig vorkommt, dagegen der
dynamische Begriff der «Befreiung» umsomehr. Die biblische
Geschichte beginnt mit einer Revolution, dem befreienden Aufstand eines
Sklavenvolkes gegen den als göttlich verehrten König eines mächtigen
Weltreiches. Diese Befreiungsgeschichte gehört zum zentralen Credo
des Alten Testaments. Gerechtigkeit. Sie ist im Alten Testament immer
heilbringende, rettende, Gerechtigkeit, justitia salvifica; Gott ist
derjenige, der das Recht der Armen, Unterdrückten, Ausgebeuteten zur
Geltung bringt. «Hier ist nicht eine Gerechtigkeit, welche mit
verbundenen Augen um das Gleichgewicht besorgt ist. Sie sieht auf die
Reichen und wirft ihr Schwert gegen sie.» (Normann H. Snaith)
Zukunft Der Glaube an diesen Gott ist immer Glaube an seine
Zukunft, welche auch eine Zukunft für die Menschen sein wird, in welcher
«das Recht fluten wird wie Wasser und die Gerechtigkeit wie ein
starker Strom» (Amps 5, 24). Gerechtigkeit und Friede werden sich
begrüßen, ein immer wiederkehrendes Thema bei Israels Propheten.

Absichtlich habe ich mich auf das Alte Testament berufen, weil
nach meiner Ueberzeugung alle wesentlichen Grundbegriffe der
biblischen Offenbarung darin enthalten sind. Wenn wir uns darin üben, das
Neue Testament vom Alten her zu verstehen, wird auch einsichtig, wie
sich in ihm dieselbe Linie fortsetzt. In Jesus ist «das Gesetz erfüllt»,

101



vom Anfang der Evangeliengeschichte (zum Beispiel Luk. 1, 51-55;
4, 18-21) bis zum Ende der Apokalypse (21, 1-8). Das Verstehen des
Neuen Testaments vom Alten her ist auch deshalb wichtig, weil damit
einer «Vergeistigung» der Bibel, als ob es in ihr im wesentüchen nur um
die Seele und eine nachzeitliche oder überweltliche Seligkeit gehe,
vorgebeugt wird.

Es ist denn auch rechtens, daß sich in unserer Zeit eine «Theologie

der Hoffnung» entwickelt hat, in welcher merkwürdigerweise der
marxistische Interpret Ernst Bloch und der evangelische Theologe
Jürgen Moltmann weite Wege zusammen gehen, und eine «Theologie
der Befreiung», welche, ausgehend von Lateinamerika, sich auch in
Europa in weiten Kreisen Gehör verschafft.

Das Mißverständnis der Kirchen und des Christentums

Das waren die Ursprünge, aus welchen das Christentum einmal
angefangen hat als eine radikale Erneuerungsbewegung in der hellenistischen
Welt, im Wissen um eine neue Gerechtigkeit und Brüderlichkeit,
im Wissen um eine radikale Liebe, die den Tod überwindet. Der
Glaube an das gekommene und doch noch ausstehende Gottesreich
war voller Verheißung und Erneuerungskraft für das persönliche
wie für das gesellschaftliche Leben.

Als dann aber in der Zeit Konstantins und seiner Nachfolger die
Kirche eine Verbindung mit der politischen Macht eingehen konnte und
so die Periode eines «christlichen Europas» anfing, hat das zwar einerseits

einen positiven Wert gehabt und zur Erneuerung und Humanisierung

menschlicher und gesellschaftlicher Verhältnisse wesentliches
beigetragen — man sollte das nicht unterschätzen! — aber anderseits
wurde dasjenige, worauf es im Evangelium ankommt, in nicht geringem

Maße verleugnet oder sogar in sein Gegenteil verkehrt. Die Erwartung

des kommenden Reiches, der Glaube an Gott als den Herrn, der
radikal Neues tut auf der Erde, machte Platz für eine Denkweise, in
welcher Gott zum Garanten der bestehenden Ordnungen gemacht wurde

und mit Berufung auf seine Autorität fast alle Unternehmungen der
irdischen Machthaber sanktioniert werden konnten. Die christliche
Heilserfahrung mußte zu einer Sache der Innerlichkeit werden, die
Zukunftserwartung des kommenden Gottesreiches wurde umgedeutet
zu einer Hoffnung auf eine himmlische Seligkeit für die Seele.

Dennoch hat es immer auch andere gegeben, welche die Dynamik

des Evangeliums, die Erwartung der Gerechtigkeit und des Friedens

auf Erden, nicht vergessen konnten. Unter ihnen muß vor allem
der kalabrische Abt Joachim da Fiore genannt werden. Seine Visionen,

geschrieben um 1200, handeln vom kommenden Reiche des Hei-

102



ligen Geistes, in dem alle Menschen in wahrhaftiger Brüderlichkeit und
in Frieden leben. Von diesen Visionen wurden eine Reihe eschatolo-
gisch-revolutionärer Bewegungen inspiriert: Albigenser, Waldenser,
Wiclifiten, Hussiten, in der Reformationszeit die Wiedertäufer und
die aufständigen Bauern. Die christlichen Kirchen beider Konfessionen

in Europa sind aber nicht imstande gewesen, in diesen Bewegungen
einen Widerhall der ursprünglichen biblischen Botschaft zu erkennen,
noch weniger stellten sie sich die Frage, ob möglicherweise der
Auferstandene auf der Seite der Aufständischen zu finden wäre. So mußte
es geschehen, daß die Kirchen und die Mächtigen gegen sie in
grausamen Verfolgungen und Ausrottungskriegen wüteten.

Seitdem haben die Kirchen und Staaten des «christlichen Europas»
fast immer auf der Seite derer gestanden, die die bestehenden Ordnungen

als von Gott gewollt verteidigten. Ihre Abkehr von der
revolutionären Dynamik der Bibel ist deutlich zu erkennen in mehreren
päpstlichen Aussagen sowie in den meisten Bekenntnisschriften der
Reformationszeit. Das offizielle Christentum war somit in massivster
Weise kontrarevolutionär.

So kann es denn auch nicht wundernehmen, daß die großen
späteren Revolutionen, die französische, radikaler und konsequenter noch
die russische, sich entschieden gegen die Kirchen und den christlichen
Glauben kehrten; andererseits fanden die Kirchen und die übergroße
Mehrheit der Christen darin umsomehr Anlaß, sich voller Abscheu,
Angst und Entrüstung von ihnen abzuwenden. Nur wenige haben im
revolutionären Streben nach radikaler Erneuerung aller Verhältnisse
einen Nachhall der prophetischen und evangelischen Verheißungen und
Erwartungen vernommen.

Der Imperialismus und die Revolution der Entkolonisierung

Das «christliche Europa» ist in seiner anderthalb Jahrtausende langen

Geschichte weltweit auf Expansion und Raub ausgegangen und hat
es zustande gebracht, sein Machtstreben mit dem Zeichen des Kreuzes
zu sanktionieren. Man kann mit Toynbee sagen, unsere weltstürmenden
Vorfahren seien wohl inspiriert gewesen, als sie die technologische
Außenseite ihrer Kultur nicht hinaustragen wollten ohne deren religiösen

Kern. Eine ganz andere Deutung ist auch möglich, indem die Frage
aufgeworfen wird, ob dadurch nicht das Recht der Armen, für welche
der Gott Israels, der auch der Vater Jesu Christi ist, eintritt, im
Weltmaßstab verleugnet wurde und wird. Gegen diesen Imperialismus
erhob sich in unserm Jahrhundert (nicht zum ersten Male, aber jetzt
stärker als je zuvor und unüberhörbar) der Protest der kolonisierten
Völker, der Proletarier der «Dritten Welt» — tief gekränkt, erniedrigt

103



und beleidigt in ihrem Bewußtsein menschlicher Würde und gleichzeitig
getragen vom Anspruch, endlich wieder Herren im eigenen Haus zu
sein. Nach dem zweiten Weltkrieg führte das zu einer neuen, rasch um
sich greifenden Revolution, dem Prozeß der Entkolonisierung, der sich,
abgesehen von einigen Restbeständen, in weniger als zwei Jahrzehnten
vollzogen hat. Ein neues Element in dieser Revolution, oder besser
gesagt in diesen Revolutionen, ist, daß sie, im Unterschied zu der französischen

und der russischen, keinen antireligiösen oder atheistischen
Charakter hatten — viele ihrer führenden Persönlichkeiten waren
religiöse Moslims, Hindus oder Christen. Wesentlioh ist auch, daß die
beiden großen Weltmächte, die Vereinigten Staaten und die Sowjetunion,

diese Revolution begrüßt und gefördert haben.
Anlaß zu bald auftretenden Konflikten war jedoch der Umstand,

daß sowohl das amerikanische Freiheitsideal als auch der marxistische
Antikapitalismus auf sie Einfluß genommen hatten, zwei verschiedene
Denkweisen, deren Antagonismus alsbald zutage treten mußte. Das
amerikanische Freiheitsideal war seit seinem Ursprung in Jeffersons
Unabhängigkeitserklärung inspiriert vom Ideal und der Praxis des
freien Unternehmertums der erfolgreichen europäischen Kolonisten.
Die Rechte der kolonisierten Urbevölkerung kamen dabei nioht zur
Geltung. Ganz andere Maßstäbe galten indessen bei der Entkolonisierung

nach dem zweiten Weltkrieg. Jetzt handelte es sich um die
Befreiung derjenigen, die Objekte der Kolonisierung waren, und das
bedeutete für diese eine ungünstige Ausgangslage. Sie waren nicht darauf

vorbereitet, politisch und ökonomisch Herren im eigenen Lande
zu sein. Daher konnten ihre Länder alsbald wieder Jagdgebiet für einen
sich kräftig entfaltenden Neukolonialismus werden: das amerikanische
Freiheitsideal des erfolgreichen Unternehmertums setzte sich auf ihre
Kosten bis auf den heutigen Tag durch.

Es kann nicht überraschen, daß die Sowjetunion durchschaute,
wie der Imperialismus sich hier von neuem als höchstes Stadium des

Kapitalismus zeigte, und daß sie den davon Benachteiligten Sympathie
und Unterstützung entgegenbrachte. Es wurde auch bald klar, wie sehr
sich das Freiheitsideal der erfolgreichen Unternehmer zu einer
unverhüllten Konterrevolution entwickeln konnte — der Vietnamkrieg und
das Zerschlagen des sozialistischen Experiments in Chile sind nur die
schrecklichsten Beispiele dieser Entwicklung. Es kann nicht
wundernehmen, daß der Gegensatz zwischen den zwei unterschiedlichen
Befreiungsmodellen auch in Afrika zu großen Konflikten führte und
noch führt.

Nun ist es aber bemerkenswert, daß gerade in den Ländern, wo
Revolution und Konterrevolution sich in dieser Weise gegenüberstehen,
von vielen Christen die befreiende Kraft des Evangeliums neu entdeckt

104



wird. Katholische und evangelische Christen finden sich zusammen
in der in Lateinamerika entstandenen «Theologie der Befreiung» und
in einer in den Vereinigten Staaten beheimateten «Schwarzen
Theologie», mit welchen sich die vielerorts aktiven «Christen für den
Sozialismus» eng verbunden wissen. Im Weltkirchenrat und bei vielen
katholischen Geistlichen finden sie Zustimmung. Umgekehrt stoßen sie
auf heftigen Widerstand bei konservativen Christen, die sich noch immer
auf Gott als den Garanten für die bestehenden «Ordnungen» berufen.
Andere aber vergessen nicht, daß gerade hier die frohe Botschaft von
Erneuerung, Befreiung, Exodus und neuer Zukunft vernommen und
geglaubt wird, von der rettenden Gerechtigkeit, welche die Bibel bezeugt,
und von der wir einen Widerhall in dem von einem Atheisten so
eindrucksvoll formulierten Imperativ hören: «alle Verhältnisse umzuwerfen,

in denen der Mensch ein erniedrigtes, ein geknechtetes, ein
verlassenes, ein verächtliches Wesen ist».

Unser gemeinsames Problem

Eine letzte Frage: Worauf beruht für uns Christen und Marxisten, in
je unterschiedlicher, aber doch auch analoger Weise, die Sicherheit der
kommenden Befreiung, des Gelingens der fortschreitenden Emanzipierung

aller Entrechteten?
Für die Christen ist diese Sicherheit gegeben in der Ueberzeugung,

daß die Schöpfung gut ist, in Gottes Gerechtigkeit, Liebe und Treue
gegründet und in der Zuversicht, daß in derselben Liebe und Treue auch
ihre Zukunft und die der Menschheit sicher ist.

Die Marxisten sind ihrerseits überzeugt, daß die menschliche
Geschichte sich in Uebereinstimmung mit objektiven Gesetzen entwickelt,
die vom dialektischen und historischen Materialismus entdeckt und
beschrieben worden sind, und so unaufhaltsam fortschreitet zu einer
glücklichen Zukunft der ganzen Menschheit.

In beiden Fällen trifft jedoch zu, daß die Befreiung, an welche
Christen und Marxisten, je in ihrer Weise, glauben, auf viele Hindernisse

stößt und immer in Gefahr ist, sich in ihr Gegenteil zu verkehren.
Wir haben schon beschrieben, wie die christliche Heilserwartung im
Verlauf der Geschichte manchmal korrumpiert wurde und noch immer
korrumpiert werden kann. Ist es dem Marxismus in seiner viel kürzeren
Geschichte nicht in mancher Hinsicht ähnlich ergangen, so daß auch
dort tiefe Enttäuschungen über zu geringen Fortschritt, über Stillstand
und Rückschläge festzustellen sind? Hat nicht der Marxist Konrad
Farner mit Recht gefragt: «Ist diese Große Hoffnung der Marxisten
in den hundertzwanzig Jahren seit dem Erscheinen des 'Kommunistischen

Manifestes' nicht wiederum zuschanden geworden, wie eben-

105



falls immer wieder die Große Hoffnung der Christen als diesseitige
Realisierung seit der Urgemeinde zuschanden wurde?»

Die Analogie ist tatsächlich groß. Und wie sehr haben wir es
deshalb nötig, uns durch die Erfahrungen der anderen warnen zu lassen?
Wie viel Nutzen dürften wir aus einem wirklichen Verständnis für die
Probleme der anderen ziehen, was sogar zu gegenseitiger Hilfe und
Zusammenarbeit führen könnte, viel mehr als bis jetzt verwirklicht
worden ist?

Das Risiko eines endgültigen Mißlingens

Wir kommen zu einer letzten, sehr kritischen Frage. Wenn der Mensch
nicht nur Objekt und Produkt der Entwicklung, sondern auch deren
aktives, verantwortliches Subjekt ist, und wenn wir bedenken, daß auf
seinen «guten Willen» nicht vorbehaltlos zu vertrauen ist (wieviel Böses
ist im Lauf der Geschichte von Menschen, gerade unter Berufung auf
ihren guten Willen oder hohe Ideale, angerichtet worden!), müssen
wir dann nicht die Möglichkeit eines durch menschliches Versagen oder
Verschulden verursachten totalen Mißlingens mit in Rechnung ziehen?

Wertheim stellt diese Frage im Epilog seines Buches «Evolutie en
Revolutie». Er will nicht deterministisch, sondern voluntaristisch denken,

mit einem «fundamentalen Glauben» an den Menschen und dessen
freien Willen. Er rechnet deshalb mit der Wahrscheinlichkeit einer
fortschreitenden Evolution, aber auch mit einer, zwar geringeren
Möglichkeit, daß die Menschen Selbstvernichtung wählen werden statt
weitere Emanzipation.

Der tschechische Philosoph Zbynek Fiser drückte sich radikaler
aus, als er vor Jahren in seiner «Ütecha z ontologie» (Trost der Ontologie)

schrieb: «Wenn die Menschheit einmal entstanden ist, besteht für
sie nicht die Sicherheit, daß es nicht wieder zu ihrem Untergang kommt.
Ein derartiger 'Untergang' kann zweierlei Formen haben, die Form
einer unerwarteten Katastrophe oder umgekehrt einer Selbstvernichtung
aus eigener bewußter Aktivität.» Und zwar wäre es nach seiner
Meinung denkbar, daß ein solcher Akt des «aktiven Selbstuntergangs»
ein «integraler Bestandteil der Emanzipation der Menschheit» wäre.

Filser schrieb dies 1967. Es ist mir bekannt, daß er jetzt viel
nuancierter darüber denkt. Für mich ist aber das Bedrückende, daß
viele im heutigen Christentum sich einer ebenso gefährlichen Ueberlegung

hinsichtlich der Zukunft schuldig machen. Sie tun das durch
ihr hartnäckiges Mißverständnis, daß der von ihnen gefürchtete Marxismus

vor allem als eine militärische Bedrohung zu deuten und ihm
deshalb mit militärischen Gegenmaßnahmen zu begegnen sei. So sind
sie bereit, ihren maßlosen Waffenvorrat im «Ernstfall» einzusetzen.

106



Sie weigern sich sogar, von ihren Regierungen eine «No-first-use»-Erklärung

für den Einsatz atomarer Waffen zu verlangen. Das heißt, daß
sie bereit sind, im «Ernstfall» ihre eschatologische Hoffnung auf Freiheit,

Gerechtigkeit und Frieden einer von Menschen selbstverursachten

apokalyptischen Zerstörung aller Kultur und allen Lebens zu
opfern. Es gibt tatsächlich militärisch denkende Technokraten, die von
dem Gedanken fasziniert sind, einmal eine «doomsday machine»
(Jüngster-Tag-Maschine) zu produzieren. So gerät die Phantasie (und
nicht nur die Phantasie!) aus Angst vor Revolution in die Vorbereitung
einer letzten, endgültigen, nie wieder gutzumachenden Konterrevolution.

Wie ist diese Bereitschaft zu vereinen mit unserem Glauben an
einen Gott, in dessen Liebe und Treue die Schöpfung gegründet und
ihre Zukunft sichergestellt ist? Hoffen sie denn, daß dieser Gott «das
Schlimmste» dennoch im letzten Augenblick aufhalten, ihre Verblendung

durch seine Weisheit, die Konsequenz ihrer Bosheit durch seine
Güte verhindern wird? Oder werden sie sich dann, wie sie es schon
so oft getan haben, in eine vergeistigte Eschatologie retten, in eine
Zukunft der Seelen im Himmel, mit vollkommener Verleugnung von
Gottes Verheißungen für die Menschheit auf dieser Erde? Wäre das
nicht eine GotÜosigkeit, gegen welche der von ihnen so gefürchtete
Atheismus der Marxisten eine ehrliche und gerechtfertigte Sache sein
würde?

Welch ein Anlaß für uns, Marxisten und Christen, uns gemeinsam
Rechenschaft zu geben von unserer Verantwortlichkeit für unsere
eigene Zukunft und die der ganzen Menschheit! Wie not tut uns allen
eine befreiende Revolution des Denkens, eine politische Bekehrung!

Vor dem heiligen Gott mit seinem Rechte gibt es kein absolutes Recht
des Bestehenden, sondern nur die Verheißung und Forderung seiner Gerechtigkeit

als Sinn des Menschenwesens wie aller Wirklichkeit, und als Ziel der
Geschichte. Vor dem lebendigen Gott gibt es keine statische Welt, sondern
eine heilige Unruhe, ein Wirken von ihm aus zu ihm hin. Vor der Ordnung
dieses Gottes gibt es keine 'göttliche Weltordnung', welche Unrecht und Not
der Welt sanktionierte, weihte und festigte, sondern eine Zerbrechung der
Ordnungen der Welt auf die Vollendung seines Reiches hin, bis zu dem

Neuen Himmel und der Neuen Erde hin, in welchen Gerechtigkeit wohnt
(2. Petrusbrief 3, 13).

(Leonhard Ragaz, Die Geschichte der Sache Christi, Bern 1945, S. 17)

107


	Evolution und Revolution in biblischer Sicht

