
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 73 (1979)

Heft: 3

Artikel: Kirche für den Sozialismus

Autor: Grmi, Vekoslav

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-142769

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-142769
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


VEKOSLAV GRMIC

Kirche für den Sozialismus
Wenn wir über die Stellung der Kirche zu den Problemen der Welt
nachdenken wollen, müssen wir uns zuerst darüber im klaren sein, daß
die Kirche nicht sich selbst, sondern der Welt dienen soll. Diese
Feststellung kann man zwar leicht dem Evangelium entnehmen, es ist aber
nicht immer so einfach, sie auch im Reden und Tun der Kirche zu
erkennen. Es kann uns manchmal so vorkommen, als ob die Kirche nur
sich selbst dienen wollte. Das Institutionelle hat sich in der Kirche
verselbständigt und ist so übergewuchert, daß sie sich nur sehr schwer den
Problemen der Welt von heute widmen kann, ohne dabei in Angst zu
geraten, sie werde auf diese Weise etwas von ihren Machtpositionen
einbüßen müssen. Kurz und gut, das Institutionelle hat die Kirche zum
Erstarren gebracht und es hindert sie, ein «aggiornamento» durchzuführen.

Das zeigt sich in mancher Hinsicht. Wir wollen nur einige
Gesichtspunkte erwähnen.

Die Kirche verkapselt sich immer wieder in die Probleme, die aus
den Spannungen zwischen ihr und der sich entwickelnden Welt
entstehen. Ihre Antwort ist meistens negativ, sobald sich etwas Neues
in der Welt durchsetzen will, denn sie möchte ja dieselbe bleiben. Je
mehr sie dabei ihre Haltung noch zu sakralisieren sucht, umso größer
wird die Gefahr der Erstarrung und der Angst um die eigene Identität.
Und so kann man den Eindruck haben, daß die Kirche nur sich selbst
retten will, ohne sich über die brennenden Probleme der Menschheit
Gedanken zu machen. Die Welt geht ihre eigenen Wege, die Kirche
aber bleibt immer mehr zurück.

Aus demselben Grund redet die Kirche oft eine Sprache, die dem
Verständnis der heutigen Menschen fremd ist. Diese Sprache mag der
Form und dem Inhalt nach den Geist vergangener Zeiten entsprochen
haben. Wenn man sie aber heute hört, dann muß man sagen, daß sie

nur Scheinprobleme beleuchtet und auf Scheinfragen eine Antwort gibt.
An den eigentlichen Problemen und ihren Lösungen geht die Kirche
vorbei. Die Relevanz scheint für sie nicht wichtig zu sein.

Die Kirche will zwar nur die ewige Wahrheit verkünden. Sie
bemüht sich aber nicht um die Erfüllung des Hinweises, den Papst
Johannes XXIII. ihr gegeben hat: «Es kommt nicht darauf an, den
Glauben richtig zu formulieren, sondern diesen wahren Glauben so zu
formulieren, daß die Menschen ihn begreifen können.» Uebrigens sagt
auch das Zweite Vatikanische Konzil in seiner Pastoralkonstitution
«Ueber die Kirche in der Welt von heute» : «Es ist Aufgabe des ganzen
Gottesvolkes, vor allem auch der Seelsorger und Theologen, unter dem

79



Beistand des Heiligen Geistes auf die verschiedenen Sprachen unserer
Zeit zu hören, sie zu unterscheiden, zu deuten und im Licht des Gotteswortes

zu beurteilen, damit die geoffenbarte Wahrheit immer tiefer
erfaßt, besser verstanden und passender verkündet werden kann.»
(Nr. 44, 2) Man kann sagen, daß die Kirche zuwenig auf die «Zeichen
der Zeit» hört. Die «Zeichen der Zeit» können jedoch die Stimme
Gottes sein, die man nicht überhören darf, wenn man Gott treu bleiben
und das Erlösungswerk Christi fortsetzen will.

Selbstverständlich fällt es der Kirche schwer, sich die Frage zu
stellen, was Christus heute von ihr für die Rettung der Welt verlangt.
Als Antwort auf diese Frage sind im Gegensatz zur Amtskirche
theologische Entwürfe wie die politische Theologie, die Theologie der
Revolution und die Theologie der Befreiung entstanden. Man kann und
darf nicht das Geistige vom Materiellen, das Göttliche vom Weltlichen
trennen. Es muß der Kirche um den ganzen Menschen gehen. Deswegen
ist es völlig unverständlich, wenn die Kirche auf der einen Seite für die
Rechte der Gläubigen kämpft, wo diese Rechte verletzt werden, wenn
sie aber auf der andern Seite sich nach keiner Richtung hin binden will,
wo die Menschen nicht einmal das Recht zum Leben haben und vor
Hunger sterben. Auch die Gläubigen sind in erster Linie Menschen,
und alle Menschen haben zuallererst das Recht zum menschenwürdigen
Leben.

Christus stellt die Kirche in den Dienst der Welt, denn er will aus
der Welt eine neue Welt schaffen. Diese Sendung kann die Kirche
freilich nur dann erfüllen, wenn sie alles, was die Institution und ihre
Formen betrifft, der Evangelisation durch Rat und Tat unterordnet.
Es darf nichts Unantastbares geben, wenn die echte Evangelisation
eine Veränderung fordert. Nur Christus ist immer derselbe. Die Kirche
dagegen «ist zugleich heilig und stets der Reinigung bedürftig, sie geht
immerfort den Weg der Buße und Erneuerung» (Dogmatische
Konstitution über die Kirche, Nr. 8, 3).

Das Evangelium verkünden heißt auch, sich um solche gesellschaftliche

Verhältnisse bemühen, die jedem Menschen ein menschenwürdiges
Leben ermöglichen, nicht aber die einen Mitglieder der Gesellschaft
durch Elend und die anderen durch Reichtum entmenschlichen. Das
gesellschaftliche System ist keine Nebensache, wenn man über die
Evangelisation spricht. Einerseits soll man nicht den leeren Mägen das
Evangelium verkünden, wie Augustinus sagt, und anderseits muß man die
Hindernisse beseitigen, die den Menschen nicht in Würde leben lassen.
Wer also wirklich das Evangelium verkünden will, der muß um ein
gerechtes System auch kämpfen. Was die christliche Liebe dabei von
ihm verlangt, ist nicht einfach zu beantworten. Er darf jedoch auf das

80



Wort Jesu vertrauen: «In jener Stunde wird euch gegeben werden.»
(Mt. 10, 19) Bischof Helder Cämara hat vollkommen recht, wenn er
«ein anderes, gerechteres System» in lateinamerikanischen Staaten
fordert und erklärt: «Die Kirche muß bereit sein, mit einem anderen, den
Notwendigkeiten der Gegenwart besser entsprechenden und gerechteren

System zusammenzuarbeiten.» Es darf keinen «Anti-Sozialismus
aus Tradition» mehr geben. Im Gegenteil, die Kirche muß die Werte des
echten Sozialismus verwirklichen helfen. Das gehört zur Evangelisation.
Die brennenden Probleme der Welt sind auch die Probleme der Kirche.

Geschenk der Armen an die Bischöfe
Brasilianische Basisgemeinschaften schrieben an die Bischofskonferenz von
Puebla:
Geehrte Herren!
Wir, Landarbeiter, und wir, Arbeiter aus den Fabriken, wir, die wir ohne Arbeit
sind und in den Elendsvierteln der Städte wohnen, und wir Indios, die wir
unter dem Mangel an Boden, der uns von den Großgrundbesitzern genommen
wurde, sowie an den Krankheiten der Weißen leiden — wir sind heute in
Joäo Pessoa versammelt zu einem Treffen von Ortskirchen aus fast allen
Bundesstaaten Brasiliens. Und wir haben gesehen, daß es für uns eine heilige
Begegnung ist.

Deshalb spürten wir auch gemeinsam den Wunsch, dies alles unseren
Bischöfen zu erzählen. Wir sind sehr dankbar für den Weg, den sie uns seil
Medellin zurückzulegen halfen, denn die Liebe, die sie dort für uns zeigten,
ließ den Samen zum Aufbruch in uns keimen.

Und wir werden gemeinsam Gott bitten, daß die Herren Bischöfe durch
die Tagung von Puebla noch mehr Licht, mehr Mut, mehr Hoffnung, mehr
Gewißheit von einer umfassenden Befreiung erhalten, damit eine Situation
entsteht, in der nicht mehr die einen lachen und die anderen weinen, die
einen dick sind und die anderen mager, die einen den Bauch und das Bankkonto

füllen und andere vor Hunger sterben, weil sie nichts zu essen und
keine Erde zum Bepflanzen haben, weil sie weder ein Gehalt noch Gesundheit
haben, eine Situation, in der sie ausgestoßen sind und ganz ohne Wert: Doch
sie sind die Bevorzugten Gottes!
Joäo Pessoa, 23. Juli 1978.

(Geschenk der Armen an die Bischöfe, im «Prolog» zu: Hildegard Goß-Mayr,
Geschenk der Armen an die Reichen, Zeugnisse aus dem gewaltfreien Kampf

der erneuerten Kirche in Latë'mamerika, Wien/München/Zürich 1979)

81


	Kirche für den Sozialismus

