Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 73 (1979)

Heft: 3

Artikel: Kirche fur den Sozialismus

Autor: Grmi, Vekoslav

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-142769

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-142769
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

VEKOSLAV GRMIC
Kirche fiir den Sozialismus

Wenn wir iiber die Stellung der Kirche zu den Problemen der Welt
nachdenken wollen, miissen wir uns zuerst dariiber im klaren sein, daf3
die Kirche nicht sich selbst, sondern der Welt dienen soll. Diese Fest-
stellung kann man zwar leicht dem Evangelium entnehmen, es ist aber
nicht immer so einfach, sie auch im Reden und Tun der Kirche zu er-
kennen. Es kann uns manchmal so vorkommen, als ob die Kirche nur
sich selbst dienen wollte. Das Institutionelle hat sich in der Kirche ver-
selbstdndigt und ist so libergewuchert, daB sie sich nur sehr schwer den
Problemen der Welt von heute widmen kann, ohne dabei in Angst zu
geraten, sie werde auf diese Weise etwas von ihren Machtpositionen
einbiiBen miissen. Kurz und gut, das Institutionelle hat die Kirche zum
Erstarren gebracht und es hindert sie, ein «aggiornamento» durchzu-
fiilhren. Das zeigt sich in mancher Hinsicht. Wir wollen nur einige
Gesichtspunkte erwidhnen.

Die Kirche verkapselt sich immer wieder in die Probleme, die aus
den Spannungen zwischen ihr und der sich entwickelnden Welt ent-
stechen. Thre Antwort ist meistens negativ, sobald sich etwas Neues
in der Welt durchsetzen will, denn sie mochte ja dieselbe bleiben. Je
mehr sie dabei ihre Haltung noch zu sakralisieren sucht, umso groBler
wird die Gefahr der Erstarrung und der Angst um die eigene Identitit.
Und so kann man den Eindruck haben, da3 die Kirche nur sich selbst
retten will, ohne sich iiber die brennenden Probleme der Menschheit
Gedanken zu machen. Die Welt geht ihre eigenen Wege, die Kirche
aber bleibt immer mehr zuriick.

Aus demselben Grund redet die Kirche oft eine Sprache, die dem
Verstindnis der heutigen Menschen fremd ist. Diese Sprache mag der
Form und dem Inhalt nach den Geist vergangener Zeiten entsprochen
haben. Wenn man sie aber heute hort, dann mufl man sagen, daB sie
nur Scheinprobleme beleuchtet und auf Scheinfragen eine Antwort gibt.
An den eigentlichen Problemen und ihren Losungen geht die Kirche
vorbei. Die Relevanz scheint fiir sie nicht wichtig zu sein.

Die Kirche will zwar nur die ewige Wahrheit verkiinden. Sie be-
miiht sich aber nicht um die Erfiilllung des Hinweises, den Papst Jo-
hannes XXIII. ihr gegeben hat: «Es kommt nicht darauf an, den
Glauben richtig zu formulieren, sondern diesen wahren Glauben so zu
formulieren, da3 die Menschen ihn begreifen konnen.» Uebrigens sagt
auch das Zweite Vatikanische Konzil in seiner Pastoralkonstitution
«Ueber die Kirche in der Welt von heute»: «Es ist Aufgabe des ganzen
Gottesvolkes, vor allem auch der Seelsorger und Theologen, unter dem

79



Beistand des Heiligen Geistes auf die verschiedenen Sprachen unserer
Zeit zu horen, sie zu unterscheiden, zu deuten und im Licht des Gottes-
wortes zu beurteilen, damit die geoffenbarte Wahrheit immer tiefer
erfaBBt, besser verstanden und passender verkiindet werden kann.»
(Nr. 44, 2) Man kann sagen, daB3 die Kirche zuwenig auf die «Zeichen
der Zeity hort. Die «Zeichen der Zeity konnen jedoch die Stimme
Gottes sein, die man nicht iiberhoren darf, wenn man Gott treu bleiben
und das Erlosungswerk Christi fortsetzen will.

Selbstverstindlich fdllt es der Kirche schwer, sich die Frage zu
stellen, was Christus heute von ihr fiir die Rettung der Welt verlangt.
Als Antwort auf diese Frage sind im Gegensatz zur Amtskirche theo-
logische Entwiirfe wie die politische Theologie, die Theologie der Re-
volution und die Theologie der Befreiung entstanden. Man kann und
darf nicht das Geistige vom Materiellen, das Gottliche vom Weltlichen
trennen. Es muB der Kirche um den ganzen Menschen gehen. Deswegen
ist es vollig unverstdndlich, wenn die Kirche auf der einen Seite fiir die
Rechte der Gldaubigen kimpft, wo diese Rechte verletzt werden, wenn
sie aber auf der andern Seite sich nach keiner Richtung hin binden will,
wo die Menschen nicht einmal das Recht zum Leben haben und vor
Hunger sterben. Auch die Gldubigen sind in erster Linie Menschen,
und alle Menschen haben zuallererst das Recht zum menschenwiirdigen
Leben.

Christus stellt die Kirche in den Dienst der Welt, denn er will aus
der Welt eine neue Welt schaffen. Diese Sendung kann die Kirche
freilich nur dann erfiillen, wenn sie alles, was die Institution und ihre
Formen betrifft, der Evangelisation durch Rat und Tat unterordnet.
Es darf nichts Unantastbares geben, wenn die echte Evangelisation
eine Verdnderung fordert. Nur Christus ist immer derselbe. Die Kirche
dagegen «ist zugleich heilig und stets der Reinigung bediirftig, sie geht
immerfort den Weg der BuBle und Erneuerung» (Dogmatische Kon-
stitution iiber die Kirche, Nr. 8, 3).

Das Evangelium verkiinden hei3t auch, sich um solche gesellschaft-
liche Verhéltnisse bemiihen, die jedem Menschen ein menschenwiirdiges
Leben ermdglichen, nicht aber die einen Mitglieder der Gesellschaft
durch Elend und die anderen durch Reichtum entmenschlichen. Das
gesellschaftliche System ist keine Nebensache, wenn man iiber die Evan-
gelisation spricht. Einerseits soll man nicht den leeren Mégen das Evan-
gelium verkiinden, wie Augustinus sagt, und anderseits mul3 man die
Hindernisse beseitigen, die den Menschen nicht in Wiirde leben lassen.
Wer also wirklich das Evangelium verkiinden will, der muf3 um ein
gerechtes System auch kdmpfen. Was die christliche Liebe dabei von
ihm verlangt, ist nicht einfach zu beantworten. Er darf jedoch auf das

80



Wort Jesu vertrauen: «In jener Stunde wird euch gegeben werden.»
(Mt. 10, 19) Bischof Helder Camara hat vollkommen recht, wenn er
«ein anderes, gerechteres Systemy in lateinamerikanischen Staaten for-
dert und erklart: «Die Kirche muf3 bereit sein, mit einem anderen, den
Notwendigkeiten der Gegenwart besser entsprechenden und gerech-
teren System zusammenzuarbeiten.» Es darf keinen «Anti-Sozialismus
aus Tradition» mehr geben. Im Gegenteil, die Kirche muf3 die Werte des
echten Sozialismus verwirklichen helfen. Das gehort zur Evangelisation.
Die brennenden Probleme der Welt sind auch die Probleme der Kirche.

Geschenk der Armen an die Bischofe

Brasilianische Basisgemeinschaften schrieben an die Bischofskonferenz von
Puebla:

Geehrte Herren!

Wir, Landarbeiter, und wir, Arbeiter aus den Fabriken, wir, die wir ohne Arbeit
sind und in den Elendsvierteln der Stddie wohnen, und wir Indios, die wir
unter dem Mangel an Boden, der uns von den GroBigrundbesitzern genommen
wurde, sowie an den Krankheiten der WeiBen leiden — wir sind heute in
Jodo Pessoa versammelt zu einem Treffen von Ortskirchen aus fast allen
Bundesstaaten Brasiliens, Und wir haben gesehen, daB es fiir uns eine heilige
Begegnung ist,

Deshalb spiirten wir auch gemeinsam den Wunsch, dies alles unseren
Bischofen zu erzdhlen, Wir sind sehr dankbar fiir den Weg, den sie uns seit
Medellin zuriickzulegen halfen, denn die Liebe, die sie dort fiir uns zeigten,
lieB den Samen zum Aufbruch in uns keimen,

Und wir werden gemeinsam Gott bitten, da8 die Herren Bischbfe durch
die Tagung von Puebla noch mehr Licht, mehr Mut, mehr Hoffnung, mehr
GewiBheit von einer umfassenden Befreiung erhalten, damit eine Situation
entsteht, in der nicht mehr die einen lachen und die anderen weinen, die
einen dick sind und die anderen mager, die einen den Bauch und das Bank-
konto fiillen und andere vor Hunger sterben, weil sie nichts zu essen und
keine Erde zum Bepflanzen haben, weil sie weder ein Gehalt noch Gesundheil
haben, eine Situation, in der sie ausgestoen sind und ganz ohne Wert: Doch
sie sind die Bevorzugten Gottes!

Jodo Pessoa, 23, Juli 1978,

(Geschenk der Armen an die Bischéfe, im «Prolog» zu: Hildegard GoB-Mayr,
Geschenk der Armen an die Reichen, Zeugnisse aus dem gewaltfreien Kampf
" der erneuerten Kirche iin Lateinamerika, Wien/Miinchen/Zirich 1979)

81



	Kirche für den Sozialismus

