
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 73 (1979)

Heft: 3

Artikel: Die Platzfrage

Autor: Sonderegger, Hugo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-142767

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-142767
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


HUGO SONDEREGGER

Die Platzfrage
«Es begab sich, daß er an einem Sabbat in das Haus eines
der Oberen der Pharisäer kam, um an der Mahlzeit teilzunehmen

Er sagte den Eingeladenen ein Gleichnis, da er darauf
achtgab, wie sie die obersten Plätze auswählten, und sprach
zu ihnen: Wenn du von jemandem zu einem Gastmahl
eingeladen bist, so setze dich nicht an den obersten Platz; es
könnte sonst ein Vornehmerer als du von ihm eingeladen sein,
und der, welcher dich und ihn eingeladen hat, könnte kommen

und zu dir sagen: Mach diesem Platz!, und du müßtest
dann beschämt den untersten Platz einnehmen. Sondern wenn
du eingeladen bist, so geh und setze dich an den untersten
Platz, damit, wenn der kommt, der dich eingeladen hat, zu
dir sage: Freund, rücke weiter hinauf! Dann wirst du Ehre
haben vor allen deinen Tischgenossen. Denn jeder, der sich
selbst erhöht, wird erniedrigt werden, und wer sich selbst
erniedrigt, wird erhöht werden.

Er sagte aber auch zu dem, der ihn eingeladen hatte:
Wenn du eine Mittag- oder Abendmahlzeit veranstaltest, so
rufe nicht deine Freunde oder deine Brüder, noch deine
Verwandten noch reiche Nachbarn, damit nicht etwa auch sie
dich wieder einladen und dir Vergeltung zuteil wird. Sondern
wenn du ein Gastmahl veranstaltest, so lade Arme, Krüppel,
Lahme, Blinde ein und du wirst glückselig sein, weil sie es dir
nicht vergelten können; denn es wird dir vergolten werden bei
der Auferstehung der Gerechten.» Lukas 14, Iff.

Wiederum bietet uns der Evangelist Lukas eine Gastmahlsszene. Jesus
ist bei einem der führenden Pharisäer eingeladen. Offenbar ist Jesus
ziemlich früh ins Haus seines Gastgebers eingetreten und sieht die
Gäste kommen. Dabei fällt ihm auf, wie alle die höheren Plätze
aufsuchen. Das Streben nach den besseren Plätzen gehört zur Lebensregel
unserer Welt — wahrscheinlich deshalb, weil schon der Platz, den ich
einnehme, eine Rangordnung verrät, scheinbar etwas aussagt über meinen

Wert. Und nun erzählt Jesus ein «Gleichnis», wie es ausdrücklich
genannt wird. Jesus entnimmt der Situation, die er vor sich sieht, ein
Gleichnis. Er sagt, wahrscheinlich etwas lächelnd: «Paßt nur auf, daß
ihr nicht herabgesetzt werdet und einem andern Platz machen müßt.
Es ist heikel, sich oben hinzusetzen.» Vornehme Gäste pflegen häufig
erst in letzter Minute zu kommen, weil sie ja um einen guten Platz,

65



um ihren Platz gar nicht bangen müssen, weil für sie zum vornherein
reserviert ist. Das ist so in der Welt. Es gibt Menschen, die haben
reservierte Plätze. Es müssen nicht bloß die Reichen sein oder die mit
einem bedeutsamen oder alten Namen; es kann ein intelligenter Mensch
sein, der zu seiner Intelligenz hinzu das nötige Auftreten besitzt, gut
reden und formulieren kann; oder schlicht einer mit einer freien Art,
einem sympathischen Wesen. Eine schöne Frau, die zu ihrer Schönheit
hinzu noch klug ist, fordert ja fast unsere Ehrerbietung heraus. Es gibt
Menschen, die einen Vorsprung vor den andern haben. Schon beim
Start ins Leben besitzen sie Vorteile.

Anderseits ist es so, daß das Schielen nach den oberen Plätzen oft
fast etwas komisch, wenn nicht kläglich wirkt. Wenn man das an
Leuten beobachtet, die man gut mag, schämt man sich fast ein bißchen
für sie. Man fragt sich, ob sie denn das nötig haben. Es gibt Leute, die

ständig ihre guten Zeugnisse mit sich herumtragen, Leute, deren größte
Sorge bei einem Gespräch darin zu bestehen scheint, daß ihre Qualitäten

und ihre Rechtschaffenheit nicht übersehen werden.
Und nun, wenn man solche Leute sieht und über sie nachdenkt,

wie sie ein bißchen klein und leicht lächerlich wirken, entdeckt man,
wenn man Glück hat, daß das unsere Verwandten sind, daß sie die
gleichen Gesichtszüge tragen wie wir, die wir ja auch nicht frei sind
von Eitelkeiten, von verschwiegenen Träumen und Träumchen über
bessere Plätze, die wir in dieser Beziehung auch unsere Unsicherheiten
und Verletzlichkeiten mit uns herumtragen. Ein führender Kopf kann
sagen: «Wo ich sitze, ist immer oben.» Und doch — braucht ein wirklich

bedeutender Mensch diesen Spruch, der vielleicht nur vom befriedigten

Ehrgeiz Zeugnis ablegt, aber nicht von wirklicher Ueberlegenheit

und innerer Freiheit? Ja, es sind unsere Verwandten, die nach den
oberen Plätzen streben und sich unter Umständen das Leben sehr

sauer machen. Und wenn w i r unsere Verwandtschaft mit ihnen nicht
sehen sollten, entdecken sicher andere an uns, wie wir ständig unser
Gütezeichen an unserem Revers tragen. Die jüdischen Mitgäste Jesu
im vornehmen Haus des hochgestellten Pharisäers waren wahrscheinlich

nicht befangener in Sachen der oberen Plätze als wir selbst.

Wir haben nun auch gemerkt, daß es bei diesem lukanischen Text
wirklich nicht nur um den Bericht über ein Gespräch an einer Party
und um die Tischordnung an einem Fest geht. Wir haben hier ein
Gleichnis für's Leben vor uns mit einem unendlich tieferen Sinn, als

es zunächst scheint. Jesus mahnt auch nicht einfach zur Demut oder
zum Maßhalten in den Ansprüchen und Erwartungen. Es geht um die
letzte Einladung, oder sagen wir, um die letzte Vorladung. Es geht um
unsere Stellung vor Gott. Nicht von ungefähr ist am Schluß die Rede

66



von der Auferstehung der Gerechten. Die Auferstehung ist allerdings
keine Trumpfkarte, die man heutzutage ausspielen könnte. Aber
Auferstehung hat zu tun mit dem Tode. Der Tod bringt an den Tag, was
einer in seinem innersten Wesen gewesen ist. Der Tod hat von Christus
her eine Botschaft an uns, ohne die wir nicht wissen, wer wir sind.
Darum erinnert hier Jesus an den Tod, aber nun eben christusmäßig:
er redet von der Auferstehung, erinnert an das Letzte vor dem großen
Neubeginn.

Es geht in unserem Gästegleichnis um uns, um unsere wahre
Bedeutung. Und um uns geht es Jesus in seinem Leben und gerade in
der Phase, in der er jetzt steht. Wir befinden uns mit unserem Text
noch immer im Reisebericht des Lukas, im Mittelstück des Dritten
Evangeliums, wo die Reise Jesu von Galiläa nach Jerusalem, zum
Todespassah, beschrieben wird. Dieses Passah rückt nun in die Nähe.
Jesus wird aus dem jüdischen Passah das Abendmahl des Reiches
Gottes machen: «Mein Leib, gebrochen für euch. Das Blut des neuen
Bundes, vergossen zur Vergebung der Sünden.» Auch Jesus geht einem
erhöhten Platz entgegen. Aber diese Erhöhung bedeutet die tiefste
Erniedrigung. Das Kreuz ist der unterste Platz, den Gottes Sohn
einnimmt, um ganz der unsere zu werden. Und damit bekommt der
jüdische Philosoph Martin Buber, dessen 100. Todestag kürzlich gefeiert
wurde, einmal mehr recht, wenn er sagt: «Erfolg ist kein Name Gottes».
Gott begibt sich an den Ort unseres größten Mißerfolges. Unsere
Niederlagen erleben wir ja bekanntlich nicht in der Technik, nicht im
Geldverdienen, nicht in der Lebensverlängerung, sondern im Menschlichen,

in der Güte, im Verzicht zugunsten anderer, in der Anerkennung
vor allem der fernen Völker, all derer, die nie über die alleruntersten
Plätze hinausgekommen sind. Unser Mißerfolg besteht in der
Nichtanerkennung der Rechte anderer zum Leben, zu einem Leben, wie wir
es haben.

Es geht in unserem Dasein um die eine große Einladung, die
Einladung bei Gott. Und Gott kommt persönlich, uns die Einladung zu
bringen. Das ist gemeint mit der Gestalt des Christus. Er bringt die
Einladung in unsere Unzufriedenheit mit uns selbst, in die Glücklosig-
keit mit unseren Plätzen, die Einladung in unser oft tragikomisches
Gerangel um höhere Ränge oder wenn's draufankommt, in unseren
Lebensstil mit der rücksichtslosen Devise: «Jeder ist sich selbst der
Nächste.» Das Kreuz Christi ist die Einladung an uns Menschen in
unserer Fragwürdigkeit, die wir den Weg zum Festsaal schon längst
verfehlt haben und nicht mehr wissen, wie wir dort hinkommen sollen,
die wir lange vor dem Ziel unter der Last unseres dicken Ichs
zusammengebrochen sind. Seht, wenn wir eingeladen sind, können wir

67



uns nicht selbst die Einladungskarte zusprechen. Die Ehre, die uns an
den Tisch Gottes beruft, stammt nicht von uns. Aber wir sind Gott so

wichtig, daß er keinen Weg scheut, um zu uns zu gelangen, auch zum
Eitelsten, Verderbtesten, zum Hochmütigsten und zum Gebrochensten.
Beim Kreuz Christi ist die große Versammlung der Menschen, all der
Käuze, der Maskierten, der Schauspieler, die wir doch sind, aller, die
ein scharfes Gebiß hinter den Falten ihrer Höflichkeit versteckt halten,
aller, die mit ihren Verdrängungen durch den Tag laufen. So wichtig
bist du ihm, daß er um deinetwillen herabsteigt zu dir. Damit beweist
Gott deinen unverlierbaren Wert. An Christus glauben, heißt, daß du
an deinen Wert glaubst, daß ich an meinen Wert glaube, einen Wert,
der um seinetwillen wertbeständig ist. Christus verleiht dir diesen Wert.
Christus in dir macht dein wahres Wesen aus.

Es ist einer da, der dir hilft, die Platzfrage überhaupt neu zu
neu sehen kannst, daß du dich erträgst mit der Platzangst, du könntest
zu weit unten sitzen oder nicht hoch genug hinaufkommen, du könntest
überhaupt an den falschen Platz versetzt sein. Er lehrt dich aber auch,
in der Begnadung durch Gott schuldig zu sein und darum nicht ständig
den Unschuldigen zu spielen. Es fällt immer wieder auf, wie gerade
auch Christen selten Schuld zugeben können und den unversöhnlichen
Rechthaber nach außen kehren.

Es ist einer da, der dir hilft, die Platzfrage überhaupt neu zu
sehen, nicht nur als deine Lebensfrage, sondern als die Lebensfrage
der andern: «Er sagte aber auch zu dem, der ihn eingeladen hatte:
Wenn du eine Mittag- oder Abendmahlzeit veranstaltest, so rufe nicht
deine Freunde noch deine Brüder, noch deine Verwandten, noch reiche
Nachbarn, damit nicht etwa auch sie dich wieder einladen und dir
Vergeltung zuteil wird, sondern, wenn du ein Gastmahl veranstaltest, so
lade Arme, Krüppel, Lahme, Blinde ein, und du wirst glückselig sein,
weil sie es dir nicht vergelten können. Denn es wird dir vergolten
werden bei der Auferstehung der Gerechten.» Christus öffnet uns den
Weg zu denen, die nun wirklich weiter unten sitzen, die von sich aus
nie unsere Freunde werden könnten, die gar keine Aussicht dazu haben,
weil sie sich nicht revanchieren, uns nicht bereichern können. Seht, die
Erwartung der Vergeltung, also, daß wir etwas zurückbekommen von
unseren Kontakten, etwas menschlich Beglückendes und Schönes, diese
Erwartung engt die Liebe ein. Sie wird die Liebe gerade denen
vorenthalten, die sie am meisten nötig hätten, die vom Leben kärglich
ausgestattet wurden.

Es ist einer da, der uns hilft, die Platzfrage neu zu sehen, etwa in
dem Sinn, daß Selbstgefälligkeit und Selbstsucht nicht die besten
Voraussetzungen für das Mitgefühl ergeben. Es gibt ja noch ganz andere

68



Dimensionen in der Frage der Plätze. Jetzt gerade ist die schweizerische
Entwicklungspolitik wieder im Gespräch. Wir merken einiges, nachdem
das Ausland begonnen hat, an unserer knauserigen, zugeknöpften
Haltung gegenüber der Dritten Welt Kritik zu üben. Man rechnet uns
vor, daß wir punkto Exporteinnahmen aus den Ländern mit der
breitesten Elendsbevölkerung, aber bedeutenden Boden- und Naturschätzen,
auf dem ersten Platz sitzen. Unsere Handelsbilanz mit diesen Ländern,
also den Entwicklungsländern, schloß 1977 mit einem Ueberschuß von
5,2 Milliarden Franken zugunsten der Schweiz ab. Aber in Sachen
staatlicher Entwicklungshilfe stehen wir unter den europäischen Staaten
auf dem letzten Platz. «Im Namen Gottes des Allmächtigen» brauchen
wir Vergebung unserer nationalen Sünden und eine neue helvetische
Gesinnung.

Es ist einer da, der uns hilft, die Platzfrage neu zu sehen, daß es
für kein Kind, ob in der Schweiz oder Brasilien oder Südafrika, gut ist,
immer zu unterst sitzen zu müssen, ohne Geltung zu leben. Zur Mutterliebe

hinzu braucht der Mensch die Anerkennung durch seine
Umgebung oder, wie wir heute sagen, durch die Gesellschaft, wenn er
später kein kaltblütiger Draufgänger werden soll oder ein verknorzter
Spießer, der im Fett seiner Selbstgerechtigkeit erstickt.

Christus befreit uns zu einer Güte, die lebt und wirkt auch wenn
sie nicht belohnt wird. Christus weckt eine Liebe, die sich verschenkt,
ohne ein Gegengeschenk zu erwarten. Wenn wir nichts erwarten, handeln

wir an denen, die uns nichts bieten können, so wie Gott an uns
handeln muß, deren Treue nicht durchzuhalten vermag.

Wir haben von Menschen geredet, die uns nichts bieten können.
Gibt es denn Menschen, die uns wirklich nichts zu bieten haben, wenn
wir den Blick der Liebe für sie nicht verlieren?

(Predigt vom 12. März 1978 im Großmünster, Zürich)

Wenn die Christen den in Jesu Botschaft selbst verkündigten Sozialismus
und Kommunismus Gottes und seines Reiches nicht vertreten, so gehen die
Menschen zu Proudhon und Bakunin, zu Marx und Lenin. Wenn die Gläubigen
die Wahrheit mißachten, so nehmen die Ungläubigen sie auf und damit Gott
und das Reich. Freilich kann das vorerst den Untergang des offiziellen

Christentums und der ganzen Welt, mit der es sich verbunden hat, bedeuten.

(Leonhard Ragaz, Die Gleichnisse Jesu, Bern 1944/Hamburg 1971, S. 177)

69


	Die Platzfrage

