Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 73 (1979)

Heft: 2

Artikel: Die Bergpredigt und die Politik
Autor: Ragaz, Leonhard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-142765

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-142765
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LEONHARD RAGAZ

Die Bergpredigt und die Politik

Die Theologen sind gleichzeitig ein sehr anpassungsfdhiges und ein sehr
hartnéckiges Volk, nur beides jeweilen in der dem Evangelium ent-
gegengesetzten Richtung: sie sind anpassungsfihig fiir die Welt und hart-
nickig gegen den lebendigen Gott und seinen Christus.

Diesem Sachverhalt entsprechend gestaltet sich auch die Auslegung
der Bergpredigt. Man kann sie im allgemeinen kurz so charakterisieren:
Die Bergpredigt wird durch die theologische Auslegung unwirksam ge-
macht. So viel ich sehe auf drei Arten.

Die gewohnlichste, besonders auf dem Boden des Protestantismus
iibliche, besteht darin, da3 man die Worte der Bergpredigt, ihnen die
Spitze abbrechend, der weltlich-biirgerlichen Durchschnittsmoral, die
ihrerseits aus gewissen sozial-utilitarischen, stoisch-naturrechtlichen und
verkiimmert-christlichen Elementen zusammengesetzt ist, angleicht, so
daB sie darin etwa die gleiche Rolle spielen wie verstiimmelte antike
Statuen und Kapitile, die in der Mauer einer Stadt, eines Rathauses
oder einer Biirgerwohnung eingebaut sind.

Das Gegenteil davon, aber im Ergebnis die gleiche Lihmung, ist
die zweite Auslegungsart, welche die Wahrheit der Bergpredigt so hoch
iiber die Erde hinaushebt, daB3 sie fiir die Masse der gewsohnlichen
Menschen unerreichbar wird. Man hilt sich an die Paradoxie des Aus-
druckes, in unserem Zusammenhang vor allem an das Wort vom Hin-
halten des anderen Backens, und steigert damit die Forderung zu
etwas, was halb heroisch, halb absurd klingt.

Von hier aus gibt es einen Doppelweg zur dritten Auffassung. Weil
der gewohnliche Mensch eine so weltferne Wahrheit nicht leben kann,
so libergibt man sie einem besonderen Stand, dem homo religiosus, dem
Monchtum. Das ist der katholische Weg. Oder man erkldrt, diese
Wabhrheit sei nicht fiir die heutige Welt, sondern fiir den kommenden
Aeon, das Reich Gottes selbst. Das ist die sogenannte eschatologische
Deutung, die im Protestantismus, besonders in seiner Theologie, vor-
waltet. Die zentrale Stellung der Lehre von der «Rechtfertigung aus dem
Glauben alleiny begiinstigt selbstverstindlich diese Art von Auslegung
(iibrigens auch die erste und zweite Art); der Romerbrief verdringt die
Bergpredigt. So bis auf diesen Tag.

Aber auf alle diese drei Arten wird die Bergpredigt unwirksam
gemacht, im allgemeinen fiir alles Leben, und im besonderen auch
fiir die Politik.

Was sagen wir zu dieser Auslegung?

Wir wollen den umgekehrten Weg gehen, um ihre Unrichtigkeit
nachzuweisen.

43



Einmal: es ist durchaus unberechtigt, die Bergpredigt durch es-
chatologische oder monchisch-asketische Auslegung mattzusetzen. Ge-
wil} ist sie fiir das Reich Gottes und nicht fiir das Reich der Welt
giiltig; aber zu diesem Reich Gottes gehort eben der Jiinger Christi, und
zwar nicht bloB kiinftig, sondern auch schon ¢jetzt und hier». Nichts,
aber auch gar nichts 148t darauf schlieBen, da3 es sich um bloBe «Zu-
kunftsethik» handle. Wer aus Gott lebt, dem Gott, den die Bergpredigt
verkiindigt, der geht diesen Weg; es ist nicht anders moglich. Es ist ein
Weg gegen die Welt, es wartet seiner Anfechtung, Verfolgung, Haf3
und Spott. Darum sind die, so ihn gehen, das Salz der Erde und das
Licht der Welt.

Aber dieser Weg ist auch nicht asketisch-monchisch zu verstehen.
Damit gelangen wir zu der zweiten Auslegung, die die Bergpredigt liber
die Erde hinaushebt, indem sie ihre Paradoxie gleichsam dogmatisiert
und damit zum ethischen Mirakel macht. Aber es ist im Grunde geist-
los, den Nachdruck auf die paradoxen Erlduterungen in Form von Bei-
spielen zu legen, die Jesus seiner Lehre vom Nichtwiderstehen gibt: auf
das Hinhalten des anderen Backens, das unbedingte Geben, die villige
Vermeidung des Rechtsweges, das willige Nachgeben allem Zwang ge-
geniiber. In Wirklichkeit handelt es sich um die eine gewaltige Wahr-
heit, die Paulus, sic kommentierend und damit freilich auch ein wenig
abschwichend, mit dem Worte umschreibt: «LaB3 dich nicht durch das
Bose besiegen, sondern besiege das Bose durch das Gute.» (Rom. 12, 21)
Das heif3t: «Begegne dem Bosen nicht in seiner eigenen Sphire, sondern
begegne ihm von oben her, vom Reich des Guten her. Begegne nicht
der Gemeinheit mit der Gemeinheit, der Liige mit Liige, dem Hal} mit
HaB, der Selbstsucht mit Selbstsucht, der Gewalttat mit Gewalttat, son-
dern begegne der Gemeinheit mit Adel, der Liige mit Wahrheit, dem
HalB mit Liebe, der Selbstsucht mit Hingabe, der Gewalttat mit der
Wiirde des Geistes.» Das ist die «Gewaltlosigkeity der Bergpredigt.
Das Wort ist aber viel zu negativ und viel zu passiv, auch etwas
schwichlich; denn es handelt sich um eine sehr positive und aktive
Sache, die siegreiche Selbstbehauptung des Guten, des Gottessohnes
und Gottesreiches gegen das Bose und sein Reich; es handelt sich um
Angriff und Eroberung, nicht blof um Abwehr.

Die Haltung der Bergpredigt ist hochstes Heldentum. Aber durch-
aus allen zugiinglich. Und das ist stark zu betonen. Man verdunkelt
diese Allgemeingiiltigkeit und Allgemeinmdoglichkeit damit, da man
das Gewicht auf die paradoxen Erlduterungen durch die Beispiele legt
und dadurch aus einer umfassenden Wahrheit fiir den Alitag sozusagen
eine Angelegenheit sittlichen Sportes macht. Man raubt ihr damit im
Grunde den Ernst. Das wortliche Hinhalten des anderen Backens kdnn-

44



te doch nur eine Ausnahmetat sein, die im Leben der meisten gar nicht
vorkdme, ebenso das Ablassen des Mantels, das unbedingte Geben,
das die Forderung iiberbietende Mitgehen, wahrend die recht ver-
standene Forderung etwas meint, das fiir alle Tage und Stunden gilt,
aber auch wirklich gilt. Sie bekommt durch jene Auslegung etwas Ge-
setzliches: als ob es gerade auf solche besonderen Taten ankidme, wih-
rend es sich doch darum handelt, aus dieser paradox und sicher auch
mit einem Anflug von gottlicher Ironie erliuterten Wahrheit heraus frei
alles Tun zu gestalten, gelegentlich sogar im Widerspruch zu jenem
Wortlaut.

So verstanden, steigt die Uberirdische Paradoxie aus ihrer escha-
tologisch-asketischen Wolkenhohe auf die Erde herunter und wird ak-
tuell. Aber sie bleibt gegeniiber dem Weltwesen Paradoxie. Damit ist
die weltlich-biirgerliche falsche Herabziehung, die der eschatologisch-
asketischen falschen Hinaufriickung entspricht, ebenso aufgehoben wie
diese. Die Bergpredigt ist Alltagsmoral oder sie ist nicht. Sie ist Brot
und Salz fiir die gewohnlichen Menschen, nicht Delikatesse fiir sittliche
Feinschmecker. Sie ist Arbeit, nicht Sport. Sie ist Paradoxie, ist Wunder,
aber sie ist nicht ein sittliches Mirakel, sondern die Selbstverstindlich-
keit des Guten.

Als solche miifite sie mit dem ganzen Alltag natiirlich auch die
Politik bestimmen. Welche Gestalt nihme diese dann an?

Es ist nicht der Zweck dieses Aufsatzes, gleichsam eine Politik der
Bergpredigt zu entwerfen (was ohnehin ein verfehltes Unternehmen
wire), er will vielmehr bloB Sinn und Moglichkeit einer Einwirkung
der Bergpredigt auf die Politik untersuchen. Wenn aber doch mit ei-
nigen Strichen angedeutet werden soll, welcher Art eine solche Ein-
wirkung wohl wire, so dringt sich sofort wieder eins in den Mittel-
punkt. Durch diese Einwirkung wiirde in erster Linie das Gewaltprinzip
in der Politik zerbrochen. Es horte jenes jus talionis auf, jenes «Auge
um Auge, Zahn um Zahn», das Boses mit Bosem vergilt, einen Schlag
mit zweien erwidert und dem anderen wenn moglich sein Recht vor-
enthdlt, statt es ihm doppelt zu geben. An seine Stelle triate die Riick-
sicht auf das heilige Recht, das der «Bruder» im Kollektivsinn, der
Nichste als Gemeinschaft, als Klasse, als Volk, hat. Es kdme jene
Stimmung auf, die einem Goethe nicht unmdglich, sondern sogar na-
tirlich war, daB man ein fremdes Volk wie das eigene liebte, seine
Freuden und Leiden nicht anders als die des eigenen empfinde. Daf3
vor dieser neuen Einstellung sowohl der Volkerkrieg als der Klassen-
kampf sich auflosten, ist selbstverstdandlich.

Im einzelnen wire wohl zu iiberlegen, welche Bedeutung einige
speziell von Gandhi angewendete Methoden fiir die allgemeine Aufgabe,
um die es sich handelt, gewinnen konnten: die «non cooperationy, die

45



«civil disobedience» und andere verwandte Prinzipien. Es scheint mir
klar, daB} sie berufen sein konnen, im Kampfe gegen das ganze Reich
der Gewalt, heifle es nun Militarismus, Etatismus, Kapitalismus oder
sonstwie, eine ungeahnte Rolle zu spielen. Man denke nur an die Be-
deutung, die ein wirklich durchgefiihrter Generalstreik beim drohenden
Ausbruch eines Krieges, die Verweigerung der Herstellung von Mu-
nition und anderm Kriegsmaterial in Friedenszeiten oder gar die mas-
senhafte Verweigerung alles Kriegs- und Militirdienstes gewdnne. Aber
auch sonst konnten in einer Welt, die immer mehr unter die Herrschaft
anonymer, menschenfeindlicher Gewalten zu geraten droht, gerade diese
durch Gandhi geschmiedeten oder andere, in dhnlichem Geiste zu er-
findenden «Waffen der Bergpredigty den Schwichern — sei’s nun Ein-
zelnen, sei’s ganzen Klassen — die Moglichkeit geben, sich jenen Ge-
walten zu widersetzen, ohne daB es wieder zu Gewalt und vielleicht gar
zum Biirgerkrieg kime. (Nicht mitmachen!» «Friedlich, aber bestimmt
den Gehorsam verweigern, wo die Wahrheit gebietet!» Durch solche
Waffen sind jene Kolosse unter Umstédnden leichter zu verwunden, als
man heute ahnt, Der Kampf mit diesen Waffen wiirde seinerseits umso
edler, umso mehr Friedenskampf, reiner Kampf des Guten, als er eben
vom Geist und Sinn der Bergpredigt durchdrungen wire. Es eroffnen
sich auf dieser Linie ganz iiberraschende Perspektiven fiir eine «Politik
aus der Bergpredigt», neue Bahnen tun sich auf, die nur des Begangen-
werdens harren.

Diese Revolutionierung der Politik durch die Bergpredigt ist im
iibrigen nicht so zu denken, daf3 gleichsam die Kapitel 5—7 des Evan-
geliums nach Matthdus zum Kodex des oOffentlichen Rechtes erklart
wiirden, sie bedeutete vielmehr einen Wechsel der Ideale des politischen
Lebens, und zwar der inneren wie der duBleren Politik, eine Verinde-
rung der ganzen geistigen Atmosphire, worin sich das politische Leben
abspielt, ein Einstromen der Luft von den Hohen der Bergpredigt her
in die vom Fieberhauch der Selbstsucht, des Hasses und der Gier er-
fiillten Niederungen der heutigen Welt; sie bestiinde in einem méchtigen
Durchbruch des Prinzips der Besiegung des Bosen durch das Gute in
dieses Neuland hinein. Dieses Prinzip miifite sich nach und nach in neue
Gedanken und Ordnungen umsetzen und doch seine ganze nichtgesetz-
liche Freiheit und Hohe bewahren.

Aber indem wir den Weg der Bergpredigt in die Politik hinein
andeuten, wird uns klar, was fiir eine ungeheure Umwilzung alles bis-
herigen Fiihlens, Denkens und Handelns er bedeutete. Die Berg-
predigt, an sich die Selbstverstindlichkeit des Guten, ist ja doch in der
Verwirklichung stets Paradoxie und Wunder. Sie ist es ganz besonders
fiir die Politik. Ist irgendwelche Aussicht, daB3 die Paradoxie auch in

46



der Praxis Selbstverstindlichkeit und das Wunder Alltag werde?

Damit ndhern wir uns wieder dem Kern und Stern des ganzen
Problems.
| Es ist ja nun zu sagen, dal3 die Bergpredigt doch nur unter einer
bestimmten Voraussetzung gilt: unter der Voraussetzung, dafl Gott ist,
daB man an ihn glaubt und aus ihm lebt. Wenn diese Voraussetzung
fortfallt, so wird sie sofort Unsinn. Darum kann die Bergpredigt nur
fiir den Jiinger Christi gelten; darum ist sie der Weg des Reiches Gottes,
der den Weg der Welt in einem Winkel von neunzig Grad schneidet.

Damit aber scheint es, ist auch die Unwirksamkeit der Bergpredigt
erklirt, sie ist im allgemeinen erklért, und ist es im besonderen fiir die
Politik. Die Unwirksamkeit ist sogar durch die Ungiiltigkeit legitimiert!

Ist es so? Soll es, muBl es, wird es so sein? Kehren wir nun zu
Gandhi zuriick! Warum denn ist es ihm gelungen, die Bergpredigt zu
einer duBerst wirksamen, ja, gewaltigen Kraft der Politik zu machen?
Hier konnte allerdings die Frage aufgeworfen werden, ob das eine
Tatsache sei. Ist Gandhi nicht gescheitert? Oder, wenn man dies nicht
gerade behaupten will, hat er denn mit seiner Methode sein ganzes
Volk erfaBt oder doch auch nur einen Teil?

- Mir scheint folgendes wesentlich zu sein: Gandhi hat einen gewal-
tigen Eindruck gemacht, und zwar nicht nur auf sein Volk, sondern
auf die ganze Welt. Es ist gar nicht abzuschitzen, was das in dieser
entscheidenden Periode, wo der Kampf gegen und fiir die Gewalt auf
die Tagesordnung der Geschichte gesetzt ist, wo es sich vor allem auch
darum handelte und handelt, ob die Auseinandersetzung zwischen Asien
und Afrika auf der einen, Europa und Amerika auf der andern Seite
mit gewaltsam-blutigen oder mit geistig-friedlichen Mitteln geschehen
solle, fiir die Welt bedeutet hat und fortwdhrend bedeutet. Und die Be-
freiung Indiens ist doch in erster Linie s e i n e Tat. Denn wenn die Frei-
heitsbewegung andere Bahnen eingeschlagen hitte, was ohne ihn,
menschlich gesprochen, doch wohl sicher geschehen wire, dann wire
sie ebenso sicher gescheitert. .

Und sein Volk hat er doch wohl auch hinter sich gehabt. Gewif
nicht so, daB es wie er an die «Gewaltlosigkeity geglaubt hitte und
glaubte, aber so, dafl es sich vor dem in diesem Mann wirksamen
Geiste beugte, und dies als ganzes Volk,

Wie war das moglich?

Indem wir diese Frage beantworten, stoBen wir auf die Losung
des ganzen Problems, das uns beschiftigt. Wir konnten zunédchst ein
AuBlerliches Moment anfilhren. Gandhi hatte und hat es mit einem
unterdriickten Volke zu tun. Ein solches wird durch den auf allen
gleichmiBig lastenden Druck zusammengehalten und durch die Glut

47



der gemeinsamen Hoffnungen zu einer Einheit zusammengeschweif3t.
Aber das erscheint mir doch nebensdchlich und nicht entscheidend.
In der Not kann ein Volk erst recht ins Chaos zerfallen. Davon hat man
Beispiele genug, auch in der Gegenwart. Auch Israel wurde erst eine
widerstandsfihige Einheit, als Moses kam mit der Kunde von dem
Einen und lebendigen Gott, Israels Gott. Damit ist schon angedeutet,
was das Entscheidende ist: Indien ist zusammengehalten durch seine
Religion. Diese Einheit ist sogar imstande, den Zwiespalt zwischen
Hinduismus und Mohamedanismus zu iiberbriicken.

Es kann also in Indien im Namen der Religion und aus Religion
etwas Gemeinsames geschehen. Und Indien hat eine lebendige Religion,
eine Religion, die noch vielen selbstverstindlich ist, die das Lebens-
element ist, in dem das indische Wesen wurzelt. An dieses Element
kann appelliert, in seinem Namen, aus ihm heraus etwas getan werden.
Und mehr noch, das Entscheidende: Diese Religion ist in Indien noch
die Hauptsache. Die Religion ist dort nicht wie bei uns eine Zutat zum
sonstigen Leben, iiber deren Wert und Notwendigkeit man verschie-
dener Meinung ist, sondern der Sinn alles Lebens selbst. Darum aber
herrscht darin nicht das Element der Gewalt. Denn, wo Gott und die
Seele Wirklichkeiten, herrschende Wirklichkeiten, ja die Wirklichkeit
selbst sind, da kann nicht die Gewalt herrschen. Darum aber muf3 auch
der Staat zuriicktreten bis zur Bedeutungslosigkeit. Und an Stelle der
Politik tritt eben die Religion. Politik wird selbst Religion; hier kann
sie es werden,die Politik ist von der Religion verschlungen. Um nun
das letzte und oberste Stichwort zu brauchen: Indien ist nicht verwelt-
licht, es hat noch eine religiose Kultur. Darum kann dort die «Berg-
predigty gelten und die Politik gestalten, zur Politik werden.

DaB es im Abendland anders ist, wissen wir. Wir haben im Abend-
land mit der fundamentalen Tatsache der Weltlichkeit, die zum Teil
Verweltlichung bedeutet, zu rechnen. Aus ihr erklirt sich die Rolle,
die bei uns der Gewaltglaube spielt, aus ihr die Rolle des Staates und
die besondere Auffassung der Bergpredigt auf der einen und der Politik
auf der andern Seite.

Wenn bei uns die Bergpredigt wirksam werden soll, im allgemeinen
und besonders in der Politik, so ist das darum nur auf zweierlei Art
moglich.

Einmal: Wir diirfen bei uns nicht mit einer allgemeinen geistigen
Einstellung rechnen, die einen Appell an die Bergpredigt sinnvoll mach-
te. Unsere Gesellschaft ist weltlich, Staat und Politik sind weltlich, sie
ruhen auf weltlichen Voraussetzungen. Die Bergpredigt, das heiBt die
Orientierung an Gott (so wie ihn die Bergpredigt versteht!), kann nur
durch VorstoBe geistig-revolutiondrer Art von Einzelmem oder von
Kleinen Gruppen aus, in denen ihre Voraussetzung erfiillt ist, in die

48



Welt iiberhaupt und besonders in die Politik eindringen. Einen solchen
Einbruch bedeuteten (und bedeuten) die Quéker, bedeuteten die pazi-
fistisch-antimilitaristischen Hussiten, bedeutete auf seine Art Tolstoi,
bedeutete auch ein Landauer und andere. Die Dienstverweigerer und,
in etwas weniger intensivem Sinn, die ganze Friedensbewegung liegen
auf dieser Linie. Und so sind noch andere Arten von solchen Einbrii-
chen denkbar. Es wire Aufgabe der Kirchen, die Armee der Bergpredigt
zu sammeln, die Wahrheit der Bergpredigt geltend zu machen. Jeden-
falls — da auf die Kirchen als solche zu zdhlen Utopie wiare — ist die
Gemeinde Christi der Ausgangspunkt dieses stets wiederholten Ein-
bruchs in die Welt. Es ist die «kleine Herde», der das Reich verheilen
wird.

Aber wenn das auch unsere heutige Lage ist, so entsteht doch die
Frage, ob das so bleiben muB. Ist die Weltlichkeit oder Verweltlichung
einfach das dauernde Schicksal des Abendlandes? Kann es, muf} es
nicht zu einer Umkehr zu Gott kommen, einer allgemeinen Umkehr?
Das Abendland braucht dabei sicher nicht eine Kopie des Morgen-
landes zu werden. Es ist nicht zu wiinschen, daf} unser westliches Leben
wie das indische von der Religion verschlungen werde. Auch die Polis
und die Politeia haben ein Recht, und es gibt eine heilige Weltlichkeit.
Aber es gibt auch eine weltliche Theokratie, ich meine, eine Orientie-
rung des Lebens an Gott, die nicht durch eine Zwangsinstitution, heille
diese nun Staat oder Kirche, getragen wird, sondern aus dem freien
Walten des Gottes- und Christusgeistes erwdchst. Diese ist es, zu der
wir umkehren miissen, wenn wir nicht endgiiltig in gottloser Weltlich-
keit zugrundegehen sollen. Darum mufBl auch der falsche Spiritualis-
mus und Individualismus, der besonders in Gestalt der Lehre von der
«Rechtfertigung aus dem Glauben alleiny dem Protestantismus seine
Weltgestaltungskraft geraubt hat, aufgehen (und das heifit: sich er-
fiillen) in der Botschaft vom Reiche Gottes, das zwar nicht von der
Welt, aber fiir die Welt ist und das eben die Gottesherrschaft iiber
alle Wirklichkeit und damit die Erlosung aller Wirklichkeit zur Frei-
heit und Liebe der Gottessdhne bedeutet. Eine Revolution des Christen-
tums selbst ist die Vorbedingung einer Revolution der Welt durch die
Bergpredigt. Noch einfacher gesagt: Es kommt darauf an, daB unser
Leben wieder an Gott orientiert und aus Gott gelebt wird, daB Gott
auch fiir uns die zentrale Wirklichkeit, die Wirklichkeit wird. Gott
aber (der Gott, den ich meine) bedeutet — die Bergpredigt fiir alles
Leben und auch fiir die Politik.

Gewalt iibt man nur, wenn man Gott nicht kennt, sondern meint, alles selber
machen zu miissen und zu konnen,

Leonhard Ragaz, Der Bergpredigt Jesu, Bern 1945/Hamburg 1971, S. 19)

49



	Die Bergpredigt und die Politik

