
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 73 (1979)

Heft: 2

Artikel: Fragen zu Gewaltanwendung und Gewaltlosigkeit

Autor: Gessler, Judith

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-142764

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-142764
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


nachteiligten. In den letzten Jahren mit Leuten, die das Land verlassen
mußten und zu Flüchtlingen geworden sind, in Zukunft wahrscheinlich
wieder vermehrt mit Leuten im Lande selber, wo der Krieg immer
größere Not verursacht. Für ihre Unterstützung lancieren wir auch den
Aufruf an unsere Spender. Solidarität im Rhodesienkonflikt bedeutet
für uns aber auch die Solidarisierung mit den Anliegen zur Befreiung
der unterdrückten Bevölkerung. Sie ist nicht zu trennen von der eigentlichen

Hilfsaktion; sie ist ein Bestandteil dieser Hilfe. Sie führt — ob
bewußt oder unbewußt — zur Solidarisierung mit jenen, die diese
Anliegen vertreten. Sie bedeutet die Parteinahme für die Befreiungsbewegung.

Hierin besteht die Herausforderung an uns als Hilfswerk. Wir
müssen uns dieser Tatsache bewußt werden und zur Kenntnis nehmen,
daß Solidarität etwas kostet. Nicht bloß Finanzen. Sondern zum
Beispiel den Mut, sich zu einer Befreiungsbewegung als Partner zu
bekennen, sich auf die Saite derer zu stellen, die verfemt sind, weil sie
zum Mittel der Gewalt gegriffen haben. Aber auch die Aufgabe mit
sich bringt, diejenigen, die Gewalt anwenden, kritisch zu begleiten,
Rückfragen zu stellen und den immer neuen Versuch, zur Versöhnung
beizutragen.

Es kann nicht darum gehen, am Beispiel des rhodesischen
Widerstandes die Frage nach dem gerechten Krieg gültig zu beantworten. Aus
dem Dilemma der Gewaltanwendung kommen wir nicht heraus. Aber
das müßte uns schweizerischen Christen am Beispiel der Entwicklung in
Rhodesien doch eigentlich ein Anliegen sein: uns dafür einzusetzen, das
unmenschliche, ungerechte System der Apartheid zu überwinden. Die
Solidarität mit den Flüchtlingen aus Rhodesien — mitten im Kampf
um die Befreiung ihres Landes — ist eine echte Möglichkeit hiezu und
eine konkrete Herausforderung an uns alle.

JUDITH GESSLER

Fragen zu
Gewaltanwendung und Gewaltlosigkeit

Was vielen Christen bei uns am Befreiungskampf im südlichen Afrika
anstößig erscheint, ist, daß er sich im Laufe der Zeit zu einem bewaffneten

Kampf entwickelt hat. Zwar können wir uns wohl auch kaum
vorstellen, daß ein Volk, das seine Unterdrückungssituation erkannt
hat und sie verändern möchte, plötzlich klein beigibt, weil die
Herrschenden, hier die Weißen, nicht gewaltfrei abtreten. Aber wir sind
vermutlich anders betroffen, wenn in der Kirche davon die Rede ist,

40



als wenn wir als Bürger Zeitungen lesen. Wir sind anders betroffen,
wenn wir zu einer Friedensbewegung gehören.

Gewiß, das Anüirassismusprogramm des Oekumenischen Rates war
seinerzeit ein neuartiger Weg von Christen, für mehr Gerechtigkeit auf
dieser Erde einzutreten, und es stand darum von Anfang an unter
Beschuß. Es war 1968, auf der Konferenz des OeRK in Uppsala, als
beschlossen wurde, man wolle sich nicht weiterhin mit verbalen Appellen
an Regierungen begnügen, man wolle auch etwas tun, um seine
Solidarität mit denjenigen zu bezeugen, die unter dem Rassismus, der
Rassendiskriminierung litten. Es wurde beschlossen, die rassisch
Unterdrückten in diesem Kampf konkret zu unterstützen
— durch Bekannt- und Bewußtmachen des Unrechts hier bei uns und
— durch Errichtung eines Sonderfonds zur materiellen Unterstützung

der humanitären Arbeit der Befreiungsbewegungen (Bildung,
Gesundheitswesen).

Man bat die Mitgliedkirohen um Gaben zu diesem Zweck und erhielt
sie auch. Der Schweizerische Evangelische Kirchenbund (SEK)
reagierte allerdings von Anfang an negativ auf dieses Projekt. Sein
Hauptvorwurf war, es sei zu politisch und damit zu wenig nah dem
Evangelium.

Nun, das war im Grunde gar kein Vorwurf, denn genau das, eben
politisch, wollte das Programm ja sein. Irreführend ist es bloß, von
«politischem Kalkül» zu sprechen, wie das der Vorstand des SEK heute
tut, denn das beinhaltet ja eine Berechnung zum eigenen Vorteil, eine
politische Absicht, die man eher verschweigt. Hier muß sich der SEK
wohl fragen lassen, ob nicht vielmehr hinter seiner betont unpolitischen

neutralen Haltung in dieser Frage solch politisches Kalkül stecke?
Wer sich politisch-neutral verhält, handelt ja auch politisch, nur unterstützt

er dadurch eher die Politik der Herrschenden, Mächtigen, den
bestehenden Zustand. Das Antirassismusprogramm unterstützt dagegen
politisch die Unterdrückten, die Ohnmächtigen. Für mich ist das gerade
vom Evangelium her naheliegender.

Der zweite Einwand des SEK kommt in einer Frage zum
Ausdruck, die sicher ernst zu nehmen ist, in der Frage nämlich, ob die
Befreiungsbewegungen ihren Völkern wirklich Befreiung bringen. Diese
Frage wurde und wird auch im Zentralausschuß des OeRK immer
wieder sehr ernsthaft diskutiert, vor allem im Zusammenhang mit der
Frage der Gewaltanwendung. Ich möchte aus dieser Diskussion einige
Gedanken weitergeben. Zur Frage der Gewaltanwendung gibt es die
folgende Erklärung des Zentralausschusses des OeRK, wo Fragen
gestellt werden sowohl an diejenigen, die bereit sind, mit Gewalt gegen
etablierte Ordnungen vorzugehen, wie an diejenigen, die sich
grundsätzlich für Gewaltfreiheit entschieden haben:

41



«Diejenigen, die bereit sind, mit Gewalt gegen etablierte Ordnungen

vorzugehen, müssen sich selber fragen:
— Habt ihr wirklich alle gewaltlosen Möglichkeiten in eurer Situation

untersucht, oder nehmt ihr zum vornherein an, daß diese nicht
funktionieren würden?

— Entfernt euch eure strategische Entscheidung nicht eher von der
öffentlichen Meinung, als daß sie euch Unterstützung bringt?

— Wie verhindert ihr, daß eure Mittel nicht selber zu einem Instru¬
ment der Entmenschlichung werden und so eure Ziele verderben?
Beurteilt ihr den Entschluß, jemandem sein Leben zu nehmen, zu
leichtfertig?

— Habt ihr euch überlegt, wie ihr ehemalige Unterdrücker in einer
befreiten Gesellschaft, wie ihr sie anstrebt, integriert?

Diejenigen, die sich grundsätzlich für Gewaltlosigkeit entschieden
haben, müssen sich selber fragen:
— Nehmt ihr die Zähigkeit und die Tiefe der Gewalt in den Strukturen

eurer Gesellschaft genügend ernst und ebenso den sozialen
Umbruch, wenn die Gewalt abgebaut wird?

— Wenn ihr Gewaltlosigkeit als ein absolutes Prinzip anseht, seid ihr
da nicht in Gefahr, den Mitteln (Gewaltlosigkeit, das heißt
reduzierte revolutionäre Gewalt) gegenüber dem Ziel (Gerechtigkeit, das
heißt reduzierte strukturelle Gewalt) höhere Priorität einzuräumen?

— Seid ihr stärker besorgt um euer «gutes» Gewissen als um das Wohl
der Unterdrückten?

Alle diejenigen, die — mit welchen Mitteln auch immer — auf eine
Zerstörung bestehender Machtstrukturen hinarbeiten, um eine bessere
Gesellschaft aufzubauen, sollten sich fragen:
— Wie legt ihr, entsprechend eurem Ziel, dauernd Rechenschaft über

eure Macht ab, damit euer Sieg nicht den Anfang eines neuen
unterdrückerischen Systems bedeutet?

— Wie werden diejenigen, gegen die ihr kämpft, in die neue Gesell¬
schaft integriert werden?»

Die Verfasser dieser Erklärung maßen sich nicht an, die Fragen anstelle
der Betroffenen zu beantworten.

Die Frage, ob evangelische Entscheidungen nach politischen
Analysen und nach politischem Handeln rufen, ist wohl d i e Frage, an der
sich die Geister in der Kirche heute am stärksten scheiden. Der Riß
geht quer zu den Konfessionen. Wir im CFD haben uns seit dreißig
Jahren für die Notwendigkeit politischen Handelns entschieden, aber
wir können die Entscheidung niemandem aufdrängen oder abnehmen,
und wir können nicht verhindern, daß wir gerade in kirchlichen Kreisen
mit dieser Entscheidung auch auf Kritik stoßen.

42


	Fragen zu Gewaltanwendung und Gewaltlosigkeit

