Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 73 (1979)

Heft: 2

Artikel: Fragen zu Gewaltanwendung und Gewaltlosigkeit
Autor: Gessler, Judith

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-142764

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-142764
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

nachteiligten. In den letzten Jahren mit Leuten, die das Land verlassen
muBten und zu Fliichtlingen geworden sind, in Zukunft wahrscheinlich
wieder vermehrt mit Leuten im Lande selber, wo der Krieg immer
grofere Not verursacht. Fiir ihre Unterstiitzung lancieren wir auch den
Aufruf an unsere Spender. Solidaritit im Rhodesienkonflikt bedeutet
fiir uns aber auch die Solidarisierung mit den Anliegen zur Befreiung
der unterdriickten Bevolkerung. Sie ist nicht zu trennen von der eigent-
lichen Hilfsaktion; sie ist ein Bestandteil dieser Hilfe. Sie fithrt — ob
bewuBit oder unbewuBt — zur Solidarisierung mit jenen, die diese An-
liegen vertreten. Sie bedeutet dic Parteinahme fiir die Befreiungsbewe-
gung.
Hierin besteht die Herausforderung an uns als Hilfswerk. Wir
miissen uns dieser Tatsache bewuBt werden und zur Kenntnis nehmen,
daB3 Solidaritit etwas kostet. Nicht bloB Finanzen. Sondern zum Bei-
spiel den Mut, sich zu einer Befreiungsbewegung als Partner zu be-
kennen, sich auf die Seite derer zu stellen, die verfemt sind, weil sie
zum Mittel der Gewalt gegriffen haben. Aber auch die Aufgabe mit
sich bringt, diejenigen, die Gewalt anwenden, kritisch zu begleiten,
Riickfragen zu stellen und den immer neuen Versuch, zur Versohnung
beizutragen.

- Es kann nicht darum gehen, am Beispiel des rhodesischen Wider-
standes die Frage nach dem gerechten Krieg giiltig zu beantworten. Aus
dem Dilemma der Gewaltanwendung kommen wir nicht heraus. Aber
das miilte uns schweizerischen Christen am Beispiel der Entwicklung in
Rhodesien doch eigentlich ein Anliegen sein: uns dafiir einzusetzen, das
unmenschliche, ungerechte System der Apartheid zu iiberwinden. Die
Solidaritdt mit den Fliichtlingen aus Rhodesien — mitten im Kampf
um die Befreiung ihres Landes — ist eine echte Mdoglichkeit hiezu und
eine konkrete Herausforderung an uns alle.

JUDITH GESSLER
Fragen zu

Gewaltanwendung und Gewaltlosigkeit

Was vielen Christen bei uns am Befreiungskampf im siidlichen Afrika
anstoBig erscheint, ist, daB} er sich im Laufe der Zeit zu einem bewaff-
neten Kampf entwickelt hat. Zwar konnen wir uns wohl auch kaum
vorstellen, dall ein Volk, das seine Unterdriickungssituation erkannt
hat und sie verindern mochte, plotzlich klein beigibt, weil die Herr-
schenden, hier die WeiBlen, nicht gewaltfrei abtreten. Aber wir sind
vermutlich anders betroffen, wenn in der Kirche davon die Rede ist,

40



als wenn wir als Biirger Zeitungen lesen. Wir sind anders betroffen,
wenn wir zu einer Friedensbewegung gehdren.

GewiB, das Antirassismusprogramm des Oekumenischen Rates war
seinerzeit ein neuartiger Weg von Christen, fiir mehr Gerechtigkeit auf
dieser Erde einzutreten, und es stand darum von Anfang an unter Be-
schuB. Es war 1968, auf der Konferenz des OeRK in Uppsala, als be-
schlossen wurde, man wolle sich nicht weiterhin mit verbalen Appellen
an Regierungen begniigen, man wolle auch etwas tun, um seine Soli-
daritdt mit denjenigen zu bezeugen, die unter dem Rassismus, der Ras-
sendiskriminierung litten. Es wurde beschlossen, die rassisch Unter-
driickten in diesem Kampf konkret zu unterstiitzen
— durch Bekannt- und BewuBtmachen des Unrechts hier bei uns und
— durch Errichtung eines Sonderfonds zur materiellen Unterstiitzung

der humanitiren Arbeit der Befreiungsbewegungen (Bildung, Ge-
sundheitswesen).
Man bat die Mitgliedkirchen um Gaben zu diesem Zweck und erhielt
sie auch. Der Schweizerische Evangelische Kirchenbund (SEK) re-
agierte allerdings von Anfang an negativ auf dieses Projekt. Sein Haupt-
vorwurf war, es sei zu politisch und damit zu wenig nah dem Evan-
gelium.

Nun, das war im Grunde gar kein Vorwurf, denn genau das, eben
politisch, wollte das Programm ja sein. Irrefiihrend ist es bloB, von
«politischem Kalkiil» zu sprechen, wie das der Vorstand des SEK heute
tut, denn das beinhaltet ja eine Berechnung zum eigenen Vorteil, eine
politische Absicht, die man eher verschweigt. Hier muf} sich der SEK
wohl fragen lassen, ob nicht vielmehr hinter seiner betont unpoliti-
schen neutralen Haltung in dieser Frage solch politisches Kalkiil stecke?
Wer sich politisch-neutral verhilt, handelt ja auch politisch, nur unter-
stiitzt er dadurch eher die Politik der Herrschenden, Méchtigen, den
bestehenden Zustand. Das Antirassismusprogramm unterstiitzt dagegen
politisch die Unterdriickten, die Ohnmichtigen. Fiir mich ist das gerade
vom Evangelium her naheliegender.

Der zweite Einwand des SEK kommt in einer Frage zum Aus-
druck, die sicher ernst zu nehmen ist, in der Frage ndmlich, ob die
Befreiungsbewegungen ihren Volkern wirklich Befreiung bringen. Diese
Frage wurde und wird auch im ZentralausschuBB des OeRK immer
wieder sehr ernsthaft diskutiert, vor allem im Zusammenhang mit der
Frage der Gewaltanwendung. Ich méchte aus dieser Diskussion einige
Gedanken weitergeben. Zur Frage der Gewaltanwendung gibt es die
folgende Erkldrung des Zentralausschusses des OeRK, wo Fragen ge-
stellt werden sowohl an diejenigen, die bereit sind, mit Gewalt gegen
etablierte Ordnungen vorzugehen, wie an diejenigen, die sich grund-
sitzlich fiir Gewaltfreiheit entschieden haben:

41



«Diejenigen, die bereit sind, mit Gewalt gegen etablierte Ordnun-
gen vorzugehen, miissen sich selber fragen:

— Habt ihr wirklich alle gewaltlosen Moglichkeiten in eurer Situation
untersucht, oder nehmt ihr zum vornherein an, dafl diese nicht
funktionieren wiirden?

— Entfernt euch eure strategische Entscheidung nicht eher von der
offentlichen Meinung, als daB sie euch Unterstiitzung bringt?

— Wie verhindert ihr, da3 eure Mittel nicht selber zu einem Instru-
ment der Entmenschlichung werden und so eure Ziele verderben?
Beurteilt ihr den EntschluB, jemandem sein Leben zu nehmen, zu
leichtfertig?

— Habt ihr euch uberlegt, wie ihr ehemalige Unterdriicker in einer
befreiten Gesellschaft, wie ihr sie anstrebt, integriert?

Diejenigen, die sich grundsitzlich fiir Gewaltlosigkeit entschieden ha-

ben, miissen sich selber fragen:

— Nehmt ihr die Zahigkeit und die Tiefe der Gewalt in den Strukturen
eurer Gesellschaft geniigend ernst und ebenso den sozialen Um-
bruch, wenn die Gewalt abgebaut wird?

— Wenn ihr Gewaltlosigkeit als ein absolutes Prinzip anseht, seid ihr
da nicht in Gefahr, den Mitteln (Gewaltlosigkeit, das heiBt redu-
zierte revolutionire Gewalt) gegeniiber dem Ziel (Gerechtigkeit, das
heif3t reduzierte strukturelle Gewalt) hohere Prioritit einzurdumen?

— Seid ihr stirker besorgt um euer «gutesy Gewissen als um das Wohl
der Unterdriickten?

Alle diejenigen, die — mit welchen Mitteln auch immer — auf eine
Zerstorung bestehender Machtstrukturen hinarbeiten, um eine bessere
Gesellschaft aufzubauen, sollten sich fragen:

— Wie legt ihr, entsprechend eurem Ziel, dauernd Rechenschaft iiber
eure Macht ab, damit euer Sieg nicht den Anfang eines neuen
unterdriickerischen Systems bedeutet?

— Wie werden diejenigen, gegen die ihr kdmpft, in die neue Gesell-
schaft integriert werden?»

Die Verfasser dieser Erklirung maBen sich nicht an, die Fragen anstelle

der Betroffenen zu beantworten.

Die Frage, ob evangelische Entscheidungen nach politischen Ana-
lysen und nach politischem Handeln rufen, ist wohl die Frage, an der
sich die Geister in der Kirche heute am stdrksten scheiden. Der Rif3
geht quer zu den Konfessionen. Wir im CFD haben uns seit dreiBig
Jahren fiir die Notwendigkeit politischen Handelns entschieden, aber
wir konnen die Entscheidung niemandem aufdringen oder abnehmen,
und wir konnen nicht verhindern, daf3 wir gerade in kirchlichen Kreisen
mit dieser Entscheidung auch auf Kritik stofen.

42



	Fragen zu Gewaltanwendung und Gewaltlosigkeit

