
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 73 (1979)

Heft: 2

Artikel: Reich Gottes und Gewalt

Autor: Blanke, Huldrych

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-142762

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-142762
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


HULDRYCH BLANKE

Reich Gottes und Gewalt
Der Geist des Herrn ruht auf mir, weil er mich gesalbt hat;
er hat mich gesandt, den Armen frohe Botschaft zu bringen,
den Gefangenen Befreiung zu verkünden und den Blinden das
Augenlicht, die Unterdrückten zu befreien und zu entlassen,
ein Halljahr des Herrn zu verkündigen. Lukas 4, 18f.

Es gab im alten Israel ein Gesetz, das dem Brauch der Sklaverei, der
immer wieder auch hier sich etablieren wollte, immer neu ein Ende
bereitete, das sog. Halljahr (3. Mos. 25, 8-12). Vom Gedanken her, daß
ein aus Aegypten losgekaufter Knecht Gottes niemals mehr Knecht von
Menschen werden könne, sollte in jedem 50. Jahr jeder etwa durch
Schulden in Sklaverei geratene Israelite seine Freiheit wieder
zurückerhalten.

Es ist die Proklamation eines ewigen Halljahrs, mit der Jesus
seine Predigt in seinem Heimatdorf Nazareth begann. Er nahm ein
Jesaiaswort auf, das vom Reich Gottes im Bilde dieses Befreiungsjahres
spricht und fügt hinzu: «Heute ist dieses Schriftwort erfüllt vor euren
Ohren.» — «Heute», sagte Jesus. Er konnte und wollte also auf die
Erfüllung der großen Verheißung nicht länger warten. Stündlich
sozusagen, jedenfalls zu Lebzeiten seiner Generation, erwartete er den
Advent der Gottesherrschaft. Schon sah er den Satan vom Himmel fallen
wie ein Blitz. Schon sandte er seine Jünger aus, es in allen Städten
Israels zu sagen (denn hier würde das Reich beginnen, das weltweite
Reich der Freiheit). Und schließlich, als aller Einsatz seiner kleinen
Schar, die Ankunft der Gotteszeit durch größere Gerechtigkeit zu
drängen, nicht genug war, gewann und vollbrachte er jenen letzten
Willen, das Leben hinzugeben «als Lösegeld für viele».

Als Gemeinde Jesu Christi, ja als sein irdischer Leib, wie Paulus
sagt, sind wir berufen, Träger und Künder von Gottes neuer Welt in
dieser Welt zu sein. Dabei haben wir gewiß im Laufe der Zeiten auch
umlernen müssen, haben mit Hilfe des Paulus etwa gelernt, daß das
Reich nicht so vom Himmel kommt, wie einmal die Juden und mit
ihnen Jesus glaubten, sondern daß es vom Himmel kommt durch uns
als Gottes Boten. Was aber bleibt, ist nach wie vor jene Ungeduld, die
die Reichsbotschaft bei Jesus prägte und ihre Boten immer noch
gerade dorthin führen will, wo Armut, Gefangenschaft, Blindheit und
Unterdrückung sind, damit sie Wege dter Befreiung zeigen. — Was aber
soll das heißen, konkret, heute? Was heißt das etwa in einer Situation
wie jener in Rhodesien?

33



Es gibt eine leichtfertige Art, mit einer Frage wie dieser sich
abzugeben, und ich meine damit zweierlei: 1. sie vom sichern Schreibtisch

aus zu behandeln, statt sich hineinzubegeben in die Situation
derer, die leiden, leibhaftig wie der Christliche Friedensdienst es tut oder
dann wenigstens mit unsern ganzen Sinnen; 2. sie von einem Dogma her
zu behandeln, statt sich hineinzubegeben immer neu in den lebendigen,
in keine Schablone faßbaren Geist des Evangeliums, um mit Jesus zu
denken — wie wenn Er heute lebte. Wo diese beiden Schritte nicht
getan werden, da können Antworten nur leichtfertig sein: von der Art
eines vorschnellen ideologischen Ja zu jeder Revolution oder von der
Art eines vorschnellen pauschalen Nein, wie es nach meiner Meinung
der Schweizer Kirchenbund in seinem Brief an den Oekumenischen
Rat formulierte.

Zwei Beispiele des Verhaltens, die aus dem Evangelium in
Rhodesien verwandten Situationen hervorgegangen sind, möchte ich kurz
anführen, um anzudeuten, daß andere Entscheidungsmöglichkeiten als
die vom Kirchenbund empfohlenen christlich durchaus denkbar sind.

Das erste Beispiel ist Huldrych Zwingli, der Schweizer, der Toggen-
burger. Die Toggenburger unterstanden, als Zwingli in Wüdhaus
aufwuchs, dem Abt von St. Gallen, hatten sich aber in langen Verhandlungen

und zähen Kämpfen weitgehende, in einem Vertrag verbriefte
Freiheiten errungen. Gern und oft erinnerte sich Zwingli als Reformator
dieser Vergangenheit. Mit Stolz erwähnt er in seinen Schriften die
Kämpfe seiner Vorfahren und jene ihrer Verbündeten: die Schlachten
von Morgarten, Sempach und Näfels, wo «die Eidgenossen Freiheit und
Heimat beschirmt haben». Sein Herz schlägt besonders freudig, «wenn
es an Wilhelm Teil gedenkt». Es rühmt ihn «als den gottkräftigen
Helden und ersten Anheber eidgenössischer Freiheit, der mit so
maßlosem Eifer gegen die Gewalt beladen war, daß er mit Gottes Hilfe
sein Freiheitswerk vollbringen konnte». — Tut die Obrigkeit Unrecht,
so ist es des Christen Pflicht, nach wie vor, sagt Zwingli, nicht — wie
Luther empfiehlt — zu leiden und zu tragen, sondern notfalls, wenn
keine anderen Wege mehr bleiben und wenn Gott es will, mit bewaffneter

Gewalt für eine bessere Obrigkeit zu sorgen.
Das andere Beispiel ist Ernesto Cardenal in Nicaragua. Vor

dreizehn Jahren hat er mit Freunden auf einer Insel im großen See von
Nicaragua, Solentiname, eine kontemplative Gemeinde gegründet, die
klosterähnlich zurückgezogen leben wollte. Die biblische Besinnung
aber führte sie, was sie zuerst gar nicht im Sinne hatte, in die Solidarität

mit den Bauern, armen und verlassenen Leuten, die dort verstreut
an den Ufern der Inselgruppe leben. Ich zitiere aus dem Vorwort des
zweiten Buches gesammelter Gesprächsgottesdienste in Solentiname,
das soeben im Kreuz-Verlag herausgekommen ist: «Zu Anfang hätten

34



wir eine Revolution mit gewalüosen Methoden vorgezogen. Aber später
wurde uns klar, daß in Nicaragua heute der gewaltlose Kampf nicht
möglich ist. Was uns politisch am meisten radikalisierte, war das
Evangelium. Jeden Sonntag besprachen wir es miteinander, und die Bauern
begannen mit bewunderungswürdiger Einfachheit und mit wirklicher
theologischer Einfühlung den Kern der Botschaft des Evangeliums zu
begreifen: die Verkündigung des Reiches Gottes. Eines Tages haben
sich dann einige von ihnen aus tiefer Ueberzeugung und nach langer
und reiflicher Ueberlegung dazu entschlossen, zu den Waffen zu greifen.
Sie haben es einzig und allein im Verlangen nach dem Reich Gottes
getan, in dem Wunsch nach einer gerechten Gesellschaft, nach dem
konkreten Reich Gottes hier auf Erden.»

Die Frage rhodesischer oder nicaraguanischer Christen, die schon
einen Zwingli bewegte — sie ist auch uns gestellt durch Jesu Botschaft
vom großen Halljahr, die sich auch heute mit unserer Hilfe an unsern
«geringsten Brüdern» bewähren will. Sind wir von ihr bewegt? Diese
Frage verdrängen oder vorschnell-leichtfertig lösen, würde bedeuten:
Jesus verdrängen — aufs neue. Wie sehr hatte er versucht, damals, bei
den Seinen zu bleiben, sie mitzunehmen in seine Gedanken, die
allerdings nicht ihre Gedanken waren, auf seine Wege, die allerdings nicht
ihre Wege waren. Schließlich aber, ich zitiere, «ging er mitten durch sie
hindurch hinweg» (Lk. 4, 30). — Auch wir besitzen Jesus nicht.
Seine Gedanken, seine Wege sind vielleicht auch heute nicht die unsern.
Auch uns kann er verlassen, wenn wir nicht mit ihm zu denken
und zu handeln suchen.

FRITZ SIEGENTHALER

Rhodesien aus der Sicht des CFD
Wie stellen wir uns als Christen, wie stellen wir uns im Christlichen
Friedensdienst (CFD) zu den Auseinandersetzungen in Rhodesien?

1. Geschichtlicher Rückblick
Der CFD unterstützt heute rhodesische Flüchtlinge in Mozambik. Wie
kommen wir dazu? Nicht von ungefähr. Der CFD hat seit mehr als
zwanzig Jahren Beziehungen zu Gruppen in Rhodesien, zu oppositionellen

Schwarzen und Weißen.
Denkwürdig ist der Anfang dieser Beziehungen: Er ist ausgelöst

worden durch den Besuch des englischen Missionars Michael Scott am
CFD-Kongreß 1957 in Bossey. Scott war von der südafrikanischen
Regierung ausgewiesen worden aus Südwestafrika, dem heutigen Namibia,
und er vertrat zwei Anliegen:

35


	Reich Gottes und Gewalt

