
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 73 (1979)

Heft: 1

Artikel: Kirche und Lebensstil : Ueberlegungen zu einer kirchlichen
Umweltstrategie

Autor: Stückelberger, Christoph

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-142759

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-142759
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


CHRISTOPH STÜCKELBERGER

Kirche und Lebensstil
Ueberlegungen zu einer kirchlichen Umweltstrategie

Umweltethik und Umweltstrategie
Ethische Ueberlegungen nehmen in kirchlichen und theologischen
Aeusserungen zum Umweltproblem einen zentralen Platz ein. Strategische
Ueberlegungen fehlen aber oft. Man verfällt leicht einer gefährlichen
Arbeitsteilung zwischen Politikern und Ethikern: Politiker kümmern
sich oft wenig um Ethik und Ethiker oft wenig um Strategien. Ich
möchte deshalb hier als Theologe dazu ermuntern, in der Kirche die
strategischen Fragen ernster zu nehmen. Die Umweltethik braucht eine
Umweltstrategie, damit die ethischen Postulate Realität werden!

Die gegenwärtige Umweltdiskussion hat die Phase der globalen,
apokalyptischen Prognosen anfangs der siebziger Jahre («Grenzen des
Wachstums») abgelöst durch die Beschäftigung mit konkreten,
partikularen Lösungsmöglichkeiten. Buchtitel wie «Machbare Utopien»,
«Wege aus der Wohlstandsfalle» oder «Die tägliche Revolution» sind
symptomatisch dafür. Grüne Parteien sind im Entstehen begriffen, die
die Anliegen der Umwelt in den Parlamenten vertreten wollen.
Umweltschutzorganisationen und Bürgerinitiativen organisieren und koordinieren

sich immer stärker, landesweit und international. Umweltschutzgesetze

stehen in vielen Ländern zur Diskussion. Einzelaktionen zum
Energiesparen, zum Boykott eines bestimmten Konsumgutes, zum
Tierschutz usw. nehmen zu. All diese LösungsveiSuche lassen sich schematisiert

in folgende Typen einteilen:

— Lösungen von oben: Zentralistische Planung und autoritäre Durch¬
setzung von Maßnahmen zum Schutze der Umwelt.

— Lösungen von unten: Dezentralisierte, demokratische Entscheidun¬
gen in kleinen Einheiten, autozentrierte Entwicklung.

— Kurzfristige Lösungen: Das Umweltproblem wird als technisches
Problem betrachtet und mit technischen Maßnahmen zu lösen
versucht.

— Langfristige Lösungen: Die Wurzeln des Umweltproblems werden in
den geistigen, politischen und ökonomischen Strukturen des Abendlandes

gesehen. Veränderungen der Machtverhältnisse, der
Produktionsbedingungen und der ethisch-religiösen Grundlagen werden
angestrebt.

— Individuelle Lösungen: Aenderung des persönlichen Lebensstils und
Konsumverhaltens.

— Strukturelle Lösungen: Veränderung der wirtschaftlichen und po¬
litischen Strukturen.

13



Entsprechend lassen sich auch verschiedene Strategien unterscheiden
(ohne Anspruch auf Vollständigkeit):
— Machtpolitik: Veränderung durch Entscheidungen derer, die Macht

haben.
— Demokratie: Veränderung durch Dialog, Kooperation, Konsens.

— Gegenmacht: Veränderung durch Zusammenschluß derer, die zu¬

wenig Macht haben. Druck auf die Mächtigen. Konfliktorientierte
Strategie.

— Reform: Kontinuierliche Veränderung durch kleine Schritte.
— Revolution: Meist diskontinuierliche Veränderung der grundlegen¬

den Strukturen einer Gesellschaft in überschaubarer Zeit.
Alle diese Strategien beinhalten die Möglichkeit gewaltfreier wie
gewaltsamer Veränderung (zur Gewalt zähle ich dabei auch die struktu-
rlle Gewalt) und treten in den mannigfachsten Kombinationen auf.

Ein Hirtenbrief als Beispiel

Ich versuche nun, die Umweltstrategie der meisten westeuropäischen
Kirchen am Beispiel des jüngsten Hirtenbriefes der Schweizer Bischöfe
zum Thema «Energie und Lebensstil» (Bettag 1978) aufzuzeigen, um
daran einige m. E. notwendige Ergänzungen anzuschließen.

Zunächst sei festgehalten, daß die Bemühung der Bischöfe, sich
zur «heißen» Energiefrage zu äußern, sehr positiv ist. Die hinter der
Energiefrage stehende Grundfrage, welche Gesellschaft wir eigentlich
anstreben, wurde deutlich gestellt und auch beantwortet, nämlich: eine
«Gesellschaft, die Freiheit, Gerechtigkeit und Frieden garantiert,
eine Welt der Brüderlichkeit, der Solidarität und der Gemeinschaft».
Diese ethischen Postulate sind unbestritten. Wie wird eine solche
Gesellschaft aber erreicht?

Der Hirtenbrief fordert zu folgender Strategie auf: Der Friede soll
gewahrt bleiben, es soll ein «echter Dialog» gesucht werden, «der die
Einheit und Liebe wahrt», der Christ soll Gewaltanwendung vermeiden,

ohne sich dabei passiv zu verhalten. Statt Massenkundgebungen
soll man — zum Beispiel beim Energieproblem — konkrete Alternativen

verwirklichen und beim Energiesparen beginnen. «Es geht darum,
sich von der Habsucht und von der Verschwendung zu befreien», heißt
es als Zusammenfassung dieser Vorschläge. Zwei Merkmale kennzeichnen

also diese Strategie: Dialog und individuelle Verhaltensänderung.

Zwei notwendige Ergänzungen

Der Dialog wird nun aber zu einem «echten» Dialog erst unter
bestimmten Bedingungen: Während Dialoge geführt werden, dürfen nicht
sogenannte Sachzwänge geschaffen werden, die eine aus einem Dialog

14



allfällig resultierende Kurskorrektur fast unmöglich machen. Ein Dialog

ist nur echt, wenn sein Ausgang noch offen ist. Sonst wird der Dialog

leicht zu einem Alibi derer, die die Sachzwänge schaffen. Sie sind
gerne zu einem Dialog bereit, solange sich nichts ändert. Solange man
zum Beispiel Atomanlagen weiterbauen darf, sind Unternehmer gerne
zum Gespräch bereit. Plötzlich stehen dann die AKWs als fait accompli
da. Wer möchte dann noch stoppen und die Kosten bezahlen, auch
wenn aus dem Dialog die Notwendigkeit eines Stops resultieren würde?
Deshalb die Forderung nach einem Baustop für Atomanlagen, solange
der Dialog darüber geführt wird.

Eine zweite Bedingung für einen echten Dialog ist, daß alle
Dialogpartner eine gewisse Macht besitzen. Ein Dialog zwischen einem
Mächtigen und einem Ohnmächtigen ist kein echter Dialog, da der
Mächtige letztlich doch machen kann, was er will. Deshalb die
Forderung nach einer demokratischen Partizipation an den Entscheidungen
über Atomanlagen.

Solange die Kirchen den Dialog fordern, ohne diese beiden
Dialogbedingungen mitzufordern, sind sie dem Verdacht ausgesetzt, im Dialog
faktisch — wenn auch oft unbewußt oder ungewollt — auf der Seite
der Starken zu stehen.

In diesem Kontext bekommt die Strategie der Gegenmachtbildung
ihre Berechtigung. Die Geschichte der Arbeiterbewegung zeigt, daß die
Arbeiter erst dann als Dialogpartner ernst genommen wurden, als sie
sich gewerkschaftlich — d. h. als Gegenmacht — organisiert hatten.
Aehnliches gilt heute vermutlich für die Bürgerinitiativen (und z. T. die
Alternativbewegung) mit ihrem Versuch, sich als Gegenmacht zu
organisieren. Die Kirchen täten gut daran, diese Bewegungen zu
unterstützen, um ihnen die Stärke echter Dialogpartner zu ermöglichen. Aber
leider haben die Kirchen immer wieder Angst vor Gegenmachtbildung,
Vielleicht aus Angst um die eigene Macht? Vielleicht, weil sie Angst
vor Konflikten haben? Jedenfalls fällt mir die Konfliktscheu der meisten

europäischen Kirchen (im Unterschied z. B. zu den lateinamerikanischen)

immer wieder auf. Steht dahinter vielleicht sogar die Angst
vor dem Kreuz? Die Angst, durch Konflikte in Bedrängnis zu geraten,
leiden zu müssen? Jesus, der doch wirklich dialogbereit und dialogfähig
war, geriet jedenfalls mit seinem unerbittlichen Bemühen um «Freiheit,
Gerechtigkeit und Frieden» immer wieder in Konflikte, die ihn bis ans
Kreuz führten.

Das zweite Merkmal kirchlicher Strategie betrifft die individuelle
Verhaltensänderung. Die Hochschätzung des Individuums und die
Betonung seiner Verantwortung ist weitgehend ein Verdienst christlicher
Ethik und soll in keiner Weise geschmälert werden. Aber sowohl in den
Dokumenten der Synode 72 wie in vielen Dokumenten der ökumeni-

15



sehen Theologie wurde in den letzten Jahren zur Genüge aufgezeigt,
daß es auch eine Verantwortung gegenüber den gesellschaftlichen Strukturen

gibt. Die Individualethik muß durch die Sozialethik ergänzt
werden. Dieser Aspekt fehlt im jüngsten Hirtenschreiben wie in vielen
kirchlichen Aeußerungen fast ganz. Es geht nicht nur darum, sich in
seinem persönlichen Lebensstil «von der Habsucht und von der
Verschwendung zu befreiene», sondern auch darum, Produktionsweisen und
Verkaufspraktiken zu verhindern, die solche Verschwendung und
Habsucht notwendigerweise hervorbringen: Die neueste Computerwelle,
die einen enormen Produktivitätszuwachs und damit Zuwachs an
Verschwendung bringen wird; oder die immer penetrantere Werbung und
die Shoppingcenters.

Im entwicklungspolitischen Bereich hat der Nationale Kirchenrat
der USA punkto Werbung ein Zeichen gesetzt, indem er kürzlich zu
einem landesweiten Boykott der Nestlé-Produkte aufforderte, solange
Nestlé ihre Babymilch-Werbung in der Dritten Welt aufrechterhalte.

Eine kirchliche Umweltstrategie darf sich also nicht nur mit
moralischen Appellen an die Verbraucher richten, sondern muß auch die
entsprechenden Produktionsstrukturen und deren Urheber in ihre
Ueberlegungen und Forderungen einbeziehen.

Konsequenzen
Ich fasse zusammen:

1. Die kirchlichen Aeußerungen zur Umweltfrage sind in ihren
Formulierungen der Ziele von Schöpfung, Natur, Mensch und Gesellschaft

oft herausfordernd, in ihren Vorstellungen der Wege und
Strategien zu diesen Zielen aber oft ungenügend bis gefährlich harmlos.

2. Die kirchliche Dialogbereitschaft ist nur glaubwürdig, wenn sie
durch eine entsprechende Konfliktbereitschaft ergänzt wird.

3. Eine kirchliche Umweltstrategie muß die Aenderungen der
gesellschaftlichen Strukturen und Machtverhältnisse ebenso anstreben wie
die Veränderung des Verhaltens des Individuums. Deshalb muß sie sich
nicht nur für Lebensstilgruppen und Energiesparkampagnen, sondern
ebenso für parlamentarische Initiativen und Bürgerinitiativen einsetzen.

Literaturhinwelse:
— Hirtenbrief der Schweizer Bischöfe: Energie und Lebensstil, 1978.
— W. Hohlfield: Umweltkrise — Herausforderung der Kirchen, Stuttgart 1974.
— O. Jensen: Unter dem Zwang des Wachstums. Oekologie und Religion.

München 1977.
— G. Altner: Atomenergie — Herausforderung an die Kirchen. Texte,

Kommentare, Analysen. Neukirchen 1977.
— Ch. Stückelberger: Aufbruch zu einem menschengerechten Wachstum.

Sozialethische Ansätze für einen neuen Lebensstil. Zürich 1979 (erscheint
demnächst).

16


	Kirche und Lebensstil : Ueberlegungen zu einer kirchlichen Umweltstrategie

