
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 73 (1979)

Heft: 1

Artikel: Aufgaben kirchlicher Friedensarbeit

Autor: Keller, Max

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-142758

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-142758
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MAX KELLER

Aufgaben kirchlicher Friedensarbeit
Johannes XIII. hat 1963 in seiner Enzyklika «Pacem in Terris»
eindringlich und umfassend über die Friedensarbeit geschrieben. Eine
Reihe von Dokumenten von höchstem kirchenamtlichen Rang haben
seither bestätigt, daß die Bemühungen für einen «Frieden unter allen
Völkern in Wahrheit, Gerechtigkeit, Liebe und Freiheit» (Pacem in
Terris) bei der obersten Leitung der katholischen Kirche nichts an
Dringlichkeit verloren haben. Dabei wird nicht nur grundlegend
theologisch vom Frieden geredet, sondern auch konkret im Blick auf die
politisch-militärische Situation. Einige Zitate zum Thema Rüstung/
Abrüstung sollen dies zeigen:

— «Deshalb fordern Gerechtigkeit, gesunde Vernunft und Rücksicht

auf die Menschenwürde dringend, daß der allgemeine Rüstungswettlauf

aufhört; daß ferner die in verschiedenen Staaten bereits zur
Verfügung stehenden Waffen auf beiden Seiten und gleichzeitig
vermindert werden; daß Atomwaffen verboten werden; und daß endlich
alle auf Grund von Vereinbarungen zu einer entsprechenden Abrüstung
mit wirksamer gegenseitiger Kontrolle gelangen.» (Pacem in Terris,
Nr. 112)

— Der Rüstungswettlauf «ist kein sicherer Weg, den Frieden zu
sichern, und das sich daraus ergebende sogenannte Gleichgewicht ist
kein sicherer und wirksamer Friede.» (Gaudium et Spes, Nr. 81)

— Der UNO und anderen internationalen Institutionen möge es

gelingen, eine Ordnung zu schaffen, die «das Wettrüsten einzuschränken,

den Handel mit Waffen und deren Anhäufung abzustellen und
Konflikte auf friedlichem Wege durch Schiedsspruch und/oder
internationale Polizeiaktionen zu bereinigen» vermag (Römische Bischofssynode

1971).
Aehnlich eindeutig hat auch der Oekumenische Rat der Kirchen

an seiner letzten Weltkirchenkonferenz 1975 in Nairobi Stellung
genommen.

Friedensethik ohne Friedenspolitik
Während bei der Kirchenleitung auf Weltebene die Arbeit für den
Frieden zu den Hauptsorgen gehört, ist es bei uns viel stiller. Es wäre
zu einfach, einfach festzustellen, daß es unseren Kirchenleitungen nicht
gelingen will, die von ihnen mitgetragenen kirchlichen Dokumente auf
die schweizerische Situation umzusetzen und, wo notwendig (z. B.
gegenüber dem Waffenexport in die Dritte Welt), sich unmißverständlich
für eine Aenderung der bestehenden Praxis einzusetzen. Die Friedens-



arbeit wird bei uns nicht von breiten Kreisen der Bevölkerung
mitgetragen. Kirchliche Gruppierungen, die sich ernsthaft für den Frieden
einsetzen, sind zahlenmäßig klein. Für die große Mehrheit der Christen
bleibt es bei dem zum sonntäglichen Gottesdienst gehörenden Gebet
für den Frieden.

«Das Gebet für den Frieden entbindet nicht von der Frage nach
unserem politischen Umgang mit dieser Hoffnung, die eine radikale ist.»
(Max Frisch) Vom politischen Umgang mit der Hoffnung auf Frieden
ist wenig zu sehen. Diese Hoffnung würde dazu führen, sich für
Bedingungen einzusetzen, unter denen unsere Gesellschaft friedensfähig wird,
indem sie Hoffnung für alle bedeutet.

Wir haben sogar jenen Mut und jene Kraft der Kirche früherer
Zeiten verloren, beim offenen Ausbruch von Konflikten konsequent
einzugreifen. Obwohl (oder weil) die Kirchen in unserem Land
öffentlich-rechtlich anerkannt sind und sein wollen, sehen sie ihre
Verantwortung allzu einseitig nur als Partner des Staates bei der Sorge um die
Sicherheit des Landes. Daß in Konfliktsituationen diese Kirche u. U.
auch ein kritisches Gegenüber zum Staat werden muß, das mit
Autorität sich für Verfolgte und Entrechtete einzusetzen hat, ist jedenfalls
nicht mehr so lebendig, wie wir das vom Mittelalter wissen. Auch in
der Schweiz sind die alten Traditionen, etwa bestimmte Personenkreise,
die verfolgt wurden, unter Schutz zu stellen oder die Kirche (als
Gebäude und als Institution) zum Asylort werden zu lassen, kaum noch
lebendig. Von den beachtenswerten theoretischen Ansätzen her (etwa
Beurteilung von Dienstverweigerern, Pazifisten und anderen politischen

und sozialen Randgruppen) kommt es kaum zu einer praktischen
«Asylgewährung» und zur Schaffung von «Freiräumen». Ebenso starke
Zurückhaltung läßt sich bei den Asylfragen im engeren Sinn feststellen:
wenn die Asylgewährung aus politischen Gründen von den Behörden
zurückhaltend ausgeübt wird, finden sich die kleinen Aktionsgruppen
— die sich für die Asylgewährung einsetzen — meistens auch im
kirchlichen Abseits.

Tradition des «gerechten Krieges»

Die Schwäche in der traditionellen Friedensarbeit wird aber auch nicht
durch einen besonderen Einsatz in Aufgaben kompensiert, die sich
durch ein umfassendes Friedensverständnis (Gerechtigkeit, Bedingungen
schaffen für eine friedensfähige Gesellschaft) ergeben. Die Ursachen sind
vielfältig und je nach dem eigenen kirchlichen und politischen und
wirtschaftlichen Standort werden andere in den Vordergrund treten. Ich
möchte hier auf dem Feld der katholischen Traditionsgeschichte bleiben.

Die kirchliche Haltung wird nicht nur durch «Pacem in Terris»

8



oder die Bischofssynode von 1974 mit ihrer «Botschaft über Menschenrechte

und Versöhnung» bestimmt. Nach wie vor beeinflussen uns
Nachwehen der neoscholastischen Theologie, deren Friedensverständnis

geprägt ist durch Begriffe wie Ordnung, Ruhe, Harmonie, Einheit.
Friede heißt in dieser Tradition: harmonisches Zusammenleben der
Völker und Staaten auf der Grundlage weltanschaulicher Konformität
und sittlicher Uebereinstimmung. Politische Koexistenz zwischen
gegensätzlichen Gesellschaftssystemen und Ideologien ist für diese Tradition
im letzten Verrat, denn Friede ist nur möglich auf dem Boden christlicher

Wahrheit und Sittlichkeit. Die Sehnsucht nach dem «christlichen

Abendland», die neuerdings in der Bundesrepublik anläßlich der
bevorstehenden Europawahlen von einzelnen Bischöfen öffenüich
bekundet wird, ist eine Konsequenz solcher Friedensvorstellungen.

Daß in dieser Tradition die Rechtfertigung des «gerechten Krieges»
leicht fällt, überrascht nicht. Atomare Aufrüstung bis zur Neutronenbombe

löst kein Umdenken aus. Einwände, wie sie etwa von Carl
Friedrich von Weizsäcker formuliert wurden («die klassische
Rechtfertigung des Krieges versagt gegenüber der nuklearen Problematik»)
werden in der Schweiz und in der BRD kirchenamtlich nicht öffentlich

reflektiert.
Wo Friede weiterhin als harmonisches Zusammenleben auf der

Grundlage weltanschaulicher Konformität und sittlicher Uebereinstimmung

verstanden wird, bleibt eine Anfälligkeit für den Kalten Krieg.
Anstelle des notwendigen politischen Umgangs mit dem Frieden kann
leicht unter Berufung auf den unpolitischen Auftrag der Kirche
(Zuständigkeit für die sittliche Grundlage) eine einseitige politische
Frontstellung gefördert werden.

Was heißt Kampf für den Frieden?

Ein Christ, der glaubend vernimmt, daß der Friede eschatalogische
Gabe Gottes ist und zugleich in der Verantwortung der christlichen
Gemeinde liegt (Eph. 6, 15), wird umdenken müssen. Friede hat wenig
mit Harmonie, aber viel mit Rechtfertigung und Sündenvergebung zu
tun (Rom. 5, 1). Friede verbindet Nahe und Ferne (Eph. 2, 14 ff),
beschränkt sich nicht auf zwischenmenschliches Verhalten, sondern hat
kosmisches Ausmaß (Kol. 1, 20). Friede ist nicht Wiederherstellung
einer vorgegebenen Harmonie, aber Verheißung mitten in der Angst
der Welt (Joh. 14, 27). Der Friede ist zu erkämpfen gegen Unterdrük-
kung, Ungerechtigkeit, Trennung. Doch in diesem Kampf gibt es Opfer
(von Jesus bis hin zu den bekannten und unbekannten Opfern der
Unterdrückung in der Gegenwart).

Es ist auch aus der kirchlichen Tradition zu verstehen, daß dort,



wo der Krieg zwar als Uebel gesehen und doch als letztes Mittel
geduldet wird, gleichzeitig auch der Kampf aus dem christlichen Denken
verdrängt wird, Wer den Krieg ablehnt, ist aber noch nicht dispensiert,
für den Frieden zu kämpfen. «Nur sanft sein, heißt noch nicht gut sein.»
(Ernst Bloch) Wer für den Frieden kämpft, ist nicht wie im Krieg darauf

aus, Vormacht zu befestigen und neue Macht zu erobern. Er steht
in einem menschenfreundlichen, unwölfischen Kampf, er leistet aktiven
Widerstand im Sinne humaner und sozialer Vernunft, sein Kampf ist
auf sozialen Frieden ausgerichtet. Krieg verstärkt bekanntlich jede
Form von Herrschaftsausübung, bringt mehr Hierarchie, mehr Apparat,

mehr Vormacht von wenigen. Kampf um Frieden läßt sich nicht
mit Erniedrigung und Knechtung in Uebereinstimmung bringen: er
sprengt die Entmündigung, wird zur Tat von vielen auf der Suche nach
einer Gesellschaft, die Hoffnung für alle ermöglicht.

Der Kampf für den Frieden steht heute in einem weltweiten
Horizont. Sein Ziel ist nicht einfach das Fernhalten des Krieges vom
eigenen Land, sondern der Weltfrieden. Dies fordert eine aktive
Veränderung des gegenwärtigen Weltzustandes, eine Veränderung auch
der wirtschaftlichen und politischen Strukturen. Weltfrieden, verstanden
als Lebensermöglichung im technisch-wissenschaftlichen Zeitalter, läßt
sich nicht mit militärischen Drohsystemen erreichen. Es wird entscheidend

sein, ob die langfristigen Interessen die jetzt wirtschaftlich Starken
zur Einsicht bringen, ihre kurzsichtige Verteidigung der kurzfristigen
Interessen abzubauen.

Aktionsfelder kirchlicher Friedensarbeit

Es muß noch mehr Kraft auf die Suche nach nicht-militärischer
Konfliktaustragung konzentriert werden. Während heute in der Verflechtung

von wirtschaftlichen und politischen Interessen die ständige
Produktion von neuen Drohungen und Konflikten die Aufrechterhaltung
dieser Interessen unterstützt und selbst die militärische Austragung von
begrenzten Kriegen im Interesse des größeren Ganzen akzeptiert wird,
müßten wir auch in unserem Lande die von Johannes XXIII. oder den
Bischofssynoden von 1971 und 1974 aufgezeigte Irrationalität einer
vordergründigen Rationalität der Aufrechterhaltung von militärischer
Konfliktaustragung deutlich machen. Gleichzeitig sind Formen von
gewaltloser Konfliktaustragung und von sozialer Verteidigung von der
Kirche zu unterstützen und zu fördern.

Die weltweiten Kommunikationsmöglichkeiten der katholischen
Kirche und des Weltrates der Kirchen in Genf könnten vermehrt dafür
eingesetzt werden, eindeutiger die Forderungen der industriell wenig
entwickelten Länder bei uns bekannt zu machen. Wenn es gelingt, daß

10



diese Länder ihre Vorstellungen über die wirtschaftlichen und politischen

Beziehungen bekannt geben können und andere Formen von
weltweiter Zusammenarbeit gefunden werden, dann besteht eine größere
Chance, etwas mehr Gerechtigkeit zu erreichen und etwas mehr an den
Frieden heranzukommen.

Vielleicht unterschätzen wir angesichts der täglichen Selbstdarstellung

der Regierungen in den Massenmedien und der nicht übersehbaren

Macht von multinationalen Firmen die Einflußmöglichkeiten
von nicht-staatlichen und nicht-wirtschaftlichen internationalen
Organisationen. Wenn etwa im Kirchenbereich nicht so schnell die wirtschaftlichen

und militärischen Landkarten stillschweigend akzeptiert würden,
sondern wenn etwa in unserer Weltregion nachhaltig auf europäischer
Ebene (gemeint ist ausdrücklich das nördliche, südliche, westliche und
östliche Europa) zusammengearbeitet würde, dann hätte dies Folgen
über den kirchlichen Bereich hinaus.

Im Bereich der Nord-Süd-Beziehungen sollte die Kommunikation
dazu führen, daß eine breite Bevölkerungsschicht bei uns erkennt, daß
wirtschaftliche Ueberlegenheit nidit gleich zu setzen ist mit kulturellem
und menschlichem Mehr-sein. Es würde wahrscheinlich auch deutlich,
daß rücksichtslose wirtschaftliche Offensiven in südlicher Richtung
nicht zu mehr Freiheit und Unabhängigkeit dieser Länder führen,
sondern daß in vielen Fällen nicht nur die Strände verbaut, sondern eine
immer noch entwicklungsfähige landwirtschaftliche oder gewerbliche
Kultur zum Nachteil der unmittelbar Betroffenen durch die Bindung
an unsere Anforderungen zerstört werden. Dazu gehört nicht nur, daß
der Konsument bei uns bestimmt, welche Orangengröße in Sizilien
produziert werden muß (mit allen Nachteilen für den Kleinproduzenten

und den einheimischen Konsumenten). Der Tourismus bestimmt
von der Toscana bis nach Kreta die Bodenpreise, überrollt einheimische
soziale und kulturelle Beziehungen und Werte. Die Erschließung neuer
Märkte für unsere Industrie ändert den Lebensstil und die Gewohnheiten
am Zielort, in manchen Fällen führt die wirtschaftliche Verflechtung
auch zur Förderung von Rüstungsgütern. Kirchliche Friedensarbeit im
Nord-Süd-Gefälle wird nicht die von oben nach unten verlaufenden
Beziehungen unterstützen. Durch den Aufbau und die Entwicklung
unabhängiger Kontakte leistet sie einen Beitrag zu kritischer Erfahrung.
Dabei würde deutlich, daß auch aufgeklärte Zeitgenossen in sich eine
unzulängliche Vorstellung vom Bewohner des südlichen Landes tragen.
Wer erfährt, daß Südländer nicht ungebildet, kulturlos, arbeitsscheu
usw. sind, dem wird es möglich sein, Rückfragen an unser eigenes
Bildungs-, Kultur- und Arbeitsverständnis zu stellen. In unserem Lande
selber müssen wir uns dafür einsetzen, daß eigenständige Entwicklun-

11



gen in den südlichen Ländern (wirtschaftlicher, sozialer, politischer und
ideologischer Art) nicht verhindert werden.

Ebenso dringend wie die Nord-Süd-Beziehungen sind die West-
Ost-Beziehungen. Die Frontstellung ist gegenüber Osteuropa so geläufig,

daß sie hier nicht dargelegt werden muß. Ein intensiverer Austausch
zwischen Christen aus Ost und West könnte diese Beziehungen aus der
Erstarrung lösen und würde zeigen, daß die Frage nach der Verwirklichung

der Menschenrechte echte Fragen an beide Seiten sind und
daß ein selektiver Umgang (etwa indem die individuellen oder die
sozialen Menschenrechte verdrängt werden) ungenügend ist. Die
Anforderungen im Westen und Osten an die Christen, in ihrem Land einen
Beitrag zu einer menschlicheren Gesellschaft zu leisten, ist in jedem
Fall hoch und anspruchsvoll. Gespräche mit Christen aus Osteuropa
werden zeigen, daß für den Christen der Sozialismus nicht eine längst
entschiedene Frage ist, sondern daß eine Auseinandersetzung mit ihm
geführt werden muß. Auch wir müssen ernsthaft überlegen, warum für
bestimmte Christen aus einem osteuropäischen Land ihr Sozialismus
ein «malum necessarium» (notwendiges Uebel) ist und für andere
Christen aus demselben Land ein «bonum necessarium» (notwendiges
Gut).

Auch innenpolitisch steht kirchliche Friedensarbeit vor wichtigen
Aufgaben. Mit Max Frisch kann das Aufgabenfeld mit folgenden Fragen

abgesteckt werden:
«Welche Perspektiven für eine humanere Welt vertrittst Du? Welche

sittlichen Werte, die nicht durch ihre Praxis annulliert werden,
bestimmen Dein Handeln? Welche Hoffnung für alle oder nur für Dich
selbst beseelt Dich? Welche Hoffnung auf Menschenwürde für alle
kannst Du anbieten?» (In seiner Rede zum Friedenspreis des Deutschen
Buchhandels 1976) Durch solche Fragen kann der Horizont der Politik
geöffnet werden, damit diese nicht als Fortsetzung des Geschäfte-
machens und als Zusage an die weitere Steigerung des Konsums und
des Komforts in Dienst genommen wird. Allerdings genügt es nicht,
diese Fragen zu stellen und für sich zu beantworten. Friedensarbeit
verlangt, daß die Bedingungen, unter denen eine konkrete Gesellschaft
friedensfähiger wird, analysiert und verwirklicht werden.

Unbedingt geboten Ist es, Internationale Streitigkeiten nicht durch Krieg
auszutragen; andere, der Menschennatur angemessenere Mittel und Wege müssen
gefunden werden. Ueberdies sollte die Strategie der Gewaltlosigkeit gefördert
werden, und alle Staaten sollten die Wehrdienstverweigerung aus Gewissens¬

gründen anerkennen und gesetzlich regeln.
(Römische Bischofssynode 1971, De justitia in mundo, Nr. 64)

12


	Aufgaben kirchlicher Friedensarbeit

