
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 73 (1979)

Heft: 1

Artikel: Ungehorsam

Autor: Noll, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-142757

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-142757
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


PETER NOLL

Ungehorsam
Lassen Sie mich mit einer ganz naiven Frage beginnen: Was würde
geschehen, wenn Jesus heute, hier lebte?

Ich bin mir wohl bewußt, daß die Frage theologisch wie auch
historisch eigentlich gar nicht gestellt werden darf. Trotzdem scheint
sie mir notwendig, die Frage nach dem Jesus im Diesseits. Denn dieser

spricht uns ganz anders an als der in den Himmel entrückte,
jenseitige und abstrakte, unsichtbare und unfaßbare Jesus des
Dreieinigkeitsdogmas, den man für alle möglichen Zwecke schon benützt hat.

Also, was würde Jesus hier und heute tun, und was würden die
Menschen mit ihm tun?

Würde er beispielsweise Militärdienst leisten, wenigstens bei uns
in der Schweiz, wo wir doch niemanden angreifen? Würde er einer
regelmäßigen Arbeit nachgehen? Würde er überhaupt in geregelten
Verhältnissen leben? Er hat es damals nicht getan. Würde er es jetzt tun?
Die heutigen Umstände sind natürlich von den damaligen ganz
verschieden. Das gilt auch für die folgende Vorstellung. Was würde
geschehen, wenn Jesus heute aufträte, hier in Zürioh z. B., und mit
seinen Jüngern, gefolgt von einer riesigen Menge von Anhängern und
Neugierigen, zum Hallenstadion ginge, um eine Zürichbergpredigt zu
halten? Wenn es eine zulässige Antwort gibt auf solcherlei unzulässige
Fragen, so fällt sie wenigstens nicht schwer. Sicher würde es wieder
Aerger geben mit Jesus, eher noch mehr als damals. Das Zusammenströmen

einer so großen Menschenmenge würde Verkehrsprobleme
schaffen, vielleicht müßte man annehmen, daß es sich um eine nicht
bewilligte Demonstration handelte. Die Polizei müßte eingreifen,
mindestens regelnd, eventuell hindernd. Wahrscheinlich würde Jesus mit
unseren Gesetzen genauso in Konflikt geraten wie mit den damaligen
Gesetzen.

Man würde heute Jesus wahrscheinlich nicht nur das Gesetzwidrige,

sondern auch das Unchristliche seiner Verhaltensweise vorhalten.
Denn inzwischen, das heißt seit das Christentum staatlich anerkannt ist,
ist es ja christlich geworden, der Obrigkeit unter fast allen Umständen
zu gehorchen. Das 13. Kapitel des Römerbriefes, wo Paulus den Satz
ausspricht, daß jedermann der Obrigkeit Untertan sei, hat man zur
wichtigsten Stelle der Bibel gemacht, was das staatsbürgerliche
Verhalten anbetrifft. Die traditionelle christliche Ethik ist, das läßt sich nicht
leugnen, in erster Linie eine Gehorsamsethik. Nirgends wird soviel
Gehorsam gepredigt wie in der Kirche, im christlichen Elternhaus, im
Religionsunterricht und in der Schule.

1



So ganz selbstverständlich ist das nun doch nicht. Jedenfalls hat
Jesus nie gesagt, man solle den staatlichen Geboten und Befehlen
nachkommen und seine staatsbürgerlichen Pflichten erfüllen. Er hat auch
nie gesagt, man solle arbeitsam, zuverlässig und pünktlich sein, gut für
die Familie sorgen und etwas sparen für das Alter. Im Gegenteil: seine
Aeußerungen zu diesen Fragen und Themen waren eher destruktiv und
subversiv. Er verwies auf die Lilien auf dem Felde und die Vögel
unter dem Himmel, die weder säen noch ernten, die sich keine Sorgen
machen und für die doch gesorgt ist. Er forderte seine Jünger dazu
auf, ihre Familien zu verlassen. Und es sind ihm sogar mehrere
eindeutige Gesetzesbrüche nachgewiesen worden. Er hat die Sonntagsheiligung

nicht eingehalten und sogar das entsprechende göttliche Gebot

kritisiert, indem er sagte, der Sonntag sei für den Menschen da und
nicht der Mensch für den Sonntag. Er hat die staatlich konzessionierten

Gewerbetreibenden mit Brachialgewalt aus dem Tempel geworfen.
Nun, das Beispiel ist nicht aktuell. Heute haben die Wechsler ihre eigenen

Tempel und ihre eigenen Priester, die ihnen Public-relations-Texte
verfassen, wie es die Pharisäer nicht besser könnten. Heute wäre es
Jesus, der aus dem Tempel hinauskomplimentiert würde. Und schließlich

hat Jesus völlig eigenmächtig das Todesurteil gegen eine auf frischer
Tat ertappte und rechtmäßig angeklagte Verbrecherin verhindert und
sie der verdienten Strafe entzogen, also den Straftatbestand der
Begünstigung erfüllt. Er tat dies, indem er sagte, daß derjenige, der ohne
Sünde sei, den ersten Stein werfen solle, das heißt: er stellte die extreme
und absurde Forderung auf, daß nur solche Personen an einem
strafrechtlichen Urteil mitwirken dürften, die noch nie ein Delikt begangen
hätten. Damit würde die ganze Strafrechtspflege lahmgelegt, denn die
Kriminologie hat uns darüber belehrt, daß 100 Prozent der erwachsenen
Bevölkerung schon einmal irgendein Delikt begangen haben, wenn auch
meist unentdeckt. Jeder kann das bei sich selber feststellen. Jeder von
uns hat mindestens einmal ein Straßenverkehrsdelikt, jeder mindestens
einmal eine Ehrverletzung, einen mehr oder minder frommen Betrug
begangen, die meisten einmal gestohlen oder einen Fund unterschlagen.

Jesu «Moral» (soweit von Moral überhaupt die Rede sein kann)
war, wir kommen nicht darum herum, eine «Moral» des Ungehorsams,
der Auflehnung, mindestens einer Relativierung gegebener Ordnungen
und Systeme, und das gilt für a 11 e Ordnungen und Systeme. Man kann
ihn für kein System und für keine Ideologie in Anspruch nehmen.
Was motivierte ihn, so zu denken und zu handeln, was zu dieser Einheit

des Denkens und Handelns? Denn alle seine Handlungen waren
aussagekräftig und alle seine Aussagen handlungsbezogen. Das geläufige

Rezept, Handlungen von minderer Qualität mit Gedanken von
höherer Qualität zu rechtfertigen, zum Beispiel Waffenausfuhr mit Ar-



beitsplatzbeschaffung oder schnell sich amortisierende Investitionen
mit Entwicklungshilfe, hat er gründlich durchschaut; die Diskussionen
mit den Pharisäern zeigen es deutlich.

Es gibt, wenn ich richtig sehe, drei Gründe für seine Haltung.
1. Jesus war kritisch gegen alle Normen und Ordnungen, selbst

gegen heilige Ordnungen und Normen, die ja als heilig erklärt wurden,
damit man sie außer Diskussion setzen konnte, weil er sah, daß diese
Normen und Ordnungen mit ganz konkreter, ganz weldicher Macht
zusammenhingen, daß sie Macht verliehen, Zwang rechtfertigten. Denn
wer nicht nach den Gesetzesvorschriften sich verhält, wer nicht angepaßt
ist, der verfällt den Sanktionen der Gesellschaft und steigt im sozialen
Status ab. Gegen diese soziologische Gesetzmäßigkeit hat Jesus stetig
gekämpft. Immer ist er für die Machtlosen und Diskriminierten
eingetreten, sogar für die Huren, für die Verwahrlosten, die Liederlichen und
Arbeitsscheuen. Die Liebe zu den Machtlosen, zu den Gescheiterten,
den Tunichtguten hat Jesus dazu gebracht, die Gesetze und Ordnungen
der Mächtigen und Machtdiener höchst kritisch und distanziert zu
befrachten. Denn diese waren es, die auf dem Wagen saßen, unter dessen
Räder die anderen kamen.

2. Die zweite Beobachtung, die er machte und kritisch verwertete,
war die, daß die Menschen, die sich strikt an Normen halten, unfrei,
unschöpferisch und schließlich unglücklich werden. Wer zu sehr sich
sorgt, und das ist ja derjenige, der sich normativ erarbeitete Ziele setzt
— er will Karriere machen, sozialen Status erreichen (oder wenigstens
Statussymbole), Vermögen äufnen — der geht am Leben vorbei, der
verliert seine Spontaneität, sein schöpferisches Potential, seine Freiheit,
er wird Knecht seines eigenen Strebens, er muß ständig aufpassen, daß
er sich richtig anpaßt an die Erwartungen der andern. «Was sagen denn
die Leute!», ist immer noch das Hauptprinzip der herkömmlichen
Erziehung.

3. Diese radikale Kritik der Macht und die Freiheit ihr gegenüber
hat Jesus nicht aus dem Nichts abgeleitet, sondern in der Berufung auf
höchste Legitimation. Nur so konnte er die Macht, die er nicht einmal
bekämpfte — er nahm sie einfach nicht ernst — so grundtief verachten,
wie er es tat. Von einer ganz anderen Ordnung her, wo alles umgekehrt
ist: die Ersten sind die Letzten und die Niedrigsten die Höchsten.

So, meinte Jesus, sollten wir leben: kritisch gegenüber der Macht,
offen zur Freiheit, zum spontanen, nicht normierten, sondern nach
dem Liebesgebot orientierten Handeln, bereit, wie es heißt, Gott mehr
zu gehorchen als den Menschen, obwohl Gott gar nicht befiehlt, sondern
höchstens fragt und in Frage stellt, fragt, ob unser Tun, ob unsere ganze
Existenz, richtig und verantwortbar ist.

Diese Frage ist lästig, und auf sie zu hören viel schwerer als Ge-



setzen und Befehlen zu gehorchen. Die menschlichen Normen, Ordnungen

und Institutionen sind ja, wie die Anthropologen und Soziologen
mit Recht feststellen, gerade dazu da, uns unsere persönlichen
Entscheide zu erleichtern und die damit verbundene Unsicherheit
abzunehmen. Wir müssen nicht immer wieder neu alles von Anfang an
durchdenken und in Frage stellen. Wir können das übernehmen, was
die Tradition uns bereitgestellt hat, und wir können uns dem anpassen,

dann vermeiden wir das Risiko von Strafen und gesellschaftlichen
Sanktionen und vor allem das Risiko der Unsicherheit und der Zweifel
an uns selbst. Die Moral Jesu, besser sein Vorbild — denn eine Moral
im herkömmlichen Sinne als ein Gefüge von Vorschriften läßt sich aus
seinem Sprechen und Handeln nicht ableiten — nimmt uns diese Zweifel

und Unsicherheit nicht ab.
Umso erstaunlicher ist es, daß sein Vorbild bis heute immer wieder

einzelnen Menschen den Mut und die Fähigkeit gegeben hat, im Widerstand

gegen die Macht und das Unrecht ganz allein zu sein, ohne
Zustimmung, die wenigstens Sicherheit verleihen könnte, und die ärgsten
körperlichen und seelischen Torturen auf sich zu nehmen. Es ist ja nicht
so, daß die Märtyrer sich «für den Glauben» im Sinne irgend eines
Dogmengebäudes, wie es das kirchliche Credo darstellt, haben foltern
und hinrichten lassen, sondern sie haben es zum Beweise dafür getan,
daß die Macht scheitert, wenn man sich ihr nicht beugt.

Jesus sagte (Matthäus 10, 17 und 26):
«Macht Euch keine Illusionen über die Mitmenschen; sie werden
Euch denunzieren; Ihr werdet verhaftet und in die Polizeigefängnisse

eingeliefert und gefoltert werden. Wenn sie Euch aber
verhören, so sorgt Euch nicht um Eure Aussagen. In dieser
Situation wird es immer der Geist Gottes sein, der aus Euch
spricht.»

«Habt keine Angst vor ihnen. Laßt Euch durch keine
Drohungen und keinen Druck daran hindern, öffentlich zur Wahrheit
zu stehen. Denn es ist unmöglich, mit der Macht und mit ihrer
Zensur die Wahrheit zu unterdrücken. Darum fürchtet Euch nicht
vor denen, die den Leib töten, Geist und Seele aber nicht töten
können.»

Wie die Technik insgesamt haben sioh auch die Foltertechniken weiter

entwickelt und weiter perfektioniert. Nach den Berichten von
Amnesty International wird in mehr als 60 Staaten der Welt systematisch
gefoltert. Wozu das? Es handelt sich offensichtlich um den Versuch
der Macht, den Geist zu töten.

In geradezu grotesker Weise frappant ist aber die Tatsache, daß
die Macht, wo sie mit ihren Folterern ihre massiven Ansprüche über
den Einzelnen erhebt und durchsetzt, von ihr aus gesehen geradezu



dummerweise mit ihren Opfern die Passion Jesu nachzeichnet und
aktualisiert. Sie unterwirft sich damit ungewollt ihren Opfern. Sie schürt
ungewollt den Verdacht, daß da eine Identität besteht zwischen dem
damals Gefolterten und den heute Gefolterten. So halten die Gefolterten

und die Folterer von heute die Erinnerung an den Gefolterten und
die Folterer von damals lebendig, und die Macht leistet selbst den
Beweis für ihre Hinfälligkeit und für ihre Ohnmacht gegenüber dem
Geist: denn der Gefolterte von damals ist lebendig geblieben, zumal er
ja durch die Folterer von heute ständig in Erinnerung gerufen wird.

Die Extremsituationen, in denen die Leidensproben des
Ungehorsams gegen die Macht bestanden werden müssen, bleiben uns hier
in der Schweiz erspart. Fast scheint es, als wäre das schöne Wort Jesu
«meines Vaters Haus hat viele Wohnungen» eine Art Segensspruch, der
über der Schweiz hängt: «Toleranz, FreiheiÜichkeit, Föderalismus, bis
zum Kanton Jura. Hier in der Schweiz wäre wohl eher die von Jesus
stets ausgehende Frage in Frage zu stellen. Denn hier ist doch das In-
fragestellen erlaubt, ja sogar geboten. Natürlich wissen wir, daß es sich
anders verhält. Das Gleichnis, das auf uns zutrifft, ist die Randgeschichte

der Passion.
Als Jesus gefoltert und hingerichtet wurde, haben alle geschwiegen.

Es gab keine Zeugen zu seinen Gunsten, es gab nicht einmal Proteste.
Seine vielen Anhänger waren plötzlich verschwunden. Sie schwiegen,
sie schwiegen aus Angst oder sie hatten ihre Meinung geändert. Jedenfalls

war es riskant geworden, zu seinen Anhängern zu zählen. Man
war ängstlich geworden und versuchte sich zu beruhigen; man war
unsicher geworden und suchte neue Sicherheit. Man sah nun ein, daß
Jesus viele Fehler gemacht hatte, er war zu weit gegangen, er hatte den
Staat herausgefordert, er war offenbar doch ein Extremist. Sogar im
Prozeß noch hatte er sich als Angeklagter ausgesprochen provozierend
aufgeführt, indem er die Aussage verweigerte. Warum mußte er bloß so
verstockt sein? Er hätte doch ohne weiteres klarlegen können, daß er
die Bevölkerung dazu aufrufen wollte, gut zu sein und Gutes zu tun,
und wir alle sind doch für das Gute.

Der verstockte, schweigsame Angeklagte mit den Personalien
Jesus von Nazareth hat sich nicht so verteidigt. Er hat sich überhaupt
nicht verteidigt. Wenn man die Prozeßgeschichte des Falles Jesus von
Nazareth liest, so ergibt sich aus diesem verstockten Schweigen des
Angeklagten eine Anklage gegen die Richter und gegen die Gesellschaft.
So etwas kann nicht geduldet werden, auch heute nicht.

Unsere Reaktion ist also schon richtig. Es gibt eben Grenzen, die
man nicht überschreiten soll. Eine gewisse minimale Anpassung ist
einfach nötig und unvermeidlich. Die Anarchie, die Herrschaftslosigkedt,
die Jesus lebte, ist keine reale Alternative.



Mindestens im liberalen, sozialen, humanen und gemäßigt christlichen

Rechtsstaat ist also die alles in Frage stellende, kritische,
rebellische und letztlich anarchistische Haltung Jesu nicht nur überflüssig,
sondern sogar schädlich.

Gut. Dabei sollten wir aber nicht übersehen, daß die Anpassung kein
Status ist, sondern ein Prozeß. Je mehr man sich anpaßt, desto mehr
muß man sich weiter anpassen, desto kleiner wird der Freiheitsraum,
desto weiter breitet sich ein Klima der Intoleranz aus. Schon braucht
es auch bei uns Mut, für die Rechte von unpopulären oder gar
verhaßten Außenseitern einzutreten, nicht besonders viel Mut, aber doch
so viel, daß nur wenige ihn aufbringen. Man exponiert sich schon ganz
erheblich, wenn man sagt, daß auch Terroristen die gleichen
Verteidigungsrechte haben wie jeder andere Angeklagte auch und daß Anwälte,
die Terroristen verteidigen, die gleichen Rechte haben wie andere
Anwälte auch. Schon ist es fast ein wenig gefährlich, dagegen aufzutreten,
daß gegen Anwälte, die Terroristen verteidigt haben, Disziplinarverfahren

eröffnet werden, obwohl sie nichts Strafbares getan haben.
Der Bereich des Anpassungszwanges wird je weiter ausgedehnt,

je häufiger und je williger man sich anpaßt. Es gibt ein Gefälle, das
schließlich zu Grenzwerten führt. Wenn diese erreicht sind, dann fragen
alle: wie konnte es dazu kommen?, weil sie nicht sahen, wie es dazu
kam.

Pfarrer Heinrich Albertz, früherer Bürgermeister von Berlin, sagte:
«Ich war 1933 18 Jahre alt. Ich trage noch heute daran, daß meine
Väter geschwiegen haben, als sich die Katastrophe der Demokratie
in Deutschland schon abzuzeichnen begann. Martin Niemöller,
der 10 Jahre in einem KZ Hitlers war, hat das so formuliert: 'Als
Kommunisten und Sozialdemokraten ins Gefängnis gingen, habe
ich geschwiegen, als die ersten Juden verschwanden, habe ich
geschwiegen. Als ich selbst abgeführt wurde, war niemand mehr da,
der reden konnte.'» (Und dann sprach Albertz zum
Radikalenerlaß, der in Deutschland zu einer neuen Art von Inquisition
geführt hat.)

Das Gefälle der Anpassung und die Dynamik des Freiheitsverlustes ist
eine soziologische Tatsache. Das Gegengewicht, das Jesus beipielhaft
darstellte, läßt sich nur einlegen in der Anerkennung der Rebellion zur
Freiheit und in der sehr gewagten Berufung auf Gottes Freiheitsgebot.
Wer unter dieses Freiheitsgebot sich stellt, wird keine Ruhe haben, er
wird immer Außenseiter sein, aber er wird eine Gelassenheit und
Distanz erreichen, die ihm ermöglicht, gegenüber allen anderen Mächten,

gegenüber ihren Drohungen und ihren Verlockungen, immun zu
sein.
(Predigt vom 1. Dezember 1978 in der Predigerkirche Zürich)


	Ungehorsam

