Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 73 (1979)

Heft: 1

Artikel: Ungehorsam

Autor: Noll, Peter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-142757

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-142757
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

PETER NOLL -
Ungehorsam

Lassen Sie mich mit einer ganz naiven Frage beginnen: Was wiirde ge-
schehen, wenn Jesus heute, hier lebte?

Ich bin mir wohl bewuf}t, dall die Frage theologisch wie auch
historisch eigentlich gar nicht gestellt werden darf. Trotzdem scheint
siec mir notwendig, die Frage nach dem Jesus im Diesseits. Denn die-
ser spricht uns ganz anders an als der in den Himmel entriickte, jen-
seitige und abstrakte, unsichtbare und unfaBbare Jesus des Dreieinig-
keitsdogmas, den man fiir alle moglichen Zwecke schon beniitzt hat.

Also, was wiirde Jesus hier und heute tun, und was wiirden die
Menschen mit ihm tun?

Wiirde er beispielsweise Militdrdienst leisten, wenigstens bei uns
in der Schweiz, wo wir doch niemanden angreifen? Wiirde er einer re-
gelmidBigen Arbeit nachgehen? Wiirde er iiberhaupt in geregelten Ver-
hiltnissen leben? Er hat es damals nicht getan. Wiirde er es jetzt tun?
Die heutigen Umstinde sind natiirlich von den damaligen ganz ver-
schieden. Das gilt auch fiir die folgende Vorstellung. Was wiirde ge-
schehen, wenn Jesus heute auftridte, hier in Ziirich z. B., und mit sei-
nen Jiingern, gefolgt von einer riesigen Menge von Anhingern und
Neugierigen, zum Hallenstadion ginge, um eine Ziirichbergpredigt zu
halten? Wenn es eine zuldssige Antwort gibt auf solcherlei unzuléssige
Fragen, so fdllt sie wenigstens nicht schwer. Sicher wiirde es wieder
Aerger geben mit Jesus, eher noch mehr als damals. Das Zusammen-
stromen einer so groflen Menschenmenge wiirde Verkehrsprobleme
schaffen, vielleicht miifite man annehmen, daB es sich um eine nicht be-
willigte Demonstration handelte. Die Polizei miiBte eingreifen, min-
destens regelnd, eventuell hindernd. Wahrscheinlich wiirde Jesus mit
unseren Gesetzen genauso in Konflikt geraten wie mit den damaligen
Gesetzen.

Man wiirde heute Jesus wahrscheinlich nicht nur das Gesetzwid-
rige, sondern auch das Unchristliche seiner Verhaltensweise vorhalten.
Denn inzwischen, das heiBt seit das Christentum staatlich anerkannt ist,
ist es ja christlich geworden, der Obrigkeit unter fast allen Umstinden
zu gehorchen. Das 13. Kapitel des Romerbriefes, wo Paulus den Satz
ausspricht, daB3 jedermann der Obrigkeit untertan sei, hat man zur
wichtigsten Stelle der Bibel gemacht, was das staatsbiirgerliche Ver-
halten anbetrifft. Die traditionelle christliche Ethik ist, das 148t sich nicht
leugnen, in erster Linie eine Gehorsamsethik. Nirgends wird soviel Ge-
horsam gepredigt wie in der Kirche, im christlichen Elternhaus, im
Religionsunterricht und in der Schule.



So ganz selbstverstidndlich ist das nun doch nicht. Jedenfalls hat
Jesus nie gesagt, man solle den staatlichen Geboten und Befehlen nach-
kommen und seine staatsbiirgerlichen Pflichten erfiillen. Er hat auch
nie gesagt, man solle arbeitsam, zuverldssig und piinktlich sein, gut fiir
die Familie sorgen und etwas sparen fiir das Alter. Im Gegenteil: seine
Acullerungen zu diesen Fragen und Themen waren eher destruktiv und
subversiv. Er verwies auf die Lilien auf dem Felde und die Vogel
unter dem Himmel, die weder sden noch ernten, die sich keine Sorgen
machen und fiir die doch gesorgt ist. Er forderte seine Jiinger dazu
auf, ihre Familien zu verlassen. Und es sind ihm sogar mehrere ein-
deutige Gesetzesbriiche nachgewiesen worden. Er hat die Sonntags-
heiligung nicht eingehalten und sogar das entsprechende gottliche Ge-
bot kritisiert, indem er sagte, der Sonntag sei fiir den Menschen da und
nicht der Mensch fiir den Sonntag. Er hat die staatlich konzessionier-
ten Gewerbetreibenden mit Brachialgewalt aus dem Tempel geworfen.
Nun, das Beispiel ist nicht aktuell. Heute haben die Wechsler ihre eige-
nen Tempel und ihre eigenen Priester, die ihnen Public-relations-Texte
verfassen, wie es die Pharisder nicht besser konnten. Heute wire es
Jesus, der aus dem Tempel hinauskomplimentiert wiirde. Und schlie3-
lich hat Jesus vollig eigenmichtig das Todesurteil gegen eine auf frischer
Tat ertappte und rechtméBig angeklagte Verbrecherin verhindert und
sie der verdienten Strafe entzogen, also den Straftatbestand der Begiin-
stigung erfiillt. Er tat dies, indem er sagte, daB3 derjenige, der ohne
Siinde sei, den ersten Stein werfen solle, das heiBt: er stellte die extreme
und absurde Forderung auf, daB3 nur solche Personen an einem straf-
rechtlichen Urteil mitwirken diirften, die noch nie ein Delikt begangen
hitten. Damit wiirde die ganze Strafrechtspflege lahmgelegt, denn die
Kriminologie hat uns dariiber belehrt, dafl 100 Prozent der erwachsenen
Bevolkerung schon einmal irgendein Delikt begangen haben, wenn auch
meist unentdeckt. Jeder kann das bei sich selber feststellen. Jeder von
uns hat mindestens einmal ein StraBenverkehrsdelikt, jeder mindestens
einmal eine Ehrverletzung, einen mehr oder minder frommen Betrug
begangen, die meisten einmal gestohlen oder einen Fund unterschlagen.

Jesu «Moraly (soweit von Moral iiberhaupt die Rede sein kann)
war, wir kommen nicht darum herum, eine ¢Moraly des Ungehorsams,
der Auflehnung, mindestens einer Relativierung gegebener Ordnungen
und Systeme, und das gilt fiir a 11 e Ordnungen und Systeme. Man kann
ihn fiir kein System und fiir keine Ideologie in Anspruch nehmen.
Was motivierte ihn, so zu denken und zu handeln, was zu dieser Ein-
heit des Denkens und Handelns? Denn alle seine Handlungen waren
aussagekraftig und alle seine Aussagen handlungsbezogen. Das geldu-
fige Rezept, Handlungen von minderer Qualitdt mit Gedanken von
hoherer Qualitit zu rechtfertigen, zum Beispiel Waffenausfuhr mit Ar-

2



beitsplatzbeschaffung oder schnell sich amortisierende Investitionen
mit Entwicklungshilfe, hat er griindlich durchschaut; die Diskussionen
mit den Pharisdern zeigen es deutlich.

Es gibt, wenn ich richtig sehe, drei Griinde fiir seine Haltung.

1. Jesus war kritisch gegen alle Normen und Ordnungen, selbst ge-
gen heilige Ordnungen und Normen, die ja als heilig erkldrt wurden,
damit man sie auBer Diskussion setzen konnte, weil er sah, dal3 diese
Normen und Ordnungen mit ganz konkreter, ganz weltlicher Macht
zusammenhingen, dal} siec Macht verlichen, Zwang rechtfertigten. Denn
wer nicht nach den Gesetzesvorschriften sich verhilt, wer nicht angepal3t
ist, der verfallt den Sanktionen der Gesellschaft und steigt imi sozialen
Status ab. Gegen diese soziologische GesetzmidBigkeit hat Jesus stetig
gekampft. Immer ist er fiir die Machtlosen und Diskriminierten einge-
treten, sogar fiir die Huren, fiir die Verwahrlosten, die Liederlichen und
Arbeitsscheuen. Die Liebe zu den Machtlosen, zu den Gescheiterten,
den Tunichtguten hat Jesus dazu gebracht, die Gesetze und Ordnungen
der Michtigen und Machtdiener hochst kritisch und distanziert zu be-
trachten. Denn diese waren es, die auf dem Wagen sallen, unter dessen
Rider die anderen kamen.

2. Die zweitc Beobachtung, die er machte und kritisch verwertete,
war die, daB die Menschen, die sich strikt an Normen halten, unfrei,
unschopferisch und schlieBlich ungliicklich werden. Wer zu sehr sich
sorgt, und das ist ja derjenige, der sich normativ erarbeitete Ziele setzt
— er will Karriere machen, sozialen Status erreichen (oder wenigstens
Statussymbole), Vermogen dufnen — der geht am ILeben vorbei, der
verliert seine Spontaneitit, sein schopferisches Potential, seine Freiheit,
er wird Knecht seines eigenen Strebens, er muf stindig aufpassen, daB
er sich richtig anpaf3t an die Erwartungen der andern. «Was sagen denn
die Leute!», ist immer noch das Hauptprinzip der herkémmlichen Er-
ziehung.

3. Diese radikale Kritik der Macht und die Freiheit ihr gegentiber
hat Jesus nicht aus dem Nichts abgeleitet, sondern in der Berufung auf
hochste Legitimation. Nur so konnte er die Macht, die er nicht einmal
bekdmpfte — er nahm sie einfach nicht ernst — so grundtief verachten,
wie er es tat. Von einer ganz anderen Ordnung her, wo alles umgekehrt
ist: die Ersten sind die Letzten und die Niedrigsten die Hochsten.

So, meinte Jesus, sollten wir leben: kritisch gegeniiber der Macht,
offen zur Freiheit, zum spontanen, nicht normierten, sondern nach
dem Liebesgebot orientierten Handeln, bereit, wie es heifit, Gott mehr
zu gehorchen als den Menschen, obwohl Gott gar nicht befiehlt, sondern
hochstens fragt und in Frage stellt, fragt, ob unser Tun, ob unsere ganze
Existenz, richtig und verantwortbar ist.

Diese Frage ist lastig, und auf sie zu horen viel schwerer als Ge-

3



setzen und Befehlen zu gehorchen. Die menschlichen Normen, Ordnun-
gen und Institutionen sind ja, wie die Anthropologen und Soziologen
mit Recht feststellen, gerade dazu da, uns unsere personlichen Ent-
scheide zu erleichtern und die damit verbundene Unsicherheit abzu-
nehmen. Wir miissen nicht immer wieder neu alles von Anfang an
durchdenken und in Frage stellen. Wir konnen das iibernehmen, was
die Tradition uns bereitgestellt hat, und wir kénnen uns dem anpas-
sen, dann vermeiden wir das Risiko von Strafen und gesellschaftlichen
Sanktionen und vor allem das Risiko der Unsicherheit und der Zweifel
an uns selbst. Die Moral Jesu, besser sein Vorbild — denn eine Moral
im herkémmlichen Sinne als ein Gefiige von Vorschriften 148t sich aus
seinem Sprechen und Handeln nicht ableiten — nimmt uns diese Zwei-
fel und Unsicherheit nicht ab.

Umso erstaunlicher ist es, daB sein Vorbild bis heute immer wieder
einzelnen Menschen den Mut und die Fihigkeit gegeben hat, im Wider-
stand gegen die Macht und das Unrecht ganz allein zu sein, ohne Zu-
stimmung, die wenigstens Sicherheit verleihen konnte, und die drgsten
korperlichen und seelischen Torturen auf sich zu nehmen. Es ist ja nicht
so, daB die Mirtyrer sich «fiir den Glauben» im Sinne irgend eines
Dogmengebidudes, wie es das kirchliche Credo darstellt, haben foltern
und hinrichten lassen, sondern sie haben es zum Beweise dafiir getan,
daB die Macht scheitert, wenn man sich ihr nicht beugt.

Jesus sagte (Matthdus 10, 17 und 26): |

«Macht Euch keine Illusionen iiber die Mitmenschen; sie werden

Euch denunzieren; Ihr werdet verhaftet und in die Polizeige-

fangnisse eingeliefert und gefoltert werden. Wenn sie Euch aber

verhoren, so sorgt Euch nicht um Eure Aussagen. In dieser Si-
tuation wird es immer der Geist Gottes sein, der aus Euch
spricht.»

«Habt keine Angst vor ihnen. LaB3t Euch durch keine Dro-
hungen und keinen Druck daran hindern, Offentlich zur Wahrheit
zu stehen. Denn es ist unmoglich, mit der Macht und mit ihrer
Zensur die Wahrheit zu unterdriicken. Darum fiirchtet Euch nicht
vor denen, die den Leib toten, Geist und Seele aber nicht toten
k6énnen.»

Wie die Technik insgesamt haben sich auch die Foltertechniken wei-
ter entwickelt und weiter perfektioniert. Nach den Berichten von Am-
nesty International wird in mehr als 60 Staaten der Welt systematisch
gefoltert. Wozu das? Es handelt sich offensichtlich um den Versuch
der Macht, den Geist zu toten.

In geradezu grotesker Weise frappant ist aber die Tatsache, daB3
die Macht, wo sie mit ihren Folterern ihre massiven Anspriiche iiber
den Einzelnen erhebt und durchsetzt, von ihr aus gesehen geradezu

4



dummerweise mit ihren Opfern die Passion Jesu nachzeichnet und
aktualisiert. Sie unterwirft sich damit ungewollt ihren Opfern. Sie schiirt
ungewollt den Verdacht, dall da eine Identitit besteht zwischen dem
damals Gefolterten und den heute Gefolterten. So halten die Gefol-
terten und die Folterer von heute die Erinnerung an den Gefolterten und
die Folterer von damals lebendig, und die Macht leistet selbst den
Beweis fiir ihre Hinfilligkeit und fiir ihre Ohnmacht gegeniiber dem
Geist: denn der Gefolterte von damals ist lebendig geblieben, zumal er
ja durch die Folterer von heute stindig in Erinnerung gerufen wird.

Die Extremsituationen, in denen die Leidensproben des Unge-
horsams gegen die Macht bestanden werden miissen, bleiben uns hier
in der Schweiz erspart. Fast scheint es, als wire das schéne Wort Jesu
«meines Vaters Haus hat viele Wohnungen» eine Art Segensspruch, der
iiber der Schweiz hdngt: «Toleranz, Freiheitlichkeit, Foderalismus, bis
zum Kanton Jura. Hier in der Schweiz wire wohl eher die von Jesus
stets ausgehende Frage in Frage zu stellen. Denn hier ist doch das In-
fragestellen erlaubt, ja sogar geboten. Natiirlich wissen wir, daB es sich
anders verhilt. Das Gleichnis, das auf uns zutrifft, ist die Randge-
schichte der Passion.

Als Jesus gefoltert und hingerichtet wurde, haben alle geschwiegen.
Es gab keine Zeugen zu seinen Gunsten, es gab nicht einmal Proteste.
Seine vielen Anhédnger waren plotzlich verschwunden. Sie schwiegen,
sie schwiegen aus Angst oder sie hatten ihre Meinung gedndert. Jeden-
falls war es riskant geworden, zu seinen Anhidngern zu zdhlen. Man
war dngstlich geworden und versuchte sich zu beruhigen; man war un-
sicher geworden und suchte neue Sicherheit. Man sah nun ein, daB
Jesus viele Fehler gemacht hatte, er war zu weit gegangen, er hatte den
Staat herausgefordert, er war offenbar doch ein Extremist. Sogar im
ProzeB noch hatte er sich als Angeklagter ausgesprochen provozierend
aufgefiihrt, indem er die Aussage verweigerte. Warum mullte er bloB so
verstockt sein? Er hétte doch ohne weiteres klarlegen konnen, daB er
die Bevolkerung dazu aufrufen wollte, gut zu sein und Gutes zu tun,
und wir alle sind doch fiir das Gute.

Der verstockte, schweigsame Angeklagte mit den Personalien
Jesus von Nazareth hat sich nicht so verteidigt. Er hat sich iiberhaupt
nicht verteidigt. Wenn man die Prozefigeschichte des Falles Jesus von
Nazareth liest, so ergibt sich aus diesem verstockten Schweigen des An-
geklagten eine Anklage gegen die Richter und gegen die Gesellschaft.
So etwas kann nicht geduldet werden, auch heute nicht.

Unsere Reaktion ist also schon richtig. Es gibt eben Grenzen, die
man nicht iberschreiten soll. Fine gewisse minimale Anpassung ist ein-
fach notig und unvermeidlich. Die Anarchie, die Herrschaftslosigkeit,
die Jesus lebte, ist keine reale Alternative.



Mindestens im liberalen, sozialen, humanen und geméBigt christ-
lichen Rechtsstaat ist also die alles in Frage stellende, kritische, re-
bellische und letztlich anarchistische Haltung Jesu nicht nur uiberfliissig,
sondern sogar schédlich.

Gut. Dabei sollten wir aber nicht iibersehen, daf3 die Anpassung kein
Status ist, sondern ein ProzeB. Je mehr man sich anpaBt, desto mehr
muB man sich weiter anpassen, desto kleiner wird der Freiheitsraum,
desto weiter breitet sich ein Klima der Intoleranz aus. Schon braucht
es auch bei uns Mut, fiir die Rechte von unpopuldren oder gar ver-
haBten AuBenseitern einzutreten, nicht besonders viel Mut, aber doch
so viel, daB nur wenige ihn aufbringen. Man exponiert sich schon ganz
erheblich, wenn man sagt, daB3 auch Terroristen die gleichen Verteidi-
gungsrechte haben wie jeder andere Angeklagte auch und daBB Anwilte,
die Terroristen verteidigen, die gleichen Rechte haben wie andere An-
walte auch. Schon ist es fast ein wenig gefahrlich, dagegen aufzutreten,
daB gegen Anwilte, die Terroristen verteidigt haben, Disziplinarver-
fahren eroffnet werden, obwohl sie nichts Strafbares getan haben.

Der Bereich des Anpassungszwanges wird je weiter ausgedehnt,
je hdufiger und je williger man sich anpafit. Es gibt ein Gefille, das
schlieBlich zu Grenzwerten fiihrt. Wenn diese erreicht sind, dann fragen
alle: wie konnte es dazu kommen?, weil sie nicht sahen, wie es dazu
kam.

Pfarrer Heinrich Albertz, friiherer Biirgermeister von Berlin, sagte:

«Ich war 1933 18 Jahre alt. Ich trage noch heute daran, dall meine

Viter geschwiegen haben, als sich die Katastrophe der Demokratie

in Deutschland schon abzuzeichnen begann. Martin Niemdéller,

der 10 Jahre in einem KZ Hitlers war, hat das so formuliert: ’Als

Kommunisten und Sozialdemokraten ins Gefidngnis gingen, habe

ich geschwiegen, als die ersten Juden verschwanden, habe ich ge-

schwiegen. Als ich selbst abgefiihrt wurde, war niemand mehr da,
der reden konnte.”» ... (Und dann sprach Albertz zum Radi-
kalenerlaB3, der in Deutschland zu einer neuen Art von Inquisition
gefiihrt hat.)
Das Gefille der Anpassung und die Dynamik des Freiheitsverlustes ist
eine soziologische Tatsache. Das Gegengewicht, das Jesus beipielhaft
darstellte, 1d8t sich nur einlegen in der Anerkennung der Rebellion zur
Freiheit und in der sehr gewagten Berufung auf Gottes Freiheitsgebot.
Wer unter dieses Freiheitsgebot sich stellt, wird keine Ruhe haben, er
wird immer AuBenseiter sein, aber er wird eine Gelassenheit und Di-
stanz erreichen, die ihm ermdglicht, gegeniiber allen anderen Mich-
ten, gegeniiber ihren Drohungen und ihren Verlockungen, immun zu
sein.
(Predigt vom 1. Dezember 1978 in der Predigerkirche Ziirich)

6



	Ungehorsam

