
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 72 (1978)

Heft: 12

Artikel: Christentum und Sozialismus

Autor: Geiger, Max

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-142756

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-142756
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MAX GEIGER t

Christentum und Sozialismus
Am 2. Dezember ist Max Geiger gestorben. Was sonst eine Phrase
sein mag — bei Max Geiger gilt es ohne Einschränkung: zu früh!
Er war mit seinem Lebenswerk nicht am Ende, sondern am
Anfang. Er hat über das Verhältnis von Evangelium und Sozialismus
nicht nur theoretisiert; in seiner ganzen Existenz war er ein sichtbares

Zeichen dafür, daß Gottes Gerechtigkeit auch die realen
politischen und gesellschaftlichen Verhältnisse durchdringt. Er hat
nicht nur «über» die Schwachen und Verfolgten gesprochen, sondern

trat mit seiner Stimme für sie ein, ohne Rücksicht auf die
eigene Person. So hat er — entsprechend Rom. 12, 1 — seinen
Leib hingegeben — in seinem Leben, und jetzt wohl auch
in seinem Sterben. An Stelle eines Nachrufes lassen wir
Max Geiger selbst sprechen. Wir bringen einen Vorabdruck des
Schlusses seiner Schrift über «August Bebeis Stellung zu
Christentum und religiösem Sozialismus», die im Theologischen Verlag
Zürich erscheinen wird (Theologische Studien 126). H. St.

Was ist im Umgang mit August Bebel über das Verhältnis von
Christentum und Kirche zur modernen Arbeiterbewegung und zum Sozialismus

zu konstatieren und zu vernehmen? Eine eindeutig-undialektische
Antwort läßt sich nicht geben. Wir werden zu Feststellungen auf zwei
Ebenen genötigt:

Zunächst zeigt sich die Beziehung stark durch den Gegensatz
bestimmt. Christentum und Sozialismus, so hat es Bebel in seinem «Anti-
Hohoff» ausgesprochen, verhalten sich zueinander wie Feuer und
Wasser. Bebeis Stellung zu Kirche und christlichem Glauben
entspricht dieser Ueberzeugung. Im sozialdemokratischen Parteiempfinden

sind die christlichen Kirchen sowohl Instrumente der bürgerlichen
Klassenherrschaft als auch Hüterinnen von wissenschaftlich unhaltbaren

Glaubensvorstellungen. Für die notwendigen Forderungen der
Arbeiterklasse haben sie kein Verständnis, und es ist von ihnen als

großen gesellschaftlichen Organisationen nichts, aber auch gar nichts
Hilfreiches zu erwarten. Mit der bürgerlich-konservativen, reaktionären
Herrschaftsschicht sind auch sie zu bekämpfen, und mit dem sich
vollziehenden Wandel in den Strukturen der gesellschaftlichen Verhältnisse
werden sie von innen heraus, gewissermaßen von selbst, überflüssig und
überfällig werden. Unter den Vertretern von Kirche und Theologie,
denen Bebel sich gegenüber sah, hatten zahlenmäßig die meisten gegenüber

der Sozialdemokratie eine entspechend negative und ablehnende
Einstellung. Erinnern wir uns an die Aussage Hans von Schuberts: die
organisierte Arbeiterbewegung ist Ausdrucksform einer kämpferischen
Gottlosigkeit, ein Feind, mit dem zu paktieren verboten sein mußte.

351



Prüft man diese Gegensätzlichkeiten aufgrund der historischen
Bedingungen, unter denen sie entstanden, so stößt man auf eine doppelte
zeitbedingte Belastung, die nur schon das Gespräch zwischen den
beiden feindlichen Schichten und Gruppen außerordentlich erschwerten
und verunmöglichten. Der Sozialismus zeigt sich belastet durch eine
massive, von kritischen Erwägungen so gut wie völlig unangefochtenen
Wissenschaftsgläubigkeit. Naturwissenschaft, Gesellschafts- und
Geschichtswissenschaft führen zu immer gefestigteren Erkenntnissen, und
diese Erkenntnisse fordern ein Denken, in dem religiöse Ansätze und
Ueberzeugungen keinen Platz mehr haben, sondern sich als Ausdrucksformen

früherer, «zurückgebliebener» Kulturstufen erweisen. Die
Überzeugung, mit Hilfe des Denkens den Glauben nicht nur überflüssig
machen zu können, sondern ihn als falsifizierbar und gegen fortschrittliche

Erkenntnisse gerichtet zu beweisen, teilte in unserem Zeitraum
freilich nicht nur die Sozialdemokratie, sondern vor ihr und mit ihr
die an den Schulen und Universitäten vertretene «Wissenschaft»
überhaupt. Die besonders wissenschaftsgläubigen Sozialdemokraten (die sich
über die Zusammenhänge ihres Wissenschaftsglaubens mit dem Denken
und Handeln der bürgerlichen «Klasse» wenig Gedanken machten)
meinten sich in großer subjektiver Aufrichtigkeit in unanfechtbarer
Position: als «Denkende» und «Wissende» mußte ihnen der Glaube an
Gott und erst recht die kirchliche Formulierung dieses Gottesglaubens
im trinitarischen und christologischen Dogma und im Selbstverständnis

der Kirche als endgültig überholter Ausdruck eines unhaltbar
gewordenen Aberglaubens erscheinen.

So konnte der Antrieb, sich mit «Kirche» zu beschäftigen, nur ein
negativer sein und sich nur auf die gesellschaftspolitische Ebene
beziehen. So etwas wie ein Dialog oder gar die Entdeckung von
Gemeinsamkeiten konnte sich von diesen Voraussetzungen aus nur schwer
entwickeln.

Die zeitbedingte Belastung der Kirche zeigt sich als eine zweifache,
wobei sich die zuerst erwähnte als weniger tief veranlagt und leichter
zu beheben (oder jedenfalls aufzulockern) erwies als die zweite. Die
Kirche, der Bebel und seine Sozialdemokraten gegenüber standen, war
in starker Weise blockiert durch Werturteile und Vorstellungen ihrer
nationalen und kulturellen Tradition. Sie war durchdrungen vom
Gefühl der Rechtmäßigkeit und der außerordentlichen Würde dieser
Tradition, und sie war weithin außerstande, sich dieser überlieferten
Autorität kritisch und distanziert gegenüber zu stellen. Es schien ihr
selbstverständlich, daß die Grundwerte dieser Tradition mit der biblischen
Botschaft deckungsgleich waren. Trotz der weitverbreiteten Beschäftigung

mit Geschichte fehlte in auffallender Weise der geschichtliche

352



Sinn: die Beobachtung der in der Gegenwart und der jüngsten
Vergangenheit sich vollziehenden einschneidenden Veränderungen im
Gefüge der menschlichen Gesellschaft, der neu auftauchenden Situationen
und Probleme und die Bereitschaft, die Fragen des Glaubens und des
Lebens mit neuen und nicht nur mit den bekannten und eingespielten
Lösungsmitteln in Angriff zu nehmen. Es fehlte die Fähigkeit, die
gesellschaftliche und intellektuelle Interessengebundenheit der maßgebenden

Theologie wahrzunehmen, und so wurde das Auftreten der
neuzeitlichen Arbeiterbewegung in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts
mit entschiedenen, ja mit entsetzten Abwehrbewegungen zur Kenntnis
genommen.

Im weiteren zeigt sich die Kirche in ihrem Empfinden und Reagieren

gegenüber der Sozialdemokratie aufs stärkste bestimmt durch eine
emotionale und weithin irrationale Angst vor revolutionären Veränderungen.

Der Sozialismus drohte darauf hin zu tendieren, umstürzlerisch
und zerstörerisch die Grundlagen menschlichen Zusammenseins und
damit auch die Möglichkeiten einer geordneten, den Menschen hilfreichen
kirchlichen Verkündigung und Tätigkeit einzureißen und einer eigentlich

chaotischen Unordnung Tür und Tor zu öffnen. Nicht zufällig sind
die theologischen Urteile über den Anarchismus noch sehr viel härter
als diejenigen über den Sozialismus. Es ist eine Ur-Angst (deren
Vorhandensein historisch übrigens von der Antike über die Reformation
und Leibniz bis in die neueste Zeit aufgewiesen werden kann), die
darüber erschrickt, daß von einer kleinen Minderheit von Verschwörern
und Zerstörern das Gewordene, Gewachsene, Bekannte und Bewährte
mutwillig einer in ihren Folgen gar nicht absehbaren Umwertung
ausgeliefert werden sollte. Man darf nicht übersehen, daß die Sprache der
sozialistischen Agitation solche Aengste oft provoziert hat und sie
schonungslos provozieren wollte. Man wird sich auch darüber klar sein,
daß man sich hier (man denke an das Gewicht des biblischen Gegensatzes

von Schöpfung und Chaos und an die Horizonte der biblischen
Apokalyptik und Eschatologie) vor einer zeitgeschichtlichen Ausformung

einer umfassenden mensohheitlichen Grundproblematik befindet.
Trotzdem ist es immer wieder schwer verständlich, daß die Kirchenchristen

die Tragweite der im Bürgertum und im wirtschaftlichen
Liberalismus selbst sich vollziehenden wahrhaft revolutionären Veränderungen

nicht zu sehen imstande waren und daß sie ein weithin statisches
und quietistisches Verständnis des Glaubens bejahten, das von den
exegetischen Neuinterpretationen zentraler biblischer Begriffe wie «Reich
Gottes» und «Herrschaft Gottes» unberührt blieb und für die dynamische

Dimension der biblischen Verkündigung kein Sensorium hatte.
Es ist verständlich, daß unter diesen Voraussetzungen Christentum

und Sozialismus oft und oft geschieden blieben wie Feuer und Wasser.

353



Die Beschäftigung mit Bebel zeigt aber auch, daß sich trotz dieser
trennenden Kräfte vereinzelt und zaghaft genug Berührungspunkte
bildeten, die beiden Seiten zur Erkenntnis wesentlicher Gemeinsamkeiten
verhalfen. Wir wiederholen, daß diese Feststellung auch im Blick auf
die verhärteten deutschen Verhältnisse getroffen werden kann. Vor
allem im Kontakt zwischen einzelnen Gliedern der Kirche und
einzelnen Sozialdemokraten zeigte es sich, daß Christentum und Sozialismus

eine gemeinsame Verpflichtung gegenüber den Benachteiligten und
Geschädigten der menschlichen Gesellschaft wahrzunehmen hatten, und
darüber hinaus vermochten in bestimmten Stunden gemeinsame, vom
Idealismus gebildete und getragene Grundbegriffe wie Gleichheit, Freiheit

und Brüderlichkeit oder Versöhnung und Frieden eine wenigstens
für den Augenblick verbindende Kraft zu entfalten.

Es kann hier nicht unsere Aufgabe sein, die Geschichte von
Christentum und Sozialismus im Gegenüber der beiden Bewegungen
über den durch die Wirksamkeit August Bebeis gesetzten Zeitraum hinaus

zu verfolgen. Wir empfinden im Vorkriegssozialismus der Heroen
und Pioniere noch heute vieles, das uns in direkter Aktualität unmittelbar

anspricht. Wir empfinden freilich auch eine erhebliche historische
Distanz und sehen, daß wir als Christen und als Sozialisten uns in einer
gegenüber gestern sehr veränderten Welt zu bewähren haben. In mancher

Hinsicht ist der Kontakt für uns leichter. Die beidseitigen
zeitbedingten Belastungen sind zwar nicht überwunden, wohl aber in vielem
abgebaut. (Hier ist etwa die neuerdings von André Dumas formulierte
Aufforderung an den Marxismus zu erwähnen, auf seine «Wissenschaftlichkeit»

zu verzichten und sich bescheidener als «Bewegung» oder
«Impuls» oder «Interpretation» zu verstehen.) Die Erkenntnis, an einer
gemeinsamen Aufgabe zu stehen, hat sich verstärkt. Umgekehrt ist die
Wahrnehmung von Gemeinsamkeiten und die Bewältigung der
allseitigen Schwierigkeiten auch komplizierter geworden. Die verbindende
Kraft idealistischer, christlich-sozialistischer Grundbegriffe ist in einem
bedrohlichen Ausmaß erschüttert. Unmöglich, daß ein sozialistischer
Friedenskongreß im Basler Münster heute nur entfernt jene Emotionen
und Hoffnungen zu wecken vermöchte, wie das im Jahre 1912 geschehen
ist. Unsere Hoffnung und unsere Hoffnungen, so oft wir auch von
ihnen reden, sind hüben und drüben sehr schmal, sehr funktionalisiert
und weithin substanzarm geworden. Es ist denkbar, daß Christen und
Sozialisten durch die Notwendigkeit, einer eindimensionalen und
vielfältig bedrohten Gesellschaft neue Impulse von Hoffnung zu vermitteln,
bei allen bleibenden Gegensätzlichkeiten künftig näher zu einander hin
geschoben werden, als das in der Vergangenheit der Fall war.

354


	Christentum und Sozialismus

