
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 72 (1978)

Heft: 12

Artikel: Die theologische und politische Bedeutung Christoph Blumhardts :
Einleitung ; Die Weltlichkeit des Christlichen ; Eine Theologie der
Befreiung ; Das Christliche an der Sozialdemokratie ;
Systemveränderung als Christuszeugnis

Autor: Harder, Johannes

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-142754

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-142754
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


bedenke aber: die Gnade erzieht. Dann ist es nicht die Knute, die
die Umkehr bewirkt, dann sind es keine abstrakten Prinzipien, Ideologien,

Parteiprogramme, die fordernd an uns herantreten und uns
umbiegen und verbiegen. Vielmehr erfolgt eine Erziehung in Freiheit, die
erlaubt und ermächtigt, die Dinge nach dem Maß des Menschen, und
das heißt: nach dem Maß des Menschen Jesus, des fleischgewordenen
Gottessohnes, zu sehen.

Gnade und Ethik sind zwei Seiten ein und derselben Sache. Man
hat diesen Zusammenhang vor allem in der protestantischen Theologie
nie richtig sehen wollen. Man trennte, was in der Person Jesu Christi
doch eine Einheit ist. Der Mensch im Stand der Gnade war ein anderer
als der Mensch in den sozialen Bezügen; und daß diese Trennung naoh
wie vor im Bewußtsein verankert ist, zeigt sich etwa in der Empörung,
wenn engagierte Christen politische oder soziale Mißstände kritisch
angehen. Ein kritisches Wort kann aber ein gnädiges Wort sein. Die
Gnade deckt eben nicht nur zu; sie deckt auch auf und will da
weihnachtlich «erscheinen», wo Willkür und Gier ein menschliches
Zusammenleben verunmöglichen.

JOHANNES HARDER

Die theologische und politische Bedeutung
Christoph Blumhardts

Einleitung
Es ist für den Leser der Nachschriften Blumhardts verwunderlich
festzustellen, daß er im eigentlichen Sinne weder Theologe noch Politiker
gewesen ist. Theologie studierte er (zeitweilig recht widerwillig) auf den
Wunsch seines Vaters, und in der Politik stand er der Sozialdemokratischen

Partei als deren Mitglied und Abgeordneter im Württembergischen

Landtag gewiß mit viel Sympathie, aber letztlich doch als ein
Outsider und später gelegentlich als Kritiker gegenüber, aber er hatte
gute Gründe, ihr «Genosse» zu bleiben. Das hing gewiß mit seinem
eigenen Verständnis von Theologie und Politik zusammen, und fraglos
macht gerade das seine Bedeutung und Wirkung für beide Bereiche aus.
Erst seine ungeheuerliche Freiheit in allen Bindungen ließ ihn — sehr
spät — seine einzigartige Ausstrahlung auf Kirche und Welt gewinnen.

Zu seinen Lebzeiten aber galt er den christlichen Kreisen aller
Observanzen als ein verbiesterter Ketzer, während ihm ein Durch-

339



bruch zu den Nichtchristen eher gelang; sie waren ihm duldsamer
und mithin menschlicher, seinem biblischen Realismus näher. Erst Leonhard

Ragaz wurde sein Deuter und Uebersetzer, und er — weniger
Karl Barth mit der «dialektischen Theologie», die sich in die Dogmatik

und Systematik zurückzog — ist auch der Brückenbauer der
Botschaft Blumhardts in die Gegenwart geworden.

Unsere diversen «modernen» Theologien, mehr aber noch die
«schwarzen» und «gelben» Theologien sind wohl auf eigenen Wegen
auf seine Fährte gekommen, ohne von Blumhardt etwas zu wissen —
die industriegesellschaftliche nachkolonialistische Entwicklung hat die
einen wie die anderen zu einem neuen Verstehen des Evangeliums
geführt: Wahrheit ohne Wirklichkeit bleibt ein müßiges und sogar
gefährliches Gedankenspiel. Sie alle müssen und werden diesen
totgeschwiegenen «Kirchenvater» noch entdecken, wenn sie sich nicht in
einen sterilen europäischen Theologismus verirren wollen. Sie werden
dann bei ihm lernen können, daß aller Glaube und jede Liebe ohne
Hoffnung sich in Katechismen auflösen und unsere Welt noch einmal
verraten wird. Denn diese unsere Welt ist für Blumhardt «noch nicht
fertig»; sie hat sehr viel oder noch alles vor sich.

Die Welt i s t noch nicht — sie wird.

Die Weltlichkeit des Christlichen

Gibt es in der Theologie Blumhardts ein spezifisches Element, so ist es
die im historischen Christentum zu kurz gekommene oder vergessene
Theologie der Genesis; auch die neutestamentliche Nachricht steht und
fällt mit dem Prinzip Schöpfung. Blumhardt war ein
«Lebenstheologe», bei dem es keinerlei Abstraktionen, Theoreme, Dogmen oder
Ethiken gibt, weil er keinen unsichtbaren gedanklichen Gott kennt und
«verhimmelt». Ihm steht dieser Gott am Anfang, was immer eh und je
geschehen sein mag oder noch geschieht, gleichsam der Koeffizient
vor der Klammer geschichtlicher Ereignisse und natürlicher
Vorgänge. Er ist ein durchaus «sichtbarer», das heißt ein lebendiger Herr
des Universums, mit dem das christliche Credo sich nicht zufällig
eröffnet.

Wer «Gott» sagt, spricht vom Leben, von der Erde, von der Natur
und von sich selbst. Der Schöpfer ist Leben und gibt Leben. Er
dechiffriert sich: alles ist Teilhabe an der Schöpfung, am Schöpfer selbst,
der in seinem Schaffen alles «bewirkt» und auf alles einwirkt. Immer,
wo Blumhardt von «Natur» spricht, meint er das Geborene, das
Ursprüngliche und Naturhafte, angesichts dessen nicht die geringste
Diffamierung dieser Welt auch nur ein Pünktchen Raum haben darf. «Gerade

im Natürlichen liegt die Offenbarung Gottes.» Oder: «Wunder

340



sind das Allernatürlichste für uns Menschen», weil «Wunder» nichts
weiter als Gottes Natur und Charakter sind.

Darum wendet sich Blumhardt hartnäckig gegen Kolportagen von
«ungewöhnlichen» Begebenheiten in seinem Haus, wo Wandlungen und
Genesungen physischer und psychischer Art jahrzehntelang sozusagen
zum Tagesablauf gehörten. Er selbst ist dabei der eigentlich Betroffene
und sich Wundernde über den Fortgang der Schöpfung und verharrt
dennoch in unerschütterlicher Nüchternheit. Gott sei schließlich kein
Doktor oder Handlanger, wohl aber ein Souverän über alle menschliche

Misere, ein Wiederhersteller der entarteten Kreatur. Er schafft
aus dem Nichts eine Welt und aus dem Elend Heil, wo und wann es ihm
gefällt. Denn er weiß auch, daß gerade Krankheit und Leiden sehr wohl
in Gottes Willen stehen und äußere Pein in innere Genesung wandeln
können.

An solchen Heillosigkeiten wird die Verkommenheit der von Gott
gewollten Natur offenkundig; der Abfall, die Vereigenständigung des
Menschen ist die Ursache der entsetzlichen Nöte, aber auch der «Not-
Wendigkeiten» Einzelner und aller; der Bruch in der Schöpfung ist zum
Aufhören da. Dabei sieht Blumhardt den «Sündenfall» weitaus mehr bei
den Frommen und Religiösen als bei den leugnenden «Atheisten» : diese
bestreiten, weil sie noch nicht erkennen, jene erkennen, um zu bestreiten,

daß das Besitzen- und Haben-wollen Gottes den eigentlichen
«Fall» bedeutet. Das ist der fromme Verrat, der — namentlich in Orthodoxie

und Pietismus — sich der Schöpfung bemächtigt. Wer «ich hab's»
sagt — so Blumhardt — weiß noch nicht, daß nicht der Mensch Gott
hat — Gott hat ihn, unabhängig von seinen Gefühlen und Erfahrungen.

«Wo Gott sich nicht bezeugt, da kann es Zeiten geben, in denen
man am allerfrömmsten ist, wenn man nicht fromm ist» (1888)*;
denn dann kann wieder Hunger nach Leben entstehen. Der Schöpfer
vermag Licht zu geben auch ohne Studium und Erkenntnisse, so daß
alle «Professorenweisheit» nichts nütze sein kann. Da hilft kein
«Biblizismus»; die Apostel hätten die Bibel «in sich» gehabt und wären
darum mit Bibelzitaten spärlich umgegangen.

Geht es bei Gott weitaus natürlicher und kreatürlicher zu als in
unseren Christentümern, so schafft er stets Originales und Originale, die
sich keiner Schablone ergeben. Nachfolge, also Gehorsam, ist niemals
Nachäfferei oder Klischee, in denen Berufungen auf Personen und Normen

den Schöpfer verleugnen und das Heil des Menschen als machbar

* Die Blumhardt-Zitate, die nur mit Jahreszahlen gekennzeichnet sind,
beziehen sich auf die soeben erschienene Ausgabe seines Nachlasses: Christoph
Blumhardt, Ansprachen, Predigten, Reden, Briefe, Bände l-lll, Neukirchen-VIuyn
1978.

341



mißverstehen. (Blumhardt scheut sich nicht, die Nachahmungssucht auf
ein ganzes Volk zu beziehen; die damals gängige «französische Mode»
ist ihm widerwärtig — sozusagen nicht «kreativ» genug — und
bedeutet ihm einen «Verrat an Deutschland» Damit ist denn auch
den in der lutherischen Orthodoxie manifestierten «Schöpfungsordnungen»

als «Staat» und «Vaterland» die Tür gewiesen. Der Schöpfer
duldet keinerlei Ableitungen als unwiderrufliche Institutionalisierungen,

Lokalisierungen und Datierungen, die ihn binden oder adjekti-
vieren; «christlich» hält er für un-, wenn nicht für widerchristlich. Gott
ist der ewige Sämann auf dem Ackerfeld der ganzen Erde und läßt
wachsen und reifen, bestehen und vergehen — oft genug gegen
Kalkulationen und Prognosen. Die Psalmen und Naturbeispiele Jesu
gehören zu den Lieblingstexten Blumhardts, und er bekundet in seinen
Reisebriefen eine naive kindliche Freude an aller Natur, die auch die
Eigenarten der «heidnischen» Völker einschließt. Das ist weder Ideo-
logisierung noch Naturschwärmerei; er hat die Prinzipienhaftigkeit der
Lebensreformer (etwa den Vegetarismus) verworfen. Sein universales
Denken und Lebensgefühl ist kein Pantheismus, da für ihn nicht Gott
in der Natur, vielmehr die Natur in Gott hegt. Angesichts der Folgen
unserer Industrialisierung sieht er die frevelhafte Verseuchung der
natürlichen Elemente (Erde, Luft und Wasser) als eine Aggression des
Menschen gegen den Schöpfer vor einem Jahrhundert schon voraus.
Hier erkennt er den Aufstand des Geschöpfs wider den Schöpfer als
«Sünde» im Ursinn des Wortes.

Eine Theologie der Befreiung

Nun wäre alles Denken und Reden über die Natur eine kopflose und
sinnarme Sache, folgte daraus nicht, daß Gott seine Schöpfung
endgültig und unwiderruflich «be-hauptet» hätte: Krone der Kreatur
ist der Mtensch, der bestellte Pontifex Gottes auf der Erde; in ihm
repräsentiert sich der Allmächtige — der Mensch ist darum auch das
eigentliche Kreuz der verlumpten Natur. Sein Mißbrauch der ihm
vererbten göttlichen Eigentümlichkeit, der Freiheit, hat auch die
Verdunkelung der Ebenbildlichkeit Gottes verursacht und die reale
Kindschaft verdeckt. «Sünde», die Blumhardt nur selten erwähnt (weil ja
jeder wisse, daß er ein «Lump» sei), wird bei ihm singularisiert, da der
Plural im allgemeinen Verständnis meist in den Moralismus ausufert.
Sünde, das ist die gesamte Heillosigkeit, der Verfall und die Verkommenheit

auf der Bühne unserer Welt, das sind die «Verhältnisse», die
von uns mit unverantwortlichen Sprüchen wie: «da kann man nichts
machen», wenn nicht gar mit der so dummen wie feigen Verinnerli-
chung des Evangeliums gerechtfertigt werden. «Verhältnisse» sind ein

342



Bann, eine Isolierung und Verfinsterung, ja eine Versklavung der
Menschen — verfluchte Zuständlichkeiten, die namentlich seitens der Christen

als unabweisbares Schicksal geduldet werden. Das ist eine Situation,
die «Hölle» im ureigentlichen Sinne darstellt. «Hölle» ist bei Blumhardt
einzig diese Heil- und Hilflosigkeit, die das Leben zerstört; sie ist die
trostlose Langeweile unseres Daseins, in der der Mensch mit sich selbst
und mit anderen nichts anzufangen weiß, weil ihm ein ferner Gott im
«Himmel» genügt, seine Ungemächlichkeiten mittels religiöser
Manipulierungen zu überstehen. Hier liegt der Mutterboden der heutigen
«Gott ist tot»-Theologie.

Das muß gesagt werden, bevor von der anderen, neuen Schöpfung,
also der Neuschöpfung im Menschen Jesus Christus, die Rede ist. Er
wird einfach nicht verstanden, weil er «zu natürlich» ist. (1897) An
diesem Mann packt Gott noch einmal sein geschändetes Werk und zieht
es aus der Tiefe der Angst und Schuld zu sich, um die Wiedergeburt
der Erde in Gang zu setzen. (1885) Das Evangelium ist eine
«Weltsache». «Das Himmelreich kommt von unten.» (Gespräche 1903) Oder
sagen wir es in unserer Sprache: Theologie wird Anthropologie. Die
radikale «Ent-deckung» des verirrten Menschen, seine Annahme, ist
die wiedergewonnene endgültige Krönung der Natur. Gott repariert
nicht — er erschafft noch einmal und wird der Heiland der Welt. «Der
Menschensohn ist da, menschlicher als alle Menschen, kindlicher als alle
Kinder, und er lebt unter den Menschen.» (1897) Der Mensch muß
auferstehen, wenn aus der Schöpfung noch einmal etwas werden soll;
«Auferstehung» beginnt schon hier. Was dieser erstandene Menschensohn
ist, «ist absolut nichts außerordentliches Kommt er, so kommt er
wie ein Mensch, er hat Ohren wie ein Mensch, er lebt wie ein Mensch,
er ißt und trinkt wie ein Mensch.» (1898) Wenn es irgendwo bei uns
rumort, dann drängt er sich durch unsere Probleme und Mißlichkeiten
hindurch — nicht, um eine neue Religion zu stiften oder Organisationen
zu gründen; denn er ist nichts als ein «Lebensbringer». Mit ihm brechen
unsere frommen Mauern und gesellschaftlichen Zwänge; in lauter
Handlungen und Wandlungen wird er sichtbar.

Der Himmel kann nicht mehr aus der Welt geschafft werden.
«Erlösung» ist die Loslösung von der vergammelten Natur. Wer Gott
außerhalb des «Fleisches» haben will, unterliegt einem Phantom und
mag sich einen Theosophen oder Metaphysiker nennen — er versäumt
seine Menschwerdung, die «Wiedergeburt», das Motiv der Botschaft
Jesu, mit der alles gut zu werden beginnt. Blumhardt rät seinen
Zuhörern, sich darauf einzulassen: «Gott im Fleisch», und das «Bravsein»
käme dann wie von selbst, so wahr Jesus wohl der Erste und niemals
der Letzte im Werk der Wiederherstellung ist. Und mehr: er ist die
«Garantie» dafür, daß Gott als die Güte siegen wird. (Vom Reich Gottes,

343



S. 70) Die in Jesus erklärte Solidarität mit uns ist Bruderschaft als eine
«Blutsgemeinschaft» im letzten Sinne: sie ist am Kreuz eine alle
Beziehungen und Verbindungen zwischen Menschen überbietende Realität

geworden. Darum: «Redet nicht von Jesus — seid Jesus!» (1898),
der uns als seinen Brüdern und Schwestern umso näher sein kann als
er — so Blumhardt — nicht Gott geworden ist, vielmehr ein Träger
Gottes: Gott war i n ihm. Das wirft unsere traditionelle Christologie
um. Umso mehr eröffnet es jedem Menschen eine unfaßbare Möglichkeit.

(1900)

Das Christliche an der Sozialdemokratie

In solcher Theologie und Christologie stecken schon Blumhardts
politische Einsicht und Engagement. «Unser Glaube an Christus schließt
den Glauben an die Menschheit in sich daß die Menschen noch
etwas werden» (Vom Reich Gottes, S. 49/50) und «etwas darstellen»,
so daß es «dine Ehre ist, Mensch geworden zu sein». Und «ich glaube
nie, daß Jesus im Himmel ist — da ist er!» und steht auf der Erde.

Diese «politische Theologie» hat ein neues «Programm» gebracht.
Die Welt ist nicht weniger heilsbedürftig als der Einzelne und wartet
auf ihre Neuschöpfung. Aus solcher Perspektive gewinnt Blumhardt
seine radikale Zuwendung zur Politik. Das individuelle Elend in seiner
Krankengemeinde in Bad Boll, für die er Jahrzehnte gelebt und gelitten
hat, wird zum Symbol für die große Gesellschaft, umso mehr, als er in
seiner ausgedehnten Seelsorge dem bloßen Gesundwerden, einer Art
«frommem Egoismus» oder «Materialismus», seit Ende der 1880er
Jahre immer kritischer entgegentritt. Man könne auch anderswo oder
zu Hause seine Krankheiten loswerden; Boll soll weder eine
«Kuranstalt» noch eine religiöse «Apotheke» sein, in der per Rezept zu
geschehen hätte, was Blumhardt in Gebeten erkämpft. Sein Blick wird
auf den Horizont der Welt gerichtet, der doch das Heil als Ganzheit
versprochen ist.

Es erschien zunächst wie ein Zufall, als er 1899 in Göppingen in eine
sozialdemokratische Versammlung geriet, um dort — erstmals — mit
der harten Wirklichkeit des protestierenden Proletariates konfrontiert
zu werden. Hier schlug die Stunde seiner politischen Erweckung: diese
Armen wurden ihm die unmittelbaren Adressaten der Jesusnachricht!
Aus der Hausgemeinde in Boll wuchs er in die säkulare Gesellschaft
hinein. «Auch Jesus will die Welt ändern.» (1899) Und: «Das
Losungswort der Apostel ist Umsturz, nicht Verbesserung.» (1900) So läßt
er sich in die Partei förmlich hineinzerren und -betteln. Ein unpolitischer
Mann wird voraussetzungslos zum Politiker eigener Art und spricht
dann in Vorträgen und Diskussionen zu einer langen Reihe von

344



Themen: gegen die «Zuchthausvorlage», für die Simultanschule, für die
Bewährungshilfe, gegen die Getreidezölle zu Lasten der Kleinbauern.
Er vergißt auch sein Votum zur Frage nach dem Los der
Fabrikarbeiterinnen nicht und steht für die Freiheit der Künste gegen eine
bürgerliche moralistische Beckmesserei. Mit alledem erhebt er sich gegen
die «Verhältnisse» als Grundübel, in dem die sterile kirchliche Ethik
beheimatet ist.

Darum genügen ihm alle Versuche sozialer Flickschusterei, die
auf die Erhaltung des gesellschaftlichen Systems aus sind, je länger je
weniger. Gott will «Weltherzen» und nicht mickrige Seligwerder; er
will auf die Erde — «im Himmel hat er Engel genug». Ich kenne das
Wort eines Ohrenzeugen aus jener Zeit: «Wo die Millionen sein werden,
da werdet ihr mich sehen!» Emphatisch kann er sagen: «Die sozialistische

Bewegung ist das größte Ereignis seit Jahrtausenden.» (1900) Er
empfindet sich als Advokat für die von der Gesellschaft gekündigten
und unaufhaltsam die Kirche verlassenden Habenichtse. Unbeirrt von
der Reaktion mancher Freunde, vor allem seitens der konsistorialen
Kirchenobrigkeit in Stuttgart, läßt er sich 1900 in den Landtag wählen,
um dort mit fünf Genossen sein Veto gegen die abgesegneten Zuständ-
lichkeiten auszurufen. Also ein Pfarrer im Bunde mit Atheisten?
Blumhardt erwidert, er halte die Sozialdemokratische Partei im Augenblick

für die christlichste. Durch sie schreie «Bileams Eselin», was
Kirche und Staat verschwiegen und unterdrückten: das Evangelium sei
«weltlich» und müsse «weltgroß» werden. Und an die missionseifrigen
Frommen gerichtet: «Wer Heiden bekehren will, darf Atheisten bei sich
nicht verdammen!» (1900)

Systemveränderung als Christuszeugnis

Nicht minder als bei seinen theologischen Einsichten ist es möglich,
Blumhardts politische Stellung zu systematisieren; erscheint Theologisches

dort im konkreten politischen Gewand, so ist sein Politisches
zugleich auch ein Christuszeugnis. In beiden Fällen fällt die Radikalität
auf, die freilich niemals mit Prinzipienhaftigkeit verwechselt werden
darf.

Wir sprechen seit dem Zweiten Weltkrieg viel von einer «Diakonie

an einer kranken Welt» und meinen damit stets unsere — sicher
nicht zu verachtenden — Hilfsaktionen für die Bevölkerung der Hunger-

und Katastrophengebiete in anderen Erdteilen (Hilfsaktionen freilich,

die wir durch unsere Waffenexporte wiederum sehr problematisch
machen). Wir demonstrieren eine global ausgeweitete Wohltätigkeit
und zeigen uns gleichzeitig bekümmert, wo politische Wandlungen
angestrebt werden: wir verdammen Revolutionen, ohne uns über ihre

345



Verursacher zu erzürnen. Kollekten sind noch lange keine Opfer.
«Wohltaten sind Aftertugenden», sie bleiben «im Vorhof des Reiches
Gottes», sagt Blumhardt. (1900) Er aber will von Grund auf den «Trost
am Leibe anbringen» (1882); im «Fleisch» hat Gott seine Sache

begonnen. Also fordert er mehr als eine Ambulanz auf dem Schlachtfeld
der Not, die das «christliche Abendland» durch den usurpatorischen
Kolonialismus und eine nur zu oft bedenkliche Missionierung zu
verantworten hat, bei der alte Kulturen zerstört und ein, wenn auch
gemilderterRassismus geduldet, wenn nicht unterstützt worden sind. Blumhardt

hat sich darum ein Leben lang geweigert, «christlich-soziale»
Gruppierungen oder Parteigebilde (Stoecker oder Fr. Naumann), soziale
«Lebensreformen» gutzuheißen oder gar ihnen seine Hand zu leihen.
Er geht stets aufs Ganze.

Dazu einige seiner Grundlinien:
1. In seiner «Lebenstheologie» sind Gedanken und Diskussionen

nicht mehr entscheidend: «alles Lehren und Predigen nützt nichts
mehr.» (1888) Für den Kampf gegen die global ausgewucherte
Ungerechtigkeit, also Menschenwidrigkeit, hilft unsere kultivierte Innerlichkeit

so wenig wie unsere gutgemeinte traditionelle Missionsaktivität.
Es geht ihm um die Frohe Botschaft als eine Amnestierung des
Menschen in allen Lebensbereichen. Da Gott «die ganze Welt in der Hand
hat», darf nichts ausgelassen werden: der Sieg über Angst, Elend, Krankheit,

ja selbst über Unwetter ist eine handfeste Verheißung. (1880)
2. Das Reich Gottes, in dem alle unsere Reiche aufgehoben sind,

umfaßt mit seinem Universalismus alles und geht über alle religiösen
Mauern und politischen Grenzen. Seine Bürger sind unter allen
Umständen in die Freiheit entlassen und zeigen Flagge für ein sich
sammelndes Volk Gottes. Blumhardt beklagt, daß es dieses Volk, über alle
Christlichkeiten hinaus, noch nicht gibt. Die «Verfassung» dieses neuen
Volkes, in dem auch Nichtchristen eine Berufung haben, läßt jedwedes
Denken und Tun «bis auf Widerruf» geschehen; denn es handelt sich
um Menschen, die aus der Krisis aller Krisen kommen und deshalb
kritisch sind: Salz der Erde und der Gesellschaft. «Heutzutage — so
Blumhardt — ist nicht mehr entscheidend, was einer glaubt, sondern
was einer 1 e b t.» (Nachfolge) Seinem Schwiegersohn Richard Wilhelm
in China rät er, endlich mit Taufen und derlei Kirchlichkeiten
aufzuhören und «den Chinesen ein Chinese» zu sein. «Mission» ist also eine
tagtägliche Gemeinschaft mit den anderen und für die anderen. In
Blumhardts Botschaft steckt ein Schuß Anarchie, der auch den ersten
Christen ein bedeutsames Element war. «Die Welt vergehe, es komme
dein Reich!» ist eines der ältesten Gebete.

3. Also ist Evangelium ein Politikum. «Der Geist der Wahrheit
will in die Politik hinein»; auch die Gesellschaft muß «himmelreichs-

346



mäßig» werden. (1901) Der Menschensohn starb ja nicht nur an der
Religiosität der Juden, sondern auch an der römischen Besatzungs-
politik. Die Kategorien Diesseits und Jenseits sind damit aufgehoben, so
wahr das Reich Gottes eine «Weltsache» ist. «Gott macht Geschichte».
(1887) Das bloße unverbindliche «sozial» wird — bei allen Vorbehalten

— zum «Sozialismus» gesteigert. Nachfolger Jesu gründen
keine Parteien, aber sie stützen jeden Aufbruch, der Menschen dienlich
ist und wagen sich auf die «Dächer», um auszurufen, was ihnen ins
«Ohr» geflüstert ist: daß «Jesus den Protest gegen Armut, Sünde und
Elend» (1900) darstellt.

4. Mit alledem bestritt Blumhardt die in Kirche und Gesellschaft
gängige Besitzideologie, die aus einem sakrosankten Standesschema
stammt. Als veritabler «Genosse» wollte er sich alle Vorurteile und
erst recht «die Augen des Urteilens ausreißen». Es sei widersinnig,
Elend zu produzieren und die Elenden zu diffamieren. Die «Verdammten

dieser Erde» sind die Schutzbefohlenen, ja Mitstreiter der Jesusleute.

Hier steht Blumhardt als Vordermann, als Eröffner nicht nur
eines Gesprächs, sondern des unbedingten Sympathisierens, Mitleidens,
als Kampfgenosse — als erster Sozialist des evangelischen Christentums

vor uns.
Was er mit seiner bescheidenen, ja kärglichen und oft ärmlichen

Hausökonomie im eigenen Haus gelebt, war bereits eine Demonstration
für ein Dasein unter Opfer und Verzicht. Er nennt das «Hergeben»

als Lebensgrundsatz: jede Bindung an Familie, Freundschaft und
Nationalität soll eine Umwertung und andere Rangfolge haben — es
besteht alles «bis auf Widerruf» und läßt die Freiheit erfahren. Sein eigener

Terminus heißt «Sterben» (als Gegensatz zum Tod). Im Hergeben
fällt der Ballast des Gewohnten und der toten Ueberlieferungen ab und
bewirkt ein neues Verhalten und bessere «Verhältnisse».

5. Das Reich Gottes, in dessen Strom durch die Welt auch der
Sozialismus als Bewegung gehört — er selbst ist dieses Reich bei weitem

nicht! — ist kein Zustand, vielmehr ein Prozeß, der hier evolutiv,
dort revolutionär über Bekehrte und Unbekehrte wie ein Sturm dahergeht

und niederreißt, was sich dem Telos der Geschichte widersetzt.
Wie anders als aus den dunklen Winkeln der Gesellschaft muß dieser
Aufbruch als aktiver Kampf gegen Haß, Hunger, Neid, Streit und Krieg
nach innen und außen kommen; aus der Armut wächst das Heil und
die Ueberwindung. Sein Lieblingswort heißt «Entwicklung», soziologisch
und kosmologisch; das bedeutet Wachstum über alle Organisationen
hinweg. «Auch Revolutionen sind ein Wort Gottes» (1900); sie stoßen,
wo sonst nur gezogen und geschoben wird. Dieser Prozeß ist bei ihm
nicht auf unsere Christlichkeit beschränkt — immer ist Gottes wie der
Sozialisten Sache universal, das heißt nicht auf unsere «christlichen

347



Oekumenen» beschränkt.
6. Blumhardts «Parteilichkeit» im Sinne des Sozialismus ist nicht

an Programme und Prinzipien gebunden; er findet in seinen letzten
Jahren öfter Anlaß, seine Genossen vor innerparteilichem Zank oder
vor Haßparolen gegen die Ausbeuter zu warnen. Derlei Entgleisungen
sind ein Rückfall in die reaktionären bourgeoisen Methoden. Mobilität
kann nur in selbstkritischer Haltung erhalten bleiben. Ueberhaupt ist
alle Parteiung nur der Schatten, den das Reich vorauswirft.

7. So oft Blumhardt biblische Termini wie Glaube und Liebe
gebraucht — noch mehr spricht er von «Hoffnung» und übersetzt sie ins
Politische als Zukunft und Perspektive. So sieht er in den Friedensbestrebungen

um die Jahrhundertwende und in der wachsenden Demokratisierung

der Gesellschaft jenen Fortschritt, den das Reich Gottes, ob auch
meist unerkannt, durch säkulare Bewegungen betreibt. Die Welt würde
immer mehr «zu Gott hingerückt» (1897). Progreß ist ihm das
«Vorwärtsschreiten mit der Vergangenheit» (1908). Untauglich für die Sache
Gottes ist, wer nicht Gegenwart in Zukunft verwandeln hilft. Gott ist
stets vorn und allem voraus. In solcher Sicht sind Pessimismus und
Skepsis die Bremsklötze auf dem Weg der Entwicklung; sie haben ihren
Grund in der Mißachtung und Verachtung des Menschen; so wird die
große und endgültige Wiederbringung der Kreatur geleugnet und
behindert. Es gibt einfach keine «Untergänge» — sie sind lediglich die
Zusammenbrüche unserer morschen geistigen und materiellen
Verfassungen, die dem Kommenden Platz machen müssen.

*
Alle Aeußerungen Blumhardts kommen aus einer Innerlichkeit, über
die er sich — wenn überhaupt — nur spärlich und bescheiden
ausspricht. Er hat auch in den härtesten Kampfjahren, ob im Hause oder
im Landtag, niemals vergessen, daß alle gute Bewegung in der Welt
vom großen Beweger in und über der Welt herkommt; Gott schreibt
den gültigen Text der Menschheitsgeschichte. Er ist der Tätige, die Tat.
Bis in die einzelnen politischen Entscheidungen ist Blumhardts Verhalten
vom Gebet her motiviert, aus dem der Sieg über jede Gesetzlichkeit,
über religiöse wie profane Gebote kommt. Der Ueberwinder ist der
Herr des Reiches, nach dem Blumhardt gerufen hat wie sonst keiner
in der Kirchengeschichte. Auf seinem Leichenstein in Bad Boll steht
einer seiner vielen Verse, die ihn als «sozialistischen Christen»
kennzeichnen: «Daß Jesus siegt, bleibt ewig ausgemacht — sein wird die
ganze Welt.»

Seit den Tagen der Propheten und Apostel hat kein Mensch so hell und ge¬
waltig aus Vollmacht heraus Gottes Wort gesprochen.

(Leonhard Ragaz, Der Kampf um das Reich Gottes in Blumhardt, Vater und
Sohn — und weiter!, Erlenbach 1925, S. 16)

348


	Die theologische und politische Bedeutung Christoph Blumhardts : Einleitung ; Die Weltlichkeit des Christlichen ; Eine Theologie der Befreiung ; Das Christliche an der Sozialdemokratie ; Systemveränderung als Christuszeugnis

