Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 72 (1978)
Heft: 12
Artikel: Die theologische und politische Bedeutung Christoph Blumhardts :

Einleitung ; Die Weltlichkeit des Christlichen ; Eine Theologie der
Befreiung ; Das Christliche an der Sozialdemokratie ;
Systemveranderung als Christuszeugnis

Autor: Harder, Johannes
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-142754

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-142754
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

bedenke aber: die Gnade erzieht. Dann ist es nicht die Knute, die
die Umkehr bewirkt, dann sind es keine abstrakten Prinzipien, Ideolo-
gien, Parteiprogramme, die fordernd an uns herantreten und uns um-
biegen und verbiegen. Vielmehr erfolgt eine Erzichung in Freiheit, die
erlaubt und ermichtigt, die Dinge nach dem MaB des Menschen, und
das heif3t: nach dem Maf} des Menschen Jesus, des fleischgewordenen
Gottessohnes, zu sehen.

Gnade und Ethik sind zwei Seiten ein und derselben Sache. Man
hat diesen Zusammenhang vor allem in der protestantischen Theologie
nie richtig sehen wollen. Man trennte, was in der Person Jesu Christi
doch eine Einheit ist. Der Mensch im Stand der Gnade war ein anderer
als der Mensch in den sozialen Beziigen; und daB diese Trennung nach
wie vor im BewuBltsein verankert ist, zeigt sich etwa in der Emporung,
wenn engagierte Christen politische oder soziale Mifstinde kritisch
angehen. Ein kritisches Wort kann aber ein gndadiges Wort sein. Die
Gnade deckt eben nicht nur zu; sie deckt auch auf und will da weih-
nachtlich «erscheinen», wo Willkiir und Gier ein menschhches Zusam-
menleben verunmoglichen.

JOHANNES HARDER

Die theologische und politische Bedeutung
Christoph Blumhardts

Einleitung

Es ist fiir den Leser der Nachschriften Blumhardts verwunderlich fest-
zustellen, daB er im eigentlichen Sinne weder Theologe noch Politiker
gewesen ist. Theologie studierte er (zeitweilig recht widerwillig) auf den
Wunsch seines Vaters, und in der Politik stand er der Sozialdemokra-
tischen Partei als deren Mitglied und Abgeordneter im Wiirttembergi-
schen Landtag gewil mit viel Sympathie, aber letztlich doch als ein
Outsider und spiter gelegentlich als Kritiker gegeniiber, aber er hatte
gute Griinde, ihr «Genosse» zu bleiben. Das hing gewil mit seinem
eigenen Verstdndnis von Theologie und Politik zusammen, und fraglos
macht gerade das seine Bedeutung und Wirkung fiir beide Bereiche aus.
Erst seine ungeheuerliche Freiheit in allen Bindungen lieB ihn — sehr
spat — seine einzigartige Ausstrahlung auf Kirche und Welt gewinnen.

Zu seinen Lebzeiten aber galt er den christlichen Kreisen aller
Observanzen als ein verbiesterter Ketzer, widhrend ihm ein Durch-

339



bruch zu den Nichtchristen eher gelang; sie waren ihm duldsamer
und mithin menschlicher, seinem biblischen Realismus ndher. Erst Leon-
hard Ragaz wurde se¢in Deuter und Uebersetzer, und er — weniger
Karl Barth mit der «dialektischen Theologie», die sich in die Dogma-
tik und Systematik zuriickzog — ist auch der Briickenbauer der Bot-
schaft Blumhardts in die Gegenwart geworden.

“Unsere diversen «modernen» Theologien, mehr aber noch die
«schwarzen» und ¢«gelbeny Theologien sind wohl auf eigenen Wegen
auf seine Fihrte gekommen, ohne von Blumhardt etwas zu wissen —
die industriegesellschaftliche nachkolonialistische Entwicklung hat die
_einen wie die anderen zu einem neuen Verstehen des Evangeliums ge-
filhrt: Wahrheit ohne Wirklichkeit bleibt ein miiliges und sogar ge-
fahrliches Gedankenspiel. Sie alle miissen und werden diesen totge-
schwiegenen «Kirchenvater» noch entdecken, wenn sie sich nicht in
einen sterilen europdischen Theologismus verirren wollen. Sie werden
dann bei ihm lernen konnen, daf3 aller Glaube und jede Liebe ohne
Hoffnung sich in Katechismen auflésen und unsere Welt noch einmal
verraten wird. Denn diese unsere Welt ist fiir Blumhardt «noch nicht
fertigy; sie hat sehr viel oder noch alles vor sich.

Die Welt ist noch nicht — sie wird.

Die Weltlichkeit des Christlichen

Gibt es in der Theologie Blumhardts ein spezifisches Element, so ist es
die im historischen Christentum zu kurz gekommene oder vergessene
Theologie der Genesis; auch die neutestamentliche Nachricht steht und
fallt mit dem Prinzip Schopfung. Blumhardt war ein «Lebens-
theologey, bei dem es keinerlei Abstraktionen, Theoreme, Dogmen oder
Ethiken gibt, weil er keinen unsichtbaren gedanklichen Gott kennt und
«verhimmelt». Thm steht dieser Gott am Anfang, was immer eh und je
geschehen sein mag oder noch geschieht, gleichsam der Koeffizient
vor der Klammer geschichtlicher Ereignisse und natiirlicher Vor-
giange. Er ist ein durchaus «sichtbarer», das hei3t ein lebendiger Herr
des Universums, mit dem das christliche Credo sich nicht zufillig er-
Offnet.

Wer «Gotty sagt, spricht vom Leben, von der Erde, von der Natur
und von sich selbst. Der Schopfer ist Leben und- gibt Leben. Er de-
chiffriert sich: alles ist Teilhabe an der Schopfung, am Schopfer selbst,
der in seinem Schaffen alles «bewirkt» und auf alles einwirkt. Immer,
wo Blumhardt von «Natur» spricht, meint er das Geborene, das Ur-
spriingliche und Naturhafte, angesichts dessen nicht die geringste Dif-
famierung dieser Welt auch nur ein Piinktchen Raum haben darf. «Ge-
rade im Natiirlichen liegt die Offenbarung Gottes.» Oder: «Wunder

340



sind das Allernatiirlichste fiir uns Menschen», weil «Wunder» nichts
weiter als Gottes Natur und Charakter sind.

Darum wendet sich Blumhardt hartnidckig gegen Kolportagen von
«ungewohnlichen» Begebenheiten in seinem Haus, wo Wandlungen und
Genesungen physischer und psychischer Art jahrzehntelang sozusagen
zum Tagesablauf gehorten. Er selbst ist dabei der eigentlich Betroffene
und sich Wundernde i{iber den Fortgang der Schopfung und verharrt
dennoch in unerschiitterlicher Niichternheit. Gott sei schlieBlich kein
Doktor oder Handlanger, wohl aber ein Souverdn iiber alle mensch-
liche Misere, ein Wiederhersteller der entarteten Kreatur. Er schafft
aus dem Nichts eine Welt und aus dem Elend Heil, wo und wann es ihm
gefillt. Denn er weil3 auch, dafl gerade Krankheit und Leiden sehr wohl
in Gottes Willen stehen und dulBere Pein in innere Genesung wandeln
konnen.

An solchen Heillosigkeiten wird die Verkommenheit der von Gott
gewollten Natur offenkundig; der Abfall, die Vereigenstindigung des
Menschen ist die Ursache der entsetzlichen Néte, aber auch der «Not-
Wendigkeiteny Einzelner und aller; der Bruch in der Schopfung ist zum
Aufhoren da. Dabei siecht Blumhardt den «Siindenfally weitaus mehr bei
den Frommen und Religitsen als bei den leugnenden «Atheisten»: diese
bestreiten, weil sie noch nicht erkennen, jene erkennen, um zu bestrei-
ten, dafl das Besitzen- und Haben-wollen Gottes den eigentlichen
«Fally bedeutet. Das ist der fromme Verrat, der — namentlich in Ortho-
doxie und Pietismus — sich der Schopfung bemichtigt. Wer «ich hab’s»
sagt — so Blumhardt — weill noch nicht, daB3 nicht der Mensch Gott
hat — Gott hat ihn, unabhingig von seinen Gefiithlen und Erfahrun-
gen. «Wo Gott sich nicht bezeugt, da kann es Zeiten geben, in denen
man am allerfrommsten ist, wenn man nicht fromm isty» (1888)%*;
denn dann kann wieder Hunger nach Leben entstehen. Der Schopfer
vermag Licht zu geben auch ohne Studium und Erkenntnisse, so daB3
alle «Professorenweisheity nichts niitze sein kann. Da hilft kein
«Biblizismus»; die Apostel hétten die Bibel «in sich» gehabt und wiren
darum mit Bibelzitaten spirlich umgegangen.

Geht es bei Gott weitaus natiirlicher und kreatiirlicher zu als in
unseren Christentlimern, so schafft er stets Originales und Originale, die
sich keiner Schablone ergeben. Nachfolge, also Gehorsam, ist niemals
Nachifferei oder Klischee, in denen Berufungen auf Personen und Nor-
men den Schopfer verleugnen und das Heil des Menschen als machbar

*

Die Blumhardi-Zitate, die nur mit Jahreszahlen gekennzeichnet sind, be-
ziehen sich auf die soeben erschienene Ausgabe seines Nachlasses: Christoph
Blumhardt, Ansprachen, Predigten, Reden, Briefe, Bande I-11l, Neukirchen-Viuyn
1978,

341



miBverstehen. (Blumhardt scheut sich nicht, die Nachahmungssucht auf
ein ganzes Volk zu beziechen; die damals géngige «franzosische Mode»
ist ihm widerwidrtig — sozusagen nicht «kreativy genug — und be-
deutet ihm einen «Verrat an Deutschland» ...) Damit ist denn auch
den in der lutherischen Orthodoxie manifestierten «Schoépfungsord-
nungen» als «Staaty und «Vaterland» die Tiir gewiesen. Der Schopfer
duldet keinerlei Ableitungen als unwiderrufliche Institutionalisie-
rungen, Lokalisierungen und Datierungen, die ihn binden oder adjekti-
vieren; «christlich» hilt er fiir un-, wenn nicht fiir widerchristlich. Gott
ist der ewige Simann auf dem Ackerfeld der ganzen Erde und 148t
wachsen und reifen, bestehen und vergehen — oft genug gegen Kal-
kulationen und Prognosen. Die Psalmen und Naturbeispiele Jesu ge-
horen zu den Lieblingstexten Blumhardts, und er bekundet in seinen
Reisebriefen eine naive kindliche Freude an aller Natur, die auch die
Eigenarten der «heidnischen» Volker einschlieBt. Das ist weder Ideo-
logisierung noch Naturschwidrmerei; er hat die Prinzipienhaftigkeit der
Lebensreformer (etwa den Vegetarismus) verworfen. Sein universales
Denken und Lebensgefiihl ist kein Pantheismus, da fiir ihn nicht Gott
in der Natur, vielmehr die Natur in Gott liegt. Angesichts der Folgen
unserer Industrialisierung sieht er die frevelhafte Verseuchung der na-
tiirlichen Elemente (Erde, Luft und Wasser) als eine Aggression des
Menschen gegen den Schopfer vor einem Jahrhundert schon voraus.
Hier erkennt er den Aufstand des Geschopfs wider den Schopfer als
«Siinde» im Ursinn des Wortes.

Eine Theologie der Befreiung

Nun wire alles Denken und Reden iiber die Natur eine kopflose und
sinnarme Sache, folgte daraus nicht, dal Gott seine Schopfung end-
giiltig und unwiderruflich «be-hauptety hitte: Krone der Kreatur
ist der Mensch, der bestellte Pontifex Gottes auf der Erde; in ihm repri-
sentiert sich der Allméchtige — der Mensch ist darum auch das
eigentliche Kreuz der verlumpten Natur. Sein MiBbrauch der ihm ver-
erbten gottlichen Eigentiimlichkeit, der Freiheit, hat auch die Ver-
dunkelung der Ebenbildlichkeit Gottes verursacht und die reale Kind-
schaft verdeckt. «Siinde», die Blumhardt nur selten erwidhnt (weil ja
jeder wisse, daB er ein «Lumpy sei), wird bei ihm singularisiert, da der
Plural im allgemeinen Verstindnis meist in den Moralismus ausufert.
Siinde, das ist die gesamte Heillosigkeit, der Verfall und die Verkom-
menheit auf der Biihne unserer Welt, das sind die «Verhéltnisse», die
von uns mit unverantwortlichen Spriichen wie: ¢«da kann man nichts
machen», wenn nicht gar mit der so dummen wie feigen Verinnerli-
chung des Evangeliums gerechtfertigt werden. «Verhéltnisse» sind ein

342



Bann, eine Isolierung und Verfinsterung, ja eine Versklavung der Men-
schen — verfluchte Zustindlichkeiten, die namentlich seitens der Chri-
sten als unabweisbares Schicksal geduldet werden. Das ist eine Situation,
die «Holle» im ureigentlichen Sinne darstellt. «HGlley» ist bei Blumhardt
einzig diese Heil- und Hilflosigkeit, die das Leben zerstort; sie ist die
trostlose Langeweile unseres Daseins, in der der Mensch mit sich selbst
und mit anderen nichts anzufangen weif}, weil ihm ein ferner Gott im
«Himmel» geniigt, seine Ungemichlichkeiten mittels religioser Mani-
pulierungen zu iiberstehen. Hier liegt der Mutterboden der heutigen
«Gott ist tot»-Theologie.

Das muf3 gesagt werden, bevor von der anderen, neuen Schépfung,
also der Neuschopfung im Menschen Jesus Christus, die Rede ist. Er
wird einfach nicht verstanden, weil er «zu natiirlichy ist. (1897) An
diesem Mann packt Gott noch einmal sein geschindetes Werk und zieht
es aus der Tiefe der Angst und Schuld zu sich, um die Wiedergeburt
der Erde in Gang zu setzen. (1885) Das Evangelium ist eine «Welt-
sache». «Das Himmelreich kommt von unten.» (Gespriche 1903) Oder
sagen wir es in unserer Sprache: Theologie wird Anthropologie. Die
radikale «Ent-deckung» des verirrten Menschen, seine Annahme, ist
die wiedergewonnene endgiiltige Kronung der Natur. Gott repariert
nicht — er erschafft noch einmal und wird der Heiland der Welt. «Der
Menschensohn ist da, menschlicher als alle Menschen, kindlicher als alle
Kinder, und er lebt unter den Menschen.» (1897) Der Mensch muf auf-
erstehen, wenn aus der Schopfung noch einmal etwas werden soll; «Auf-
erstehung» beginnt schon hier. Was dieser erstandene Menschensohn
ist, «ist absolut nichts auBerordentliches ... Kommt er, so kommt er
wie ein Mensch, er hat Ohren wie ein Mensch, er lebt wie ein Mensch,
er iBt und trinkt wie ein Mensch.» (1898) Wenn es irgendwo bei uns
rumort, dann drédngt er sich durch unsere Probleme und MiBlichkeiten
hindurch — nicht, um eine neue Religion zu stiften oder Organisationen
zu griinden; denn er ist nichts als ein «Lebensbringer». Mit ihm brechen
unsere frommen Mauern und gesellschaftlichen Zwinge; in lauter
Handlungen und Wandlungen wird er sichtbar.

Der Himmel kann nicht mehr aus der Welt geschafft werden.
«Erlosung» ist die Loslosung von der vergammelten Natur. Wer Gott
auBerhalb des «Fleischesy haben will, unterliegt einem Phantom und
mag sich einen Theosophen oder Metaphysiker nennen — er versdumt
seine Menschwerdung, die «Wiedergeburty, das Motiv der Botschaft
Jesu, mit der alles gut zu werden beginnt. Blumhardt rit seinen Zu-
horern, sich darauf einzulassen: «Gott im Fleisch», und das «Bravsein»
kime dann wie von selbst, so wahr Jesus wohl der Erste und niemals
der Letzte im Werk der Wiederherstellung ist. Und mehr: er ist die
«Garantie» dafiir, daB Gott als die Giite siegen wird. (Vom Reich Gottes,

343



S. 70) Die in Jesus erklidrte Solidaritdt mit uns ist Bruderschaft als eine
«Blutsgemeinschafty im letzten Sinne: sie ist am Kreuz eine alle Be-
ziehungen und Verbindungen zwischen Menschen iiberbietende Reali-
tdt geworden. Darum: ¢Redet nicht von Jesus — seid Jesus!» (1898),
der uns als seinen Briidern und Schwestern umso ndher sein kann als
er — so Blumhardt — nicht Gott geworden ist, vielmehr ein Triger
Gottes: Gott war in ihm. Das wirft unsere traditionelle Christologie
um. Umso mehr ertffnet es jedem Menschen eine unfaB3bare Moglich-
keit. (1900)

Das Christliche an der Sozialdemokratie

In solcher Theologie und Christologie stecken schon Blumhardts poli-
tische Einsicht und Engagement. «Unser Glaube an Christus schliefit
den Glauben an die Menschheit in sich ..., daBB die Menschen noch
etwas werden» (Vom Reich Gottes, S. 49/50) und «etwas darstelleny,
so daB} es «eine Ehre ist, Mensch geworden zu sein». Und «ich glaube
nic, daB Jesus im Himmel ist — d a ist er!» und steht auf der Erde.

Diese ¢politische Theologie» hat ein neues ¢Programmy» gebracht.
Die Welt ist nicht weniger heilsbediirftig als der Finzelne und wartet
auf ihre Neuschopfung. Aus solcher Perspektive gewinnt Blumhardt
seine radikale Zuwendung zur Politik. Das individuelle Elend in seiner
Krankengemeinde in Bad Boll, fiir die er Jahrzehnte gelebt und gelitten
hat, wird zum Symbol fiir die groBe Gesellschaft, umso mehr, als er in
seiner ausgedehnten Seelsorge dem bloBen Gesundwerden, einer Art
«frommem FEgoismusy oder «Materialismus», seit Ende der 1880er
Jahre immer kritischer entgegentritt. Man konne auch anderswo oder
zu Hause seine Krankheiten loswerden; Boll soll weder eine «Kur-
anstalty noch eine religiose «Apotheke» sein, in der per Rezept zu ge-
schehen hitte, was Blumhardt in Gebeten erkdmpft. Sein Blick wird
auf den Horizont der Welt gerichtet, der doch das Heil als Ganzheit
versprochen ist. -

Es erschien zunichst wie ein Zufall, als er 1899 in Goppingen in eine
sozialdemokratische Versammlung geriet, um dort — erstmals — mit
der harten Wirklichkeit des protestierenden Proletariates konfrontiert
zu werden. Hier schlug die Stunde seiner politischen Erweckung: diese
Armen wurden ihm die unmittelbaren Adressaten der Jesusnachricht!
Aus der Hausgemeinde in Boll wuchs er in die sdkulare Gesellschaft
hinein. «Auch Jesus will die Welt &ndern.» (1899) Und: «Das Lo-
sungswort der Apostel ist Umsturz, nicht Verbesserung.» (1900) So 1aBt
er sich in die Partei formlich hineinzerren und -betteln. Ein unpolitischer
Mann wird voraussetzungslos zum Politiker eigener Art und spricht
dann in Vortragen und Diskussionen zu einer langen Reihe von

344



Themen: gegen die «Zuchthausvorlage», fiir die Simultanschule, fiir die
Bewihrungshilfe, gegen die Getreidezolle zu Lasten der Kleinbauern.
Er vergiBt auch sein Votum zur Frage nach dem Los der Fabrik-
arbeiterinnen nicht und steht fiir die Freiheit der Kiinste gegen eine biir-
gerliche moralistische Beckmesserei. Mit alledem erhebt er sich gegen
die «Verhiltnisse» als Grundiibel, in dem die sterile kirchliche Ethik
beheimatet ist.

Darum geniigen ihm alle Versuche sozialer Flickschusterei, die
auf die Erhaltung des gesellschaftlichen Systems aus sind, je ldnger je
weniger, Gott will «Weltherzen» und nicht mickrige Seligwerder; er
will auf die Erde — «im Himmel hat er Engel genug». Ich kenne das
Wort eines Ohrenzeugen aus jener Zeit: «Wo die Millionen sein werden,
da werdet ihr mich sehen!» Emphatisch kann er sagen: «Die sozialisti-
sche Bewegung ist das groBBte Ereignis seit Jahrtausenden.» (1900) Er
empfindet sich als Advokat fiir die von der Gesellschaft gekiindigten
und unaufhaltsam die Kirche verlassenden Habenichtse. Unbeirrt von
der Reaktion mancher Freunde, vor allem seitens der konsistorialen
Kirchenobrigkeit in Stuttgart, 1468t er sich 1900 in den Landtag wihlen,
um dort mit fiinf Genossen sein Veto gegen die abgesegneten Zustéind-
lichkeiten auszurufen. Also ein Pfarrer im Bunde mit Atheisten?
Blumhardt erwidert, er halte die Sozialdemokratische Partei im Augen-
blick fiir die christlichste. Durch sie schreie «Bileams Eselin», was
Kirche und Staat verschwiegen und unterdriickten: das Evangelium sei
«weltlichy und miisse «weltgro» werden. Und an die missionseifrigen
Frommen gerichtet: «Wer Heiden bekehren will, darf Atheisten bei sich
nicht verdammen!» (1900)

Systemveriinderung als Christuszeugnis

Nicht minder als bei seinen theologischen Einsichten ist es moglich,
Blumhardts politische Stellung zu systematisieren; erscheint Theologi-
sches dort im konkreten politischen Gewand, so ist sein Politisches zu-
gleich auch ein Christuszeugnis. In beiden Féllen fillt die Radikalitit
auf, die freilich niemals mit Prinzipienhaftigkeit verwechselt werden

darf.
: Wir sprechen seit dem Zweiten Weltkrieg viel von einer «Diako-
nie an einer kranken Welt» und meinen damit stets unsere — sicher
nicht zu verachtenden — Hilfsaktionen fiir die Bevilkerung der Hun-
ger- und Katastrophengebiete in anderen Erdteilen (Hilfsaktionen frei-
lich, die wir durch unsere Waffenexporte wiederum sehr problematisch
machen). Wir demonstrieren eine global ausgeweitete Wohltétigkeit
und zeigen uns gleichzeitig bekiimmert, wo politische Wandlungen
angestrebt werden: wir verdammen Revolutionen, ohne uns iiber ihre

345



Verursacher zu erziirnen. Kollekten sind noch lange keine Opfer.
«Wohltaten sind Aftertugenden», sie bleiben «im Vorhof des Reiches
Gottesy, sagt Blumhardt. (1900) Er aber will von Grund auf den «Trost
am Leibe anbringen» (1882); im «Fleisch» hat Gott seine Sache be-
gonnen. Also fordert er mehr als eine Ambulanz auf dem Schlachtfeld
der Not, die das «christliche Abendland» durch den usurpatorischen
Kolonialismus und eine nur zu oft bedenkliche Missionierung zu ver-
antworten hat, bei der alte Kulturen zerstort und ein, wenn auch ge-
milderter Rassismus geduldet, wenn nicht unterstiitzt worden sind. Blum-
hardt hat sich darum ein Leben lang geweigert, «christlich-soziale»
Gruppierungen oder Parteigebilde (Stoecker oder Fr. Naumann), soziale
«Lebensreformeny gutzuheilen oder gar ihnen seine Hand zu leihen.
Er geht stets aufs Ganze.
Dazu einige seiner Grundlinien:

1. In seiner «Lebenstheologie» sind Gedanken und Diskussionen
nicht mehr entscheidend: «alles Lehren und Predigen niitzt nichts
mehr.» (1888) Fiir den Kampf gegen die global ausgewucherte Un-
gerechtigkeit, also Menschenwidrigkeit, hilft unsere kultivierte Innerlich-
keit so wenig wie unsere gutgemeinte traditionelle Missionsaktivitét.
Es geht ihm um die Frohe Botschaft als eine Amnestierung des Men-
schen in allen Lebensbereichen. Da Gott «die ganze Welt in der Hand
hat», darf nichts ausgelassen werden: der Sieg iiber Angst, Elend, Krank-
heit, ja selbst iiber Unwetter ist eine handfeste VerheiBung. (1880)

2. Das Reich Gottes, in dem alle unsere Reiche aufgehoben sind,
umfaBt mit seinem Universalismus alles und geht iiber alle religiosen
Mauern und politischen Grenzen. Seine Biirger sind unter allen Um-
stinden in die Freiheit entlassen und zeigen Flagge fiir ein sich sam-
melndes Volk Gottes. Blumhardt beklagt, daf3 es dieses Volk, iiber alle
Christlichkeiten hinaus, noch nicht gibt. Die «Verfassung» dieses neuen
Volkes, in dem auch Nichtchristen eine Berufung haben, 1d8t jedwedes
Denken und Tun «bis auf Widerrufy geschehen; denn es handelt sich
um Menschen, die aus der Krisis aller Krisen kommen und deshalb
kritisch sind: Salz der Erde und der Gesellschaft. «Heutzutage — so
Blumhardt — ist nicht mehr entscheidend, was einer glaubt, sondern
was einer 1eb t.» (Nachfolge) Seinem Schwiegersohn Richard Wilhelm
in China rit er, endlich mit Taufen und derlei Kirchlichkeiten auf-
zuhoren und «den Chinesen ein Chinese» zu sein. «Missiony ist also eine
tagtidgliche Gemeinschaft mit den anderen und fiir die anderen. In
Blumhardts Botschaft steckt ein Schuf3 Anarchie, der auch den ersten
Christen ein bedeutsames Element war. «Die Welt vergehe, es komme
dein Reich!y ist eines der dltesten Gebete.

3. Also ist Evangelium ein Politikum. ¢Der Geist der Wahrheit
will in die Politik hinein»; auch die Gesellschaft muf3 «himmelreichs-

346



miBigy werden. (1901) Der Menschensohn starb ja nicht nur an der
Religiositit der Juden, sondern auch an der romischen Besatzungs-
politik. Die Kategorien Diesseits und Jenseits sind damit aufgehoben, so
wahr das Reich Gottes eine «Weltsache» ist. «Gott macht Geschichtey.
(1887) Das bloBe unverbindliche «sozialy wird — bei allen Vorbe-
halten — zum (Sozialismus» gesteigert. Nachfolger Jesu griinden
keine Parteien, aber sie stiitzen jeden Aufbruch, der Menschen dienlich
1st und wagen sich auf die «Ddcher», um auszurufen, was ihnen ins
«Ohry gefliistert ist: daB «Jesus den Protest gegen Armut, Siinde und
Elend» (1900) darstellt.

4. Mit alledem bestritt Blumhardt die in Kirche und Gesellschaft
gdangige Besitzideologie, die aus einem sakrosankten Standesschema
stammt. Als veritabler «Genosse» wollte er sich alle Vorurteile und
erst recht «die Augen des Urteilens ausreiBen». Es sei widersinnig,
Elend zu produzieren und die Elenden zu diffamieren. Die «Verdamm-
ten dieser Erde» sind die Schutzbefohlenen, ja Mitstreiter der Jesus-
leute. Hier steht Blumhardt als Vordermann, als Eroffner nicht nur
eines Gesprichs, sondern des unbedingten Sympathisierens, Mitleidens,
als Kampfgenosse — als erster Sozialist des evangelischen Christen-
tums vor uns. _

Was er mit seiner bescheidenen, ja kérglichen und oft drmlichen
Haustkonomie im eigenen Haus gelebt, war bereits eine Demonstra-
tion fir ein Dasein unter Opfer und Verzicht. Er nennt das «Hergebeny
als Lebensgrundsatz: jede Bindung an Familie, Freundschaft und Na-
tionalitit soll eine Umwertung und andere Rangfolge haben — es be-
steht alles «bis auf Widerrufy und 14Bt die Freiheit erfahren. Sein eige-
ner Terminus heil3t «Sterbeny (als Gegensatz zum Tod). Im Hergeben
fallt der Ballast des Gewohnten und der toten Ueberlieferungen ab und
bewirkt ein neues Verhalten und bessere « Verhiltnisse.

5. Das Reich Gottes, in dessen Strom durch die Welt auch der
Sozialismus als Bewegung gehort — er selbst ist dieses Reich bei wei-
tem nicht! — ist kein Zustand, vielmehr ein ProzeB, der hier evolutiv,
dort revolutionér tiber Bekehrte und Unbekehrte wie ein Sturm daher-
geht und niederreifit, was sich dem Telos der Geschichte widersetzt. .
Wie anders als aus den dunklen Winkeln der Gesellschaft muf3 dieser
Aufbruch als aktiver Kampf gegen HaB, Hunger, Neid, Streit und Krieg
nach innen und aullen kommen; aus der Armut wichst das Heil und
die Ueberwindung. Sein Lieblingswort heiBt « Entwicklungy, soziologisch
und kosmologisch; das bedeutet Wachstum iiber alle Organisationen
hinweg. «Auch Revolutionen sind ein Wort Gottesy (1900); sie stoen,
wo sonst nur gezogen und geschoben wird. Dieser ProzeB ist bei ihm
nicht auf unsere Christlichkeit beschrinkt — immer ist Gottes wie der
Sozialisten Sache universal, das heifit nicht auf unsere «christlichen

347



Oekumenen» beschrinkt.

6. Blumhardts «Parteilichkeity im Sinne des Sozialismus ist nicht
~an Programme und Prinzipien gebunden; er findet in seinen letzten
Jahren oOfter AnlaB, seine Genossen vor innerparteilichem Zank oder
vor HaBparolen gegen die Ausbeuter zu warnen. Derlei Entgleisungen
sind ein Riickfall in die reaktiondren bourgeoisen Methoden. Mobilitédt
kann nur in selbstkritischer Haltung erhalten bleiben. Ueberhaupt ist
alle Parteiung nur der Schatten, den das Reich vorauswirft.

7. So oft Blumhardt biblische Termini wie Glaube und Licbe ge-
braucht — noch mehr spricht er von «Hoffnung» und iibersetzt sie ins
Politische als Zukunft und Perspektive. So sieht er in den Friedensbestre-
bungen um die Jahrhundertwende und in der wachsenden Demokrati-
sierung der Gesellschaft jenen Fortschritt, den das Reich Gottes, ob auch
meist unerkannt, durch sikulare Bewegungen betreibt. Die Welt wiirde
immer mehr «zu Gott hingeriickty (1897). Progre ist ihm das «Vor-
wirtsschreiten mit der Vergangenheity (1908). Untauglich fiir die Sache
Gottes ist, wer nicht Gegenwart in Zukunft verwandeln hilft. Gott ist
stets vorn und allem voraus. In solcher Sicht sind Pessimismus und
Skepsis die Bremsklotze auf dem Weg der Entwicklung; sie haben ihren
Grund in der MiBachtung und Verachtung des Menschen; so wird die
groBe und endgiiltige Wiederbringung der Kreatur geleugnet und be-
hindert. Es gibt einfach keine «Untergidnge» — sie sind lediglich die
Zusammenbriiche unserer morschen geistigen und materiellen Verfas-
sungen, die dem Kommenden Platz machen miissen.

*

Alle AeuBerungen Blumhardts kommen aus einer Innerlichkeit, iiber
die er sich — wenn iiberhaupt — nur spirlich und bescheiden aus-
spricht. Er hat auch in den hédrtesten Kampfjahren, ob im Hause oder
im Landtag, niemals vergessen, daB alle gute Bewegung in der Welt
vom groBBen Beweger in und iiber der Welt herkommt; Gott schreibt
den giiltigen Text der Menschheitsgeschichte. Er ist der Tétige, die Tat.
Bis in die einzelnen politischen Entscheidungen ist Blumhardts Verhalten
vom Gebet her motiviert, aus dem der Sieg iiber jede Gesetzlichkeit,
iiber religiose wie profane Gebote kommt. Der Ueberwinder ist der
Herr des Reiches, nach dem Blumhardt gerufen hat wie sonst keiner
in der Kirchengeschichte. Auf seinem Leichenstein in Bad Boll steht
einer seiner vielen Verse, die ihn als «sozialistischen Christeny kenn-
zeichnen: ¢Daf} Jesus siegt, bleibt ewig ausgemacht — sein wird die
ganze Welt.»

Seit den Tagen der Propheten und Apostel hat kein Mensch so hell und ge-
waltig aus Vollmacht heraus Gottes Wort gesprochen,

(Leonhard Ragaz, Der Kampf um das Reich Gottes in Blumhardt, Vater und
Sohn — und weiter!, Erlenbach 1925, S. 16)

348



	Die theologische und politische Bedeutung Christoph Blumhardts : Einleitung ; Die Weltlichkeit des Christlichen ; Eine Theologie der Befreiung ; Das Christliche an der Sozialdemokratie ; Systemveränderung als Christuszeugnis

