
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 72 (1978)

Heft: 11

Artikel: Arbeit am Turm von Babel?

Autor: Gollwitzer, Helmut

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-142749

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-142749
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


HELMUT GOLLWITZER

Arbeit am Turm von Babel?
«Nun hatte aber alle Welt einerlei Sprache und einerlei Worte. Als sie

nun von Osten her aufbrachen, fanden sie im Lande Sinear eine Ebene
und ließen sich dort nieder. Und sie sprachen untereinander: Hei, laßt
uns Ziegel streichen und hart brennen. Und es diente ihnen der Ziegel
als Baustein und der Asphalt diente als Mörtel. Dann sprachen sie: 'Hei,
laßt uns eine Stadt und einen Turm bauen, dessen Spitze bis an den
Himmel reicht, und uns einen Namen machen, daß wir nicht über die
ganze Erde verstreut werden.' Da fuhr Jahwe herab, um sich die Stadt
und den Turm, den sich die Menschen gemacht hatten, zu besehen. Und
Jahwe sprach: 'Siehe, sie sind ein Volk und haben alle eine Sprache,
und dies ist erst der Anfang ihres Tuns. Nun wird ihnen nichts mehr
unmöglich sein, was immer sie sich vornehmen. Hei, laßt uns hinabfahren
und daselbst ihre Sprache verwirren, daß keiner mehr des anderen
Sprache verstehe.' So zerstreute sie Jahwe von dort über die ganze
Erde, und sie mußten aufhören, die Stadt zu bauen. Darum heißt sie
Babel, weil Jahwe daselbst die Sprache der ganzen Erde verwirrt hat,
und von dort hat sie Jahwe über die ganze Erde zerstreut.» (1. Mos. 11,
1 -9, nach der Uebersetzung von Gerhard von Rad)

Ein mir sehr nahestehender Freund hat mich gebeten, ich möchte
doch einmal die Geschichte vom Turmbau von Babel auslegen, und
ich hatte mir das vorgenommen für den Sonntag nach dem Tag der
Arbeit; dafür scheint das ja wirklich ein ganz besonders passender
Text zu sein. Denn hier in dieser Geschichte wird ja auch gearbeitet
und gearbeitet, Ziegel werden gebrannt und Erfindungen werden
gemacht, zum Beispiel, wie man Asphalt gewinnt, und daß man ihn auch
als Mörtel verwenden kann. Eine große Anstrengung vereinigt die ganze
Menschheit. Und dann ist alles vertane Mühe! Dann kommt das Gegenteil

von dem heraus, wofür man gearbeitet hat. «Da ich aber ansah alle
meine Werke, die meine Hand getan hatte, und die Mühe, die ich gehabt
hatte, siehe, da war alles eitel und Haschen nach dem Wind und kein
Gewinn unter der Sonne», sagt der Prediger Salomo (2, 11). Ob das
alles ist, was über unser menschliches Streben und Bauen, über alles
Türme-Erbauen der Menschengeschichte zu sagen ist, das wird unsere
bedrängende Frage am Schlüsse sein. Sicher aber ist: Dies ist jedenfalls
auch zu sagen. Ich muß gestehen: Je mehr ich über diese alte
Geschichte nachdenke, desto gegenwärtiger wird sie.

Da ist ja die ganze Geschichte des deutschen Arbeitens in diesem
Jahrhundert drin. Was sind diese Deutschen für ein arbeitsames, ja
arbeitswütiges Volk! Die ganze Welt bewundert sie dafür, und wir sind

305



stolz wegen dieser Bewunderung. Aber was ist eigentlich herausgekommen

bei dieser Arbeit? Zu Jahrhundertbeginn hatten wir uns
vorgesetzt, eine Großmacht zu werden, und dafür haben wir gearbeitet, und
weil man das nicht ohne eine starke Rüstung sein kann, haben wir für
die Rüstung gearbeitet. Krupps Kanonenschmiede in Essen war das
Symbol der deutschen Arbeit. Dann kam der Krieg, und man hat im
Krieg geschuftet für den Krieg. Dann ging's wieder an den Wiederaufbau,

und als die große Arbeitslosigkeit kam, pries man den
Führer, daß er wieder Arbeit gebracht hat. Aber es war Arbeit
für die Autobahnen und für die Rüstung, Arbeit für den Krieg.
Auf's neue schuftete man im Kriege für den Krieg, und wieder
ging man nach dem Zusammenbruch an die Arbeit des
Wiederaufbaus, und als die geschafft war, kam das Gespenst der
Arbeitslosigkeit. Hätten wir jetzt nicht die Rüstungsarbeit, wie sprunghaft
ginge da die Zahl der Arbeitslosen in die Höhe! Wo immer
Umweltschützer vor einer chemischen Giftküche warnen oder
Bürgerinitiativen sich gegen ein die Zukunft bedrohendes Kernkraftwerk wehren

oder Proteste gegen den Rüstungswahnsinn laut werden, immer
kommt das große Gegenargument: die Arbeitsplätze! Wenn's auch
nur Arbeit für Zukunftszerstörung ist, Hauptsache: es gibt Arbeit.
Vernünftigeres wissen wir offenbar mit unserer Arbeitskraft nicht
anzufangen, als sie für die Zerstörung unserer eigenen Zukunft einzusetzen.
So war nun dies der babylonische Rhythmus der deutschen Arbeit im
20. Jahrhundert: Vorkriegsarbeit, Kriegsarbeit, Nachkriegsarbeit —
dann wieder: Vorkriegsarbeit, Kriegsarbeit, Nachkriegsarbeit — und
jetzt sind wir vielleicht schon wieder in der Vorkriegsarbeit drin; denn
viele Kenner der Rüstungsprobleme sagen uns, daß die Gefahr eines
neuen Krieges, eines Atomkrieges, nicht etwa ab-, sondern zunimmt,
und daß mehr Wahrscheinlichkeit dafür spricht, daß unsere gegenwärtige

Arbeit wieder nichts anderes als Vorkriegsarbeit ist. Das alles ist
umso wahnsinniger, als ja alle bedrängenden Probleme unserer Zeit:
der Welthunger, die Rohstoffausbeutung, die Landschaftserhaltung,
die Ernährung und Behausung der zunehmenden Erdbevölkerung leicht
gelöst werden könnten, wenn wir mit der Verrücktheit aufhörten, unsere
Arbeit in Rüstung zu vergeuden. In Geld ausgedrückt: 300 Milliarden
Dollar im Jahr — fast die Hälfte aller Wissenschaftler auf der Erde
arbeiten heute an der Entwicklung von Todeswerkzeugen, und Millionen

von Arbeitern und Soldaten dazu.
Das ist die Gegenwart. Wie steht es mit der Vergangenheit? Der

Turmbau von Babel ist die Geschichte der großen Reiche: von
Jahrhundert zu Jahrhundert die großen Imperien mit ihren großen Cäsaren.
Sie einigen viele Länder und Völker unter ihrer Herrschaft: eine
Herrschaftssprache, eine Verwaltung, eine Kultur. Das geschieht

306



im Namen der Einigung und des Friedens, alles angeblich zum Segen
der Menschheit: Pax Romana, Pax Germanica, Pax Britannica, Pax
Americana. Während aber der Höhepunkt der Einigung erreicht wird,
hat jedesmal auch schon der Zerfall begonnen. Da muß irgendein Wurm
drin stecken in diesen Einigungsversuchen. Dabei hätten wir heute
Einigung wahrhaftig nötig. Erinnert Euch, wie nach 1945, nach dem
Ende des Versuchs, Europa unter deutscher Herrschaft zu einigen, alle
von der Weltregierung sprachen, die jetzt fällig wäre — und heute ist
die Menschheit so zersplittert wie eh und je, gerade heute, wo wirklich
eine gemeinsame Willensanstrengung aller Völker nötig wäre zur
Beendigung des Rüstungswahnsinns, für eine neue Weltwirtschaftsordnung
und für eine Rettung unserer Biosphäre, wenn wir nicht untergehen
wollen. Stattdessen hören wir heute überall die verzweifelte Rede von
der «Unregierbarkeit der Welt». Im Großen wie im Kleinen, in der
großen Politik wie in den kleinen Gruppen, in den Gemeinderäten, auch
in den Kirchgemeinderäten bleibt unsere Arbeit ohne Frucht, weil wir
uns nicht verstehen können, weil es scheint, als sprächen wir alle lauter
verschiedene Sprachen, weil es ständig so geht, wie es hier heißt: «daß
keiner des anderen Sprache verstehe».

So hat der alte Erzähler vor dreitausend Jahren in dieser Geschichte
gezeichnet, was er um sich sah, wenn er auf die damaligen Großreiche
Aegypten und Babylonien blickte, und er hat zugleich vorausgezeichnet

die Menschengeschichte bis auf den heutigen Tag. Er hat dazu
eine Geschichte verwendet, die er nicht selber erfunden hat, sondern die
man sich in der damaligen orientalischen Welt überall erzählte, und
mit der man die Entstehung von zwei ganz verschiedenen Erscheinungen

erklären wollte: die Entstehung turmähnlicher Berge oder auch
richtiger hoher Türme und Turmruinen, die man im damaligen
Mesopotamien anstaunte, und das Phänomen der vielerlei Sprachen, die
doch so unpraktisch sind, weil sie die Verständigung von Mensch zu
Mensch behindern. Da müssen die Götter dazwischen geschlagen
haben — deshalb diese rätselhaften Berge und Turmruinen, und deshalb
dieses Völker- und Sprachenchaos.

Der biblische Erzähler, der diese ätiologische Sage — so nennen
die Wissenschaftler solche Entstehungserzählungen — übernommen
hat, hält nichts von den Göttern; er meint nicht, daß über uns Götter
leben, die Neid und Angst empfinden vor dem großen Können der
Menschen und deshalb zu ihrem Selbstschutz dreinschlagen. Er kennt
als Israelit den einen, lebendigen Gott, den Schöpfer, der seine
Geschöpfe liebt, der seine Menschen mit vielen Gaben und großem Können
ausgerüstet hat, der ihre Arbeit segnen und gedeihen lassen will, der
sich freut am Können seiner Geschöpfe. Und doch sieht er eine Wahrheit

in dieser Sage, und er stellt sie deshalb an den Schluß seines Be-

307



richtes über die Anfänge der Menschheitsgeschichte, der jetzt in den
ersten elf Kapiteln des 1. Mose-Buches enthalten ist. So ein guter
Anfang: die Menschen im Garten dieser Erde, sie haben zu essen und zu
arbeiten, sie leben in Frieden und Gemeinschaft, die Arbeit lohnt sich,
eine heile Welt. Dann aber verdirbt dieses eine, besondere, besonders
ausgerüstete Gottesgeschöpf, der Mensch, mehr und mehr die Schöpfung

und sich selbst: Adam und Eva, Kain und Abel, die Menschen
der Sintflutgeschichte und schließlich dieser Turmbau — das sind die
Stationen einer steigenden Zerrüttung, eines lawinenartigen Anwachsens
des Verderbens, das von den Menschen ausgeht und auf sie selbst
zurückschlägt. Der Erzähler erzählt nur, er kommentiert nicht. Aber
seine Erzählung drängt uns die Frage auf: was ist da in Unordnung
geraten, daß der Mensch so zerstört, und daß Gott nicht segnet, sondern
mit seinem Gericht den Menschen entgegensteht?

Viel zu geläufig setzen wir hier das den Christen so leicht aus dem
Munde gehende Wort Sünde ein. Aber ahnen wir auch, was wir damit
sagen, und wie sehr das uns alle betrifft? Nicht nur ein paar einzelne
schlechte Gedanken und Taten, die man bei einiger moralischer
Anstrengung unterlassen könnte, sind damit gemeint, sondern etwas
Verderbliches, was sich auch mit unseren besten Bestrebungen verbindet,
etwas Vergiftendes nicht nur bei einzelnen Handlungen und einzelnen
Menschen, sondern auch in den großen gemeinsamen Unternehmungen,
in den Gesellschaftsordnungen, in den Strukturen der Wirtschaft und
der Staaten. Die Leute in unserer Geschichte wollen etwas ganz Gutes
und Vernünftiges: sie wollen nicht «zerstreut» werden, nicht voneinander

entfernt werden und dadurch vielleicht in Gegensatz und Feindschaft

geraten: sie wollen zusammen bleiben, sie wollen ein gutes
Zusammenleben, Gemeinschaft, friedliche Ordnung. Aber schon ist das
Falsche dabei: «daß wir uns einen Namen machen», sagen sie. Die
Ruhmsucht wird hier benannt als eine Gestalt des Falschen und
Vergiftenden. Die Lieblingsbeschäftigung der Völker sei «das Karussellfahren

um den eigenen Ruhm», sagte einmal Friedrich Wilhelm Foerster,
einer der leidenschaftlichen und deshalb viel verlästerten Warner der
Deutschen in unserem Jahrhundert. Wie sehr haben wir das erlebt!
Eitelkeit und Ruhmsucht verderben die beste Arbeit im Persönlichen
wie im Politischen. Da werden dann andere Völker unterdrückt um
unseres eigenen Großseins willen, und im eigenen Volk muß man auch
unterdrücken mit Konzentrationslagern und massenweisen Hinrichtungen.

Da wird von schönen Bestrebungen gesprochen, von Volksgemeinschaft,

Einigung und Frieden, aber das verschleiert nur, daß die einen
treten und die anderen getreten werden, daß die oben auf Kosten derer
leben, die unten sind. Ob man von Ruhmsucht spricht oder von
Habsucht, von Privilegiensucht, davon, daß die einen es besser haben

308



wollen als die anderen — immer wird das schöne Ziel der Gemeinschaft

zersetzt und zerstört durch den Egoismus der Einzelnen, der
Klassen und der Völker, und am Ende steht dann das Gegenteil von
dem, wofür man gearbeitet hat: «Damit wir nicht zerstreut werden» —
damit begann die Einigungsarbeit, und: «sie wurden zerstreut über
die ganze Erde», das ist das Ergebnis.

Muß sich das immer wiederholen? Gibt es nicht einen Weg heraus
aus dieser Geschichte der Selbstzerstörung der Menschheit, gibt es nicht
einen anderen Weg? Das ist heute unsere bedrängendste Frage, da uns
heute nicht nur eine Katastrophe droht, wie die bisherigen, die man
überleben konnte, sondern ein Unheil, das wir und unsere Kinder und
Enkel aller Voraussicht nach nicht überleben werden. Es ist unsere
bedrängende Frage, weil wir uns selbst so hinein gefesselt sehen in diese
allgemeine Ruhmsucht und Habsucht, in die Sucht, auf Kosten anderer
besser zu leben, und zugleich erkennen, welches Verderben daraus
entsteht. Dieser biblische Erzähler ist mit allen denen, die in der Bibel zu
uns sprechen, der tiefen Ueberzeugung, daß wir mit eigener Kraft
unsere Fesseln nicht sprengen, unsere Vergiftungen nicht loswerden können,

daß wir einer großen anderen Hilfe bedürfen. Der Schöpfer, der
den guten Anfang gesetzt hat, muß einen neuen Anfang setzen. Er muß
mit neuen Gaben kommen, damit die alten Gaben unseres Könnens und
Arbeitens nicht weiter zum Fluch für uns werden. Ein neuer Geist muß
uns von den Verirrungen unseres alten Geistes befreien. Die ganze Bibel
ist ein Hilferuf um diesen neuen Geist vom Schöpfer her, und die ganze
Bibel ist zugleich das euangelion, die frohe Kunde, daß Gott dem bösen
Willen der Menschen nicht nur, wie in unserer Geschichte, mit seinem
Gericht entgegentritt, sondern daß er sich aufgemacht hat und einen
neuen Weg des guten Lebens, der Gemeinschaft, des Nicht-Zerstreutwerdens

möglich gemacht hat. Auf diesen neuen Weg will er mit seinem
Geist uns alle ziehen.

Diese Geschichte steht unmittelbar vor der Geschichte des
Auszuges Abrahams aus dem Großreich Babylon. Abraham — das ist der
neue Anfang einer neuen Geschichte, der neuen Gottesgeschichte, der
Heilungsgeschichte für die kranke Menschheit. Diese neue Geschichte
hat auch wieder ihre Stationen: Abraham — Israel, das Volk mit einer
neuen Gottesverbindung und einer neuen Gemeinschaftsordnung — die
Propheten, die zu dieser Gemeinschaftsordnung zurückrufen und
Gottes Lebenswillen immer neu klarmachen — Jesus, die Gegenwart
Gottes inmitten seines Volkes und inmitten der verwirrten, zerrissenen

Menschheit — die Vergebung des Kreuzes und das Licht der
Auferstehung: da tut sich der neue Weg auf, der «Weg der Rettung» der
«Weg der Gerechtigkeit», der «Weg der Wahrheit», der «Weg des
Friedens» — so wird er im Neuen Testament mit immer neuen Ausdrücken
genannt.

309



Dieser Weg ist ein Exodusweg wie bei Abraham, ein Weg heraus
aus der babylonischen Vermessenheit, Ruhmsucht und Habsucht und
ihren gemeinschaftszerstörenden Unterdrückungsmethoden und
Unterdrückungsstrukturen. Auf diesen Weg sind wir gerufen, sind wir nicht
nur eingeladen, sondern vom Geiste Gottes schon ergriffen und auf ihn
gesetzt. Jeder von uns hat da schon ein paar Erfahrungen gemacht.
Es kommt jetzt ganz darauf an, daß wir nicht abbiegen von ihm, wie es

ja leider immer wieder geschieht, sondern vorwärts gehen in der
Gegenbewegung des neuen Lebens gegen das alte babylonische Leben:
unser Arbeiten ganz einsetzen zum Dienst für das gute Zusammenleben

der Menschen, Gottes Gaben in der Richtung von Gottes Willen
benützen, täglich uns reinigen lassen von der Verbindung unserer guten
Bestrebungen mit Ruhmsucht und Habsucht — das ist die Arbeit, die
auf Segen hoffen darf.

Manchem wird das als eine zu bescheidene Antwort erscheinen.
Diese Wendung vom alten zum neuen Weg scheint ja nur bei einigen
und wenigen zu geschehen, die Völker aber, die herrschenden Klassen,
die Regierungen — die alle scheinen auf den alten Schienen weiterzufahren,

von denen wir heute so deutlich sehen, daß sie ins Verderben
führen. Es gibt Christen, die infolgedessen sich ganz von den Völkerfragen

zurückziehen in die Schranken des persönlichen Lebens und
der persönlichen Frömmigkeit, und es gibt andere, die meinen, für die
Völker- und Gesellschaftsfragen könne der Glaube uns garnichts
helfen, nur der Kampf für eine richtigere Politik. Der Erzähler unserer
Geschichte hält es mit keiner dieser beiden Seiten. Sein Glaube läßt ihn
von der Weltgeschichte und Weltpolitik nicht absehen, sondern gerade
hineinsehen; er schreibt die Völker nicht ab, sondern ist ganz
beschäftigt mit der Frage, wie das Schicksal nicht nur einzelner Menschen,
sondern der ganzen Menschheit zum Besseren gewendet werden kann.
Und er meint andererseits nicht, daß der Glaube, die Gottesverbundenheit,

weil das nur die Sache einzelner Menschen und kleiner Gruppen
sei, nichts bewirken können im öffentlichen Leben. Er sieht die
Menschheit ohne Gottes Hilfe ganz verloren, aber er sieht Gottes
Hilfe schon gegenwärtig tätig, er sieht sie ansetzen bei einzelnen und
kleinen Gruppen, und unter Gottes Verheißung verspricht er sich, daß
von diesen kleinen Zellen und Zentren eine dynamische Wirkung ins
Große geht. Ganze Gesellschaften können den Geschmack an Selbstruhm

und Ausbeutung und Unterdrückung verlieren durch die
ansteckende Wirkung von «abrahamitischen Minderheiten», wie Dom
Helder Cämara sich ausdrückt. Das ist kein Rezept für alle Fragen,
die uns heute bedrängen, aber es ist der Anfang, bei dem wir ansetzen
können. Zu diesen kleinen Zellen dürfen wir gehören und können
hinauswirken für ihren Einfluß auf unsere so bedrohte Unweit. Dafür sollen

310



wir uns einsetzen mit unseren Gaben und Kräften. Das ist die Arbeit,
die sich lohnt und der Segen verheißen ist.

(Predigt vom 2. Mai 1976 in der Jesus Christus-Kirche, Berlin-Dahlem)

JOHN SOMERVILLE

Vom notwendigen Vorrang des Friedens
für die Christen und die Marxisten

Heute ist es mehr denn je in der Geschichte des Menschen für alle,
die das Schicksal der Menschheit angeht, erforderlich, in einen
philosophischen Dialog und praktische Zusammenarbeit einzutreten. Warum?
Weil es heute zum ersten Mal in der Geschichte des Menschen mit
den vorhandenen Kriegswaffen möglich ist, die gesamte Menschheit
zu vernichten, während der Krieg immer noch eine der anerkannten,
ja höchst geachteten Einrichtungen der Gesellschaft ist. Das historische
Zusammentreffen dieser beiden Umstände läßt plötzlich das ernste
ethische Problem und die höchste physische Gefahr aufkommen, denen
die Menschheit je gegenüberstand. Darüber hinaus ist zu dieser noch
nie dagewesenen Lage eine neue Modifikation, eine neue Modalität
hinzugekommen, die das Problem noch verschlimmert und die Gefahr
erhöht. Um die Dringlichkeit unserer gegenwärtigen Notlage zu ermessen,

wollen wir bestimmte gegenwärtige Entwicklungen überblicken.

Die Politik des ersten Schlags

Seit die USA und die UdSSR ihre Vorräte an Kernwaffen zu produzieren

anfingen, legte jede dieser «Supermächte» öffentlich und
wiederholt das Versprechen ab, niemals die erste zu sein, die Kernwaffen

anwendet. Am 1. Juli 1975 jedoch widerrief eine der beiden Mächte
öffentlich ihr Festhalten an dieser Verpflichtung. An diesem Tage
erklärte nämlich James Schlesinger, Präsident Fords Verteidigungsminister,

auf einer besonderen Pressekonferenz, die in Washington zum
Zwecke der Erklärung der Politik der Vereinigten Staaten einberufen

worden war: «Unter keinen Umständen können wir davon abrük-
ken, als erste Kernwaffen anzuwenden.»i Die «New York Times» vom
2. Juli schrieb im Bericht über diese Konferenz Schlesingers: «Seine

Betonung lag auf der möglichen ersten Anwendung taktischer Waffen,

die zu Tausenden in Westeuropa stationiert sind. Auch nur eine
Andeutung seitens der Vereinigten Staaten, sie würden von der An-

311


	Arbeit am Turm von Babel?

