
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 72 (1978)

Heft: 10

Artikel: "Christen für den Sozialismus"? : Eine Frage an eine Bewegung ; Eine
Antwort aus der Bewegung

Autor: Furger, Franz / Spieler, Willy

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-142748

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-142748
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


FRANZ FURGER

«Christen für den Sozialismus»
Eine Frage an eine Bewegung

Die unter dem Namen «Christen für den Sozialismus» in Chile entstandene

Bewegung gruppierte zunächst jene Christen, die nicht mit der in
den Wahlen von 1970 unterlegenen Democracia Cristiana in die Opposition

gehen wollten, sondern die Zusammenarbeit mit der siegreichen
Unidad Popular Salvador Allendes suchten. Die Sozialisierungsmaß-
nahmen dieser Regierung gegen die meist ausländisch kontrollierte
großkapitalistische Industrie zugunsten der eigenen Bevölkerung weckten
weltweite Sympathie, vor allem auch bei sozial engagierten Christen,
eine Sympathie, die sich umso mehr verstärkte, als die nach dem blutigen

Putsch von 1973 an die Macht gekommene Militärdiktatur diese
Ansätze brutal zu unterdrücken begann. Daß die Regierung Allende,
wenigstens seit 1972, oft selber zu illegalen Maßnahmen schritt (oder
diese zumindest tolerierte) und sogar Gewalttätigkeiten hinnahm,
sofern sie auf ihrer Linie wirkten, wurde dabei rasch vergessen. Dies war
umso leichter möglich, als im Vergleich zur Skrupellosigkeit der neuen
Machthaber, die sogar von katholischen Bischöfen scharfe Kritik
hervorrief, diese Ausschreitungen verhältnismäßig gering waren.

Frühere Ansätze

Die chilenischen Ereignisse waren allerdings eher auslösender Faktor
und Katalysator als eigentliche Ursache. Das Terrain war in Europa
weitgehend vorbereitet. So hatten die sozialen Mißstände in Italien,
gegenüber denen sich die seit Jahren regierende christdemokratische
Regierung als weitgehend machtlos erwies, im nachkonziliären Impuls
der 1960er Jahre ebenfalls zu christlich motivierten Initiativen geführt,
etwa in der Isolott-Pfarrei bei Florenz durch Don Mazzi, durch den
damaligen Abt von St. Paul in Rom, Franzoni, oder den römischen
Theologieprofessor Girardi. Sie bezeichneten einen Sozialismus mit
marxistischer Gesellschaftstheorie geradezu als Voraussetzung für
ernsthaftes Christsein.

In Deutschland vertraten die «Kölner politischen Nachtgebete»,
deren führender Kopf die der sog. Gott-ist-tot-Theologie verpflichtete
Dorothée Solle war, ähnliche Ansätze. Diese führten 1973 im holländischen

Arnhem zu einer Programmerklärung und einem Zusammenschluß

von «Christen für den Sozialismus». Gerade im deutschsprachigen
Raum konnten solche Initiativen auf eine fast hundertjährige

Tradition zurückblicken, nämlich auf den sog. religiösen Sozialismus.

285



Namen wie Christoph Blumhardt, Paul Tillich, Helmut Gollwitzer und
Gustav Heinemann sind hier auch über den Kreis der Fachleute hinaus
bekannt. Herausragend aber sind darin vor allem zwei Schweizer, nämlich

Leonhard Ragaz und Karl Barth, der schon 1915 schrieb: «Ein
wirklicher Christ muß Sozialist sein, wenn er mit der Reformation des
Christentums ernst machen will.»

Immerhin war dieses Engagement nicht unkritisch. Denn Barth
fügte diesem Satz gleich einen zweiten hinzu: «Ein wirklicher Sozialist
muß Christ sein, wenn ihm an der Reformation des Sozialismus gelegen
ist.» (Aus dem Vortrag «Krieg, Sozialismus und Christentum», 1915)
Nicht weniger differenziert war übrigens das Sozialismusverständnis von
Ragaz, der festhält: «Sozialismus ist eine Gemeinschaftsform, die
gegründet ist auf das Prinzip der Zusammengehörigkeit statt des Kampfes
gegen einander. Diese Zusammengehörigkeit beruht... auf dem Gefühl
gegenseitiger Verpflichtung, gegenseitiger Ehrfurcht vor dem Wert und
der Heiligkeit des Menschen.» (Aus: Sozialismus und Gewalt, Olten
1919, S. 5/6)

Etwas anders lag die geistesgeschichtliche Situation im katholischen
Raum. Zwar hatte sich die katholische Soziallehre von einem
uneingeschränkten Kapitalismus längst deutlich distanziert. Einem Sozialismus
aber stand sie, vor allem wegen seines marxistischen Erbes, deshalb
nicht weniger ablehnend gegenüber. Berufsständische Ordnung, Sub-
sidiaritätsprinzip und soziale Marktwirtschaft gehören entsprechend zu
ihren Ordnungsbegriffen.

Mit dem II. Vatikanischen Konzil (mit Johannes XXIII. und
Paul VI.) kam aber auch hier eine andere, deutlich sozialkritischere
Tradition zum Zug, so daß 1971 im päpstlichen Schreiben «Octogesima
adveniens» (zum 80. Jahrestag von «Rerum novarum») sogar von einer
christlich verantworteten Pluralität von Wirtschaftssystemen die Rede
war. Entsprechend konnte die schweizerische «Synode 72» nioht nur
staatlichen Eingriffen zugunsten benachteiligter Wirtschaftspartner,
sondern auch einer Mitbestimmung aller am Arbeitsprozeß Beteiligten das
Wort reden.

Sozialismus für Christen

Nimmt man all diese Ansätze (sie sind bei weitem nicht vollständig —
man denke nur etwa an die Arbeiterpriester-Bewegung vor allem in
Frankreich seit etwa 1950 oder die starke Bewegung der katholischen
Arbeiterjugend, deren Gründer Josef Cardijn von Paul VI. zum
Kardinal ernannt wurde) zusammen, so stellt man zunächst eine zunehmende

Konvergenz zwischen christlicher Weltanschauung und
sozialistischen Postulaten fest, so sehr, daß die Dozenten der Sozialethik an

286



evangelisch-theologischen Fakultäten fast durchwegs den sozialdemokratischen

Parteien nahe stehen, wenn sie sich nicht sogar als Mitglieder
offen zur Sozialdemokratie bekennen.
Daneben haben sich aus der marxistischen Philosophie gewachsene

Theorien zur Erklärung gesellschaftlicher Abhängigkeiten (besonders
das Modell der Klassengegensätze, wie dasjenige von Ausbeutung und
Entfremdung auch im internationalen Rahmen) weitgehend
durchgesetzt, wie es etwa das Beispiel der südamerikanischen Befreiungstheologie

deutlich macht. Dies gilt auch dann, wenn man dabei den
Begriff des Klassenhasses differenziert und einer gewaltsamen Revolution

zumeist reserviert gegenübersteht. Nicht übersehen darf man
allerdings bei diesem Hinweis, daß man sich trotz solcher Anleihen in der
Theorie, die als «heuristisches Modell» zum besseren Verständnis
gesellschaftlicher Phänomene gilt, von deren konkreten Verwirklichung
im Stalinismus und Sowjetimperialismus deutlich distanziert und den
religionskritischen Ansatz bei Marx, also seinen dialektisch materialistischen

Atheismus glaubt ausblenden zu können. Umgekehrt gilt trotz
aller unmenschlichen Maßnahmen bei der Machtübernahme und
-Sicherung das China Mao Tse Tungs vielen als «Entwicklungsmodell».

In jedem Fall erwartet man im Kreis dieser sozialkritischen
Christen von einer Sozialisierung (oder zumindest von einer weitgehenden

gesellschaftlichen Kontrolle) des Eigentums an den Produktionsmitteln

eine Ueberwindung der Exzesse des Kapitalismus, der in seinem
Wettbewerbsdenken das Recht des Stärkeren vertrete und damit
Ungerechtigkeit, Ausnützung und Unmenschlichkeit festschreibe. Kurz,
wenigstens hinsichtlich der Wirtschaftsordnung könne der Christ
aufgrund des Evangeliums und seiner besonderen Sorge um die Armen,
Entrechteten und Benachteiligten gar nicht anders als für den Sozialismus

optieren.
«Christen für den Sozialismus» ist somit die Bewegung jener Christen,

die diese Entwicklung übernehmen und mit ihren Konsequenzen
voll ernst machen. Die Frage ist nur: Ist diese Konsequenz zwingend?

Kritische Rückfragen

Bei solchen Rückfragen kann es selbstverständlich nicht darum gehen,
die Kritik an sozialen Mißständen zu vertuschen. Der Frühkapitalismus
im Stil des Manchesterliberalismus und das dadurch bedingte
Proletarierelend wurden nicht nur durch das freie Spiel der wirtschaftHchen
Kräfte, sondern durch aktiven sozialistischen Einsatz in Europa
überwunden. Auch ist es in zahlreichen sog. Entwicklungsländern, vor
allem, wo diese am Beginn der Industrialisierung stehen, noch weitgehend

Tatsache und ruft nach entsprechenden Korrekturen. Weil

287



Ansätze dazu, unter was für Vorwänden auch immer, noch und noch
brutal unterdrückt werden, ist eine Kritik von außen umso nötiger.
Daß Christen sich hinter solche Kritik stellen, ist daher nur konsequent.

Auch sei keineswegs bestritten, daß die heutigen westlichen
Industriegesellschaften mannigfache Mängel aufweisen: Von blindem
Konsumzwang über Leistungsdruck mit entsprechender psychischer
Belastung bis zur Umweltzerstörung läßt sich eine lange Liste von
Mißbildungen nennen, die nach Kritik und ordnenden Gegenkräften rufen.
Christen, die sich für die Schöpfung in materieller wie in mitmenschlicher

Hinsicht gerade auch von ihrem Glauben her verantwortlich
wissen, sind hier gefordert, und insofern die Bewegung der «Christen
für den Sozialismus» darauf aufmerksam und die entsprechenden
Verantwortlichkeiten bewußt macht, ist ihr Appell etwas Notwendiges
gerade in unserer Zeit.

So sehr diese kritische Bewußtseinsbildung also nötig ist, so sehr
wird man aber auch fragen müssen, ob brauchbare Wege zur
Ueberwindung der genannten Mißstände aufgezeigt werden können. Eben
hier sind Zweifel anzumelden.

Denn einmal ist keineswegs klar, was denn unter Sozialismus zu
verstehen ist. Geht es um eine allgemeine Forderung der Menschlichkeit?

Geht es um ein wirtschaftliches Modell mit sozialisierten
Produktionsmitteln und entsprechender Planwirtschaft? Geht es um eine
Veränderungsstrategie mit oder ohne Gewalt oder gar um eine totalitäre
Weltanschauung im Sinne des Marxismus-Leninismus?

Wenn das Grundsatzpapier der Schweizer «Christen für den
Sozialismus», zwar seit langem angekündigt, noch immer auf sich warten
läßt, zeigt dies, daß man da offenbar nicht so leicht zu einem Konsens
kommt.

Solange man unter Sozialismus einen Humanismus versteht, der
die Momente des Gesellschaftlichen voll ernst nehmen will und einem
liberalistischen Individualismus entgegentritt, dürfte ein Konsens noch
leicht zu finden sein, übrigens auch bei solchen, die für sich eine
Bezeichnung als «Sozialisten» ablehnen würden. Die Forderung, daß
gesellschaftliche Strukturen menschlich gestaltet werden müssen, daß sie
dieser Ueberprüfung immer neu zu unterziehen sind, um alle
Möglichkeiten zu je größerer Entfaltung auszuschöpfen und verkappte
Privilegien zu entlarven, wird, theoretisch zumindest, leicht zugegeben,
auch wenn man sich gegen praktische Veränderungen trotzdem immer
wieder wehrt, zumeist mit sog. «guten Gründen». Darin unterscheiden
sich sozialistische Gesellschaftssysteme von kapitalistischen kaum, so
wenig wie die konkreten christlichen Kirchen aller Zeiten. Kritik und
Reform sind da immer neu nötig, Umkehrbereitschaft, wie das Neue

288



Testament sagt, nicht weniger. Diese aber ist auch mit einer
Hinwendung zum Sozialismus, die sich als Bewegung formiert, keineswegs
sichergestellt und auch nioht in ihr allein möglich. Ein Zusammenschluß
von «Christen für den Sozialismus» kann dies fördern, wie so manche
andere Vereinigung engagierter Christen. Sie ist eine unter andern. Aber
gerade dies ist weniger als ihr Anspruch.

Wenn wir zudem annehmen, daß in einem von Christen bejahten
Sozialismus keinem totalitären Kollektivismus, der die einzelne menschliche

Persönlichkeit dem Kollektivziel opfert, das Wort geredet wird
(dies wäre nämlich gegen die Grundidee des christlichen Glaubens),
wenn wir ferner ausschließen, daß eine gewaltsame, also im engen Sinn
«revolutionäre» Veränderung der gesellschaftlichen Verhältnisse
geplant ist (weil dies nach aller geschichtlichen Erfahrung zu einer
Eskalation von Gewalt statt im christlichen Sinn zu deren Minimalisierung
führt), dann bleibt eigentlich nur ein doppeltes als Stoßrichtung, die
«Christen für den Sozialismus» unterscheidend auszeichnen kann, nämlich:

Entweder sie sind religions- und theologiekritisch darauf ausgerichtet,
im Verhalten von Kirche und Theologie all das aufzudecken, was aus

Unaufmerksamkeit oder gar verdecktem Interesse bestehende
gesellschaftliche Ungerechtigkeiten stützt oder sogar fördert. Dann aber reduziert

sie sich auf eine kritische Theorie der Theologie (wie sie etwa die
sog. «Politische Theologie» zu geben versuchte), oder sie bezieht sich
direkt auf die Wirtschaftsform und meint Sozialismus hinsichtlich der
Produktionsverhältnisse bzw. der Besitzverteilung von Produktionsmitteln.

Da die Reduktion auf eine Religionskritik im genannten Sinn, die
verhindert, daß Religion als «Opium des Volkes» wirken kann und
Sozialismus, wie bei Marx, zum Atheismus werden muß, die Absichten
der «Christen für den Sozialismus» zwar auch trifft, aber kaum ausreichend

beschreibt und für eine letztlich doch politische Bewegung zu
theoretisch wäre, bleibt nur die letzte Dimension, nämlich die
wirtschaftspolitische als die eigene. Müßte man dann aber nicht besser
reden von

«Christen für einen Wirtschaftssozialismus»?

Zwar gibt es auch unter den «Christen für den Sozialismus», unter den
einzelnen nationalen Gruppierungen wie in diesen selber einen gewissen
Pluralismus, gerade auch in der Frage der Vergesellschaftung und
gemeinschaftlichen Bewirtschaftung der Produktionsmittel. Es gibt auch
eine Kritik an dem damit verbundenen Funktionärs-Bürokratismus, aus
welcher nicht eine starre Planwirtschaft, sondern die Solidarität aller am
Produktionsprozeß Beteiligten über Rahmengesetze (etwa hinsichtlich

289



einer Mitbestimmung auf betrieblicher wie auf unternehmerischer
Ebene) gefordert wird, ein Rahmen, innerhalb dem der freien
Eigeninitiative Raum gegeben wäre.

Zumeist aber tendiert man doch auf eine Vergesellschaftung
zumindest der Schlüsselindustrien. Gerade in dieser Problematik aber
stehen nun nicht mehr ethische und christliche Postulate als solche zur
Debatte, sondern die Frage, ob diese oder jene wirtschaftliche
Organisationsform besser oder schlechter zur Verwirklichung einer funktionierenden

und menschlichen Wirtschaft beiträgt. Wenn das Gegenteil
behauptet wird, sind konkrete Formen wohl, ohne daß man es wollte,
ideologisiert worden.

Die «Christen für den Sozialismus» werden sich daher die Frage
stellen lassen müssen, welche Formen des Sozialismus im Bereich der
wirtschaftlichen Organisation sich in der doppelten Hinsicht von
funktionstüchtig und menschlich als effizient erwiesen haben. Gerade dieser
Nachweis aber dürfte für das Postulat der Vergesellschaftung von
Produktionsmitteln schwerfallen. Denn daß die Planwirtschaft der klassischen

sozialistischen Länder des europäischen Ostblocks schlecht
funktioniert, die Funktionäre stützt, der großen Masse aber wenig nützt,
belegen Kenner der Materie wie etwa der Tscheche Ota Sik so gut wie
der Augenschein jedes Reisenden. Daß der Sozialismus aber auch in
Entwicklungsländern wie etwa in Peru oder Aegypten letztlich nur
zugunsten einer z. T. neuen, z. T. sogar der alten Funktionärsschicht
ausschlug, oft zudem auf noch größere Kosten der Massen, müßte ebenfalls
zu denken geben, dies besonders, wenn sogar die sozialistische Ujamaa-
Politik des so integren Präsidenten von Tansania, J. Nyerere, wegen
Unfähigkeit, Ueberheblichkeit, Ineffizienz und sogar versteckter
Korruption mancher Funktionäre ihre Ziele nur mangelhaft erreicht.

Dies heißt nicht, daß das gegenteilige System nicht auch seine dringend

korrekturbedürftigen Mängel hätte. Es heißt nur, daß Sozialisierung

aller Erfahrung nach keine Patentlösung darstellt, ja daß sie als
zentralistisch planend sogar korrekturunfähiger ist als eine der flexiblen,
durch Rahmengesetze allerdings begrenzten konkurrenzkontrollierten
Marktordnung. Auch in dieser Hinsicht drängt sich somit dem Christen
eine Option für den Sozialismus nicht auf.

Was bleibt?

Nach all diesen Ueberlegungen stellt sich daher die Frage: «Christen
für den Sozialismus», was ist das eigentlich? Wenn ihre Theorie nur
eine radikal marxistische Religionskritik und Revolutionstheorie wäre,
wäre dies ein Widerspruch in sich. Wenn sie nur als weltanschauliche
Wirtschaftstheorie aufträte, ginge es wahrscheinlich um eine Ideologie

290



ohne genügende Effizienzkontrolle. Wenn sie sich aber verstehen als
Kerngruppe zu sozial verantworteter Bewußtseinsbildung, dann könnten
sie zum Ferment werden in Kirche und Gesellschaft. Dazu aber müßten
sie sich distanzieren von einem engen, von Ideologie und Parteiprogramm

belasteten Begriff des Sozialismus. — Die Frage wäre: wollen
die «Christen für den Sozialismus» das, oder sind sie doch einer
partiellen politischen Option verhaftet? — Eine Antwort könnte hier
klärend wirken, in den Kirchen wie in der breiteren Oeffentlichkeit.

WILLY SPIELER

Eine Antwort aus der Bewegung
Franz Furgers «Frage an eine Bewegung» könnte aus seiner Sicht fairer
und redlicher nicht gestellt werden. Unser Kritiker verdient daher vor
jeder Antwort ein Wort des Dankes für eine Dialogbereitsöhaft, die in
dem kirchlichen und politischen Milieu, dem er nahesteht, alles andere
als selbstverständlich ist. Die Antwort selbst kann allerdings nicht für
die Bewegung, sondern nur aus der Bewegung der «Christen für den
Sozialismus» sprechen, Ergebnisse gemeinsamen Nachdenkens zur
Diskussion stellen und nicht mehr zu wissen vorgeben, als die Sache, um
die es geht, im Augenblick zuläßt.

Nicht eingehen möchte ich auf Furgers historische Einleitung von
Allende zurück zu Barth und Ragaz, obschon dazu einiges ergänzend
und wohl auch korrigierend anzumerken wäre. Größere Bedeutung hat
für uns die unmittelbar gestellte Frage, ob Christen für den Sozialismus
eintreten müßten. Wie schon der programmatische Namen «Christen
für den Sozialismus» ausdrückt, ist diese «Konsequenz» für uns
tatsächlich «zwingend». Wir können die biblischen Forderungen und
Verheißungen nur ernst nehmen, wenn wir gleichzeitig das kapitalistische
Herrschaftssystem ablehnen und nach Alternativen suchen, die dem —
zugegebenermaßen weiten — Begriff des Sozialismus entsprechen. Meine
Antwort muß daher drei Elemente enthalten: erstens eine Reflexion
über die Forderungen und Verheißungen der Bibel, zweitens eine Kritik
des Kapitalismus und drittens einen Hinweis auf sozialistische Alternativen.

«Sozialismus der Bibel»

Mit Leonhard Ragaz, dessen Sozialismusverständnis Furger immerhin
als «differenziert» anerkennt, verbindet uns der Glaube an einen
«Sozialismus der Bibel». «Dieser 'Socialismus aeternus', dieser biblische
Sozialismus, dieser Sozialismus Gottes oder Sozialimus Christi ist es ja

291



schließlich allein, für den wir mit der Entschiedenheit des Absoluten
eintreten, nicht der der sozialistischen Parteien und Parteiprogramme.»!

Der biblische Sozialismus enthält, wie ganz ähnlich auch bei Karl
Barth zu lesen steht, zwar «kein System» und «kein Programm», wohl
aber «eine unter allen Umständen zu erkennende und innezuhaltende
Richtung und Linie der im politischen Raum zu vollziehenden Ent-
scheidungen»2. Diese «Richtung» oder «Linie» tendiert auf eine radikale
Herrschaftsfreiheit (Mt 20, 26-28), nicht zuletzt im ökonomischen
Bereich (Apg 4, 32-37). Daraus haben nicht erst die Religiösen Sozialisten

die Konsequenz einer sozialistischen, ja kommunistischen Veränderung

der bestehenden Verhältnisse gezogen. Schon von Kirchenvätern
wie Johannes Chrysostomus hören wir: «Die Gütergemeinschaft ist in
höherem Maße die angemessene Form unseres Lebens als der Privatbesitz,

und sie ist naturgemäß. Warum streitet niemand vor Gericht um
den Marktplatz? Darum nicht, weil er Gemeingut aller ist.»3

Nicht anders als der Religiöse Sozialismus betonen «Christen für
den Sozialismus» die wahrhaft befreiende Botschaft vom werdenden
Gottesreich. Dieses verträgt sich mit keiner undemokratischen
Herrschaft von Menschen über Menschen, schon gar nicht mit einer solchen,
die auf privatem Kapital beruht, also recht eigentlich «Mammonherrschaft»

ist. Wahrhaft befreiend ist die Botschaft vom Reich Gottes
aber weniger als politische Forderung denn als politische Verheißung.
Was wir sollen, das können wir auch, weil die unendliche Revolution
Christi alle unsere endlichen Revolutionen möglich und sinnvoll macht.

Kapitalismuskritik

Mehr als der Religiöse Sozialismus — aber keineswegs im Widerspruch
zu ihm — betonen «Christen für den Sozialismus» den instrumenteilen
Wert der kritischen Sozialwissenschaften für die Konkretisierung, ja
schon Erkenntnis der biblischen Forderungen und Verheißungen im
politischen Kontext unserer Gesellschaft.4 Darin kommen sie mit der
«Theologie der Befreiung» überein, die sich ausdrücklich auf marxistische

Analysen stützt.5 Die kritischen Sozialwissenschaften sind
unentbehrliche Erkenntnishilfen für die politische Deutung der «Sache
Christi» in unserer Zeit. Wir leben unter anderen gesellschaftlichen
Bedingungen als der historische Jesus und die Autoren der Schrift.
Das Evangelium kann uns daher nicht unmittelbar sagen, was eine
kapitalistische Klassengesellschaft ist oder ob wir überhaupt in einer
kapitalistischen Klassengesellchaft leben und wie diese allenfalls zu
überwinden sei. Das sagt uns das Evangelium erst mittelbar, und das
heißt: erst durch die Vermittlung gesellschaftskritischer Analyse. Dabei
spielt es allerdings keine Rolle, ob diese Analyse sich als «marxistisch»

292



deklariert. Worauf es ankommt, ist, daß sie aus dem erkenntnisleitenden
Interesse menschlicher, ja menschheitlicher Befreiung erfolgt und

mit den Fakten intellektuell redlich umgeht. In Einzelfall kann natürlich

auch die individuelle Lebenserfahrung ebenso zuverlässige, exi-
stenziell sogar weit tiefere Einsichten in unsere Gesellschaft
hervorbringen. Unverzichtbar bleibt jedoch das Element einer verallgemeinerungsfähigen

Erfahrung, die uns über die gesellschaftliche Situation
aufklärt, in der wir das Evangelium lesen und leben.

Wir «Christen für den Sozialismus» erfahren und analysieren unsere
Gesellschaft als kapitalistische Klassengesellschaft, die

1. entgegen jeder Ethik den Egoismus prämiiert und weltweit das Recht
des Stärkeren begründet;

2. vernachlässigt, was keinen Profit bringt: Bildungseinrichtungen, so¬
ziale Sicherheit und insbesondere Entwicklungspolitik;

3. den Profit nicht einmal allen zukommen läßt, die ihn erwirtschaftet
haben, sondern nur den Eigentümern der Produktionsmittel;

4. Menschen ausbeutet, Kontinente ausplündert und die Natur schändet,

weil der Kapitalismus keine Alternativen zum quantitativen
Wirtschaftswachstum entwickeln kann;

5. dem Kapital die Herrschaft über die Arbeit zuordnet und damit
den demokratischen Grundsatz verletzt, daß Herrschaft nur von
den Beherrschten ausgehen darf.

Alle fünf Punkte sind letztlich auf einen sittlich verfehlten Freiheitsbegriff

zurückzuführen, der, am Privateigentum orientiert, in der Freiheit
des einen immer nur die Grenze statt die Bedingung für die Freiheit des
andern sieht. Unsere Erfahrung oder Analyse deckt so eine Realität
auf, die wir im Lichte des Evangeliums als «strukturelle Sünde»6 erkennen.

Der heutige Kapitalismus ist nicht einfach die pervertierte Form
eines Wirtschaftssystems, das an sich gut oder wenigstens sozialethisch
indifferent sein könnte, er ist vielmehr an sich pervers. Aufgabe der
Christen ist es daher, wie Helder Cämara an Roger Garaudy schreibt,
«öffentlich kundzutun, daß nicht der Sozialismus, sondern der Kapitalismus

'zuinnerst pervers' ist, und daß der Sozialismus nur in seinen
entarteten Formen zu verurteilen ist»7.

Am meisten erstaunt mich an Furgers Kritik der Widerspruch
zwischen seiner Anerkennung der (marxistischen) «Theorien zur Erklärung

gesellschaftlicher Abhängigkeiten» und der Annahme, daß diese
Abhängigkeiten auch ohne Sozialismus, systemimmanent, durch eine
Reform statt einer Ueberwindung des Kapitalismus aufzuheben wären.
«Brutal» verhält sich der Kapitalismus nach Furger in der Dritten Welt,
aber nicht (mehr) bei uns. Daher können wir am Kapitalismus in der
Dritten Welt nur noch «Kritik von außen» üben. Demgegenüber finden
«Christen für den Sozialismus» immer wieder die «Abhängigkeitstheo-

293



rie» bestätigt, nach der die Unterentwicklung in der Dritten Welt nicht
einfach die frühkapitalistischen Anfänge westlicher Industriestaaten
nachvollzieht, sondern die direkte Folge der Entwicklung unseres
westlichen Kapitalismus ist.8 Wer sabotiert die von Furger monierten
«Korrekturen» am «Frühkapitalismus» in der Dritten Welt, wenn nicht
unser westlicher Kapitalismus, der sich dabei ungeniert auf den Terror
rechtsextremistischer Militärdiktaturen stützt?

Sozialistische Alternativen

Die Analyse, die uns sagt, was im Lichte des Evangeliums «strukturelle
Sünde» ist, sagt uns auch, was Befreiung heißt und was demnach die
Botschaft Jesu politisch für unsere Zeit bedeutet. Kapitalismuskritik
allein ist zwar nicht schon Sozialismus, wird es aber in dem Maße, als
sie das, was sie verneint, in sein positives Gegenteil wendet. In einem
ersten Umriß erscheint dann Sozialismus als demokratische Verfügungsgewalt

der arbeitenden Menschen und der Völker über eine Wirtschaft,
die — und damit sie — die Grundbedürfnisse aller Menschen in aller
Welt deckt, den Wirtschaftsertrag gerecht verteilt und mit den Erdengütern

haushälterisch umgeht.
Furger kann der sozialistischen Alternative nur ausweichen, weil

er einerseits deren real existierenden Ansätze herabmindert und anderseits

jede «Sozialisierung» mit «Verstaatlichung» gleichsetzt. Daß,
gemessen an den menschlichen Grundbedürfnissen, China — ebenso wie
Tansania oder Kuba — als «Entwicklungsmodell» gelten darf, das sich
von vergleichbaren Entwicklungsländern mit kapitalistischer Orientierung

vorteilhaft abhebt, wird mit dem Hinweis auf «unmenschliche
Maßnahmen» in Frage gestellt. Dürfen wir jedoch den sozialen Fortschritt
einzig und allein von der Art und Weise seines Zustandekommens
abhängig machen? Ist Furger etwa bereit auf seine bürgerlichen Freiheiten
zu verzichten, nur weil sie 1789 durch eine blutige Revolution erkämpft
wurden?

Vollends durch die Identifikation von Sozialismus und Zentral-
verwaltungswirtschaft versetzt sich Furger in die bequeme Lage, die
Fehlleistungen «sozialistischer» Staaten gegen die «dringend
korrekturbedürftigen Mängel» des Kapitalismus aufzurechnen, mit dem Ergebnis,
daß er von beiden Systemen dieselbe «Umkehrbereitschaft» fordern und
die Option für das eine wie für das andere System als im Grunde gleichgültig

beurteilen kann. Sozialismus bedeutet jedoch mehr und anderes
als Zentralverwaltungswirtschaft, übrigens auch für deren Anhänger,
die zumindest ideologisch die Konzession machen müssen, daß ihr
System nur eine Etappe auf dem langen Weg zu einem herrschaftsfreien
Kommunismus sei. Sozialismus meint eine Gesellschaftsordnung, in

294



der die Verfügungsgewalt über die Produktionsmittel von den arbeitenden

Menschen ausgeht und nicht vom Kapital, also auch nicht von
einem Staatskapital. Sozialismus heißt folglich Arbeiterselbstverwaltung

im weitesten Sinne des Begriffs. Diese Arbeiterselbstverwaltung
kann — wie in Jugoslawien — nach marktwirtschaftlichen Gesetzen
funktionieren, dabei einer staatlichen Rahmenplanung unterliegen, die
bald mehr normativ (zwingend), bald mehr indikativ (empfehlend)
orientiert ist; sie kann aber auch — wie bei Ernest Mandel —
rätedemokratisch entworfen werden, ohne daß wir heute schon wüßten,
welches Modell in welchem Teil der Welt das zukunftsträchtigste,
menschen- und sachgerechteste sein wird. Für uns entscheidend sind auch
nicht die Schritte, die kommende Generationen tun werden, sondern die
Schritte, die wir selbst im Hier und Heute tun müssen. Sie führen uns
fürs erste wenigstens zu einer gleichgewichtigen Mitbestimmung der
Arbeit mit dem Kapital im Rahmen einer demokratischen Kontrolle
volkswirtschaftlich bedeutsamer Investitionen und zu einer ebenso
gleichgewichtigen Mitbestimmung der Entwicklungsländer mit den
Industriestaaten innerhalb einer neuen Weltwirtschafsordnung.

Damit reduziert sich unser Ziel keineswegs auf einen «Wirtschaftssozialismus».

Richtig ist nur, daß die entscheidenden Durchbrüche
auf dem Weg zum Sozialismus über die Veränderung der Produktionsverhältnisse

zu erwarten sind, ist es doch der kapitalistische Eigentumsbegriff,

der die Freiheit der Brüderlichkeit entfremdet. Ueber eine
Wirtschaftsordnung hinaus bedeutet Sozialismus aber auch die Wiedervereinigung

oder doch Versöhnung von Handarbeit und Kopfarbeit, Arbeit
und Kultur, Staat und Gesellschaft, Einzelwohl und Gemeinwohl, Freiheit

und Brüderlichkeit, aber auch von Glauben und Politik.
Wiedervereinigung von Glauben und Politik? Die beiden Bereiche

werden gerade im Beitrag unseres Kritikers mehr getrennt, als uns
zulässig erscheint. Zumindest entsteht der Eindruck, als ob gegenüber
einer zeitlosen «Grundidee des christlichen Glaubens» der Sozialismus
eine relative Angelegenheit sei, für die sich die Christen und ihre
Kirchen nicht mit dem Engagement ihres Glaubens einsetzen dürften.
Auf die Frage nach dem ewigen Leben bekommt der Gesetzeslehrer
indessen keine abstrakte «Grundidee des Christlichen Glaubens» zu
hören, sondern das konkrete, unter den heutigen Bedingungen ganz
und gar politische, ja sozialistische Gleichnis vom barmherzigen Samariter.

(Lk 10, 30-37)
«Tatsächlich nimmt zu essen und zu trinken geben heute die

Gestalt einer poHtischen Initiative an und bedeutet Veränderung einer
Gesellschaft, deren Struktur grundsätzlich einige wenige bevorzugt, die
sich den Mehrwert aus der Arbeit der anderen aneignen. Dabei muß

295



diese Umstrukturierung an den Wurzeln des Mißstandes ansetzen und
die Gesellschaft radikal von ihren Fundamenten her umgestalten, d. h.
vom Privateigentum an Produktionsmitteln her.»9 «Christen für den
Sozialismus» haben allen Grund, mit dieser Sicht der biblischen
Botschaft den etablierten Kirchen «ins Antlitz zu widerstehen» (Gal 2, 11).
Eine Klassengesellschaft, die nicht sein müßte, entlarvt den ideologischen

Charakter einer Kirche, die ihre Verkündigung nicht als
Revolutionierung des Bestehenden begreift.

«Christen für den Sozialismus» glauben sich auch nicht «einer
partiellen politischen Option verhaftet». Ihr Sozialismus meint keinen
engen Parteistandpunkt, sondern eine neue Gesellschaft, die den
Kapitalismus genauso ablösen wird, wie dieser den Feudalismus überwunden
hat. Partiell erscheint uns dagegen eine Position, die über allen
Alternativen schwebt und sich mit dem abstrakten Ruf nach
«Umkehrbereitschaft» begnügt, ja diesen Ruf sogar für politisch hält — was er
in einem bürgerlichen Sinne auch tatsächlich ist, wenn anders er keine
Alternativen aufzeigt und schon gar nicht für Alternativen Partei
ergreift. Partiell ist nicht ein Sozialismus, der aus dem Glauben kommt,
partiell ist vielmehr ein Glaube, der sich den Konflikten entzieht, in
denen sich das Schicksal des Menschen entscheidet.

1 Sinn und Werden der Religiös-Sozialen Bewegung, Zürich 1936, S. 42.
2 Christengemeinde und Bürgergemeinde, Zürich 1970 (Neudruck), S. 17.
3 Zit. nach Konrad Farner, Theologie des Kommunismus?, Frankfurt a. M.

1969, S. 59.
4 Um mich nicht zu wiederholen, verweise ich auf: Porträt der Bewegung

'Christen für den Sozialismus', NW 1978, S. 19-30; Katholische Soziallehre
und Sozialismus, NW 1978, S. 103-116.

5 Ohne weiteres zustimmen könnte ich etwa: Guillermo Hoyos-Väsquez,
Theologie der Befreiung: Christentum oder Marxismus?, «Orientierung»
vom 30. September 1978.

6 Ein Begriff, der neuerdings auch von der «Internationalen
Theologenkommission» übernommen wird. Vgl. «La Documentation Catholique»,
September 1977, S. 765.

7 Zit. nach «Orientierung» vom 31. Oktober 1976.
8 Vgl. z. B. «Christen für den Sozialismus» (Hg.), Kirche zwischen Unter¬

drückung und Befreiung, Teil I: Kirchliche Entwicklungshilfe am Beispiel
Brasiliens, Münster 1978.

9 Gustavo Gutierrez, Theologie der Befreiung, München 1973, S. 189.

Man muß sie beide lieben, sowohl die, deren Meinung wir teilen, als auch die,
deren Meinung wir ablehnen. Beide nämlich haben sich bemüht um der Erfor¬

schung der Wahrheit willen, und beide haben uns hierin Hilfe geleistet.
(Thomas von Aquin, Kommentar zu Aristoteles, Metaphysik, 12, 9)

296


	"Christen für den Sozialismus"? : Eine Frage an eine Bewegung ; Eine Antwort aus der Bewegung

