Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 72 (1978)
Heft: 9
Rubrik: Zeichen der Zeit : von Paul VI. zu Johannes Paul I.

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

WILLY SPIELER

Zeichen der Zeit
‘Von Paul VI. zu Johannes Paul I.

«Den Pomp der Papstkronungy konne er «mit Jesus nicht recht zu-
sammenbringen», meinte Leonhard Ragaz nach der Inthronisation
Pius’ XII. (NW 1939, S. 138) Von diesem Pomp hat der neue Papst
Johannes Paul 1. endlich Abschied genommen. Die Kollegialitit scheint
ihm mehr zu bedeuten als der Primat. Seine erste Audienz fiir die Kar-
dinille schlieBt mit der Bemerkung: «Es ist doch seltsam, dal3 ich den
Apostolischen Segen erteilen soll, wir sind doch alle Nachfolger der
Apostel.» Auch der Pluralis majestatis wird vom schlichten «ichy
abgelost. Das hat es zuvor erst einmal gegeben, als Paul VI. den Roten
Brigaden schrieb: «Ich bitte Sie auf den Knien, geben Sie dem Abge-
ordneten Aldo Moro die Freiheit wieder!»

Was bedeutet die Wahl Albino Lucianis, die am 26. August nach
einem kurzen Konklave mit geradezu plebiszitirer Einmiitigkeit er-
folgte? Zielen seine Worte und Gesten nicht auf ein neues Selbstver-
stdndnis der romischen Kirche? Warum war er dann aber im Konklave
der Kandidat der «Rechten»? Der Name Johannes Paul soll wohl
ein Programm der Kontinuitdt andeuten. Was besagt indessen Konti-
nuitdt in einer Kirche, die ohnehin nichts anderes kennt? Wenigstens
Kontinuitidt der Entwicklung? Was jedoch soll sich wohin entwickeln?

In der ersten Ansprache nach seiner Wahl hat Johannes Paul mehr-
fach betont, er werde sich ganz in den Dienst des Friedens, der Gerech-
tigkeit und der Wahrheit stellen. So wenig konkret sich das anhort, gibt
es dennoch Hinweise, die iiber die bloBe Spekulation um die Person
des neuen Papstes hinausgehen. Die Frage nach dem kirchlichen Ver-
stindnis des Friedens, der Gerechtigkeit und der Wahrheit wird ndmlich
durch Entwicklungslinien beantwortet, die von einem Pontifikat zwar
gefordert oder gehemmt, nicht aber negiert werden konnen. Diese
Entwicklungslinien verlaufen alle von einer Kirche, die sich als Selbst-
zweck versteht, zu einer Kirche, die fiir die Menschen da ist.

Kirche fiir den Frieden

Die Zeit liegt nicht weit zurlick, da stellte die katholische Kirche ihr
Wertsystem noch iiber den Frieden in der Welt. Das ewige Leben der
Kirche hatte den Vorrang vor dem zeitlichen Leben der Menschen. Wo
es um die «hochsten Giitery ging, war jeder Krieg erlaubt. Pius XII.
hatte auch gegen einen ABC-Krieg nichts einzuwenden, wenn er «durch
ein evidentes Unrecht von dufBlerster Schwere, das auf andere Weise

262



nicht verhindert werden kann, aufgezwungen ist» (Utz/Groner, So-
ziale Summe, Nr. 5364). Unter dem Titel «Die Lehre Pius’ XII. vom
modernen Krieg»y schrieb dazu Gustav Gundlach, der engste Berater
des damaligen Papstes: «Sogar fiir den moglichen Fall, wo nur noch
eine Manifestation der Majestdt Gottes und seiner Ordnung, die wir ihm
als Menschen schulden, als Erfolg bliebe, ist Pflicht und Recht zur Ver-
teidigung allerhochster Giiter denkbar. Ja, wenn die Welt untergehen
sollte dabei, dann wire das auch kein Argument gegen unsere Argu-
mentation. Denn wir haben erstens sichere GewiBheit, daf} die Welt nicht
ewig dauert, und zweitens haben wir nicht die Verantwortung fiir
das Ende der Welt. Wir konnen sagen, da3 Gott der Herr, der uns durch
seine Vorsehung in eine solche Situation hineingefiihrt hat oder hinein-
kommen lie3, wo wir dieses Treuebekenntnis zu seiner Ordnung ab-
legen miissen, dann auch die Verantwortung {ibernimmt.» (Stimmen
der Zeit, 1959, S. 13)

Eine «Verdammung des totalen Krieges» spricht dagegen das Zwei-
te Vatikanische Konzil in der Pastoralkonstitution «Gaudium et Spes»
aus. (Nr. 80) Zwar fehlt es auch diesem Dokument nicht an mehrdeu-
tigen Formulierungen, doch unverkennbar ist der Wille, «in ganz
neuer Einstellung an die Frage des Krieges heranzugehen» (Nr. 80). Der
«schauervolle Friede des Todes» (Nr. 82) kann nicht der Sinn der Ge-
schichte sein. Im Gegenteil: «Die gottliche Vorsehung fordert von uns,
daB wir uns von der alten Knechtschaft des Krieges befreien.» (Nr. 81)
Es ist eine uneingeschriankte Kriegsichtung durch das Volkerrecht an-
zustreben. «Dazu ist es freilich erforderlich, da3 eine von allen aner-
kannte Weltautoritit eingerichtet wird, die liber wirksame Mittel ver-
fiigt, um fiir alle Sicherheit, Wahrung der Gerechtigkeit und Ehrfurcht
vor den Rechten zu garantieren.» (Nr. 82)

Papst Paul VI. hat diese Forderungen des Konzils am 4. Okto-
ber 1965 der Vollversammlung der Vereinten Nationen unterbreitet,
iiberzeugt und iiberzeugend, «daB diese Organisation der gebotene
Weg fiir die moderne Zivilisation und den Weltfrieden ist», der Weg
~ zu einer ¢«Weltautoritdty, «die in der Lage ist, im rechtlichen und po-
litischen Bereich wirksam tétig zu sein». «Jamais plus la guerre, ja-
mais plus la guerre! C’est la paix, la paix qui doit guider le destin des
peuples de toute I’humanité.» — «Wenn Sie Briider sein wollen, dann
legen Sie die Waffen nieder! Man kann nicht lieben mit Angriffswaffen
in den Hinden!»

Freilich, das «Recht auf legitime Verteidigung» und auf
¢Defensivwaffeny» wollten Konzil und Papst nicht aufgeben.
Die Lehre vom ¢«gerechten Kriegy hat noch nicht ausgedient, obwohl
ihre ¢grundsétzliche Verwerfungy schon am Konzil von vereinzelten
Stimmen verlangt wurde. Erst in neuester Zeit beginnt sich in der katho-

263



lischen Weltkirche die Erkenntnis durchzusetzen, daBl der Weg der
Gewaltlosigkeit ein sittlich und politisch besseres Mittel der Vertei-
digung sein konnte, als der Weg der Gewalt. Das Dokument «De
justitia in mundo» der Bischofssynode von 1971 ermutigt erstmals jene
Christen, die «wegen der geschichtlich erwiesenen Ueberlegenheit der
Liebe den Weg der Gewaltlosigkeity (Nr. 40) gehen.

Damit zeichnet sich eine Entwicklung ab, die uns hoffen laBt. Hief3
es noch bei Pius XII., «daB ein katholischer Biirger sich nicht auf sein
Gewissen berufen kann, um den Kriegsdienst zu verweigerny (Utz/
Groner, Nr. 4413), und hat das Konzil demgegeniiber wenigstens ge-
fordert, «daB die Gesetze in humaner Weise fiir den Fall derer Vorsorge
treffen, die aus Gewissensgriinden den Waffendienst verweigerny (Gau-
dium et Spes, Nr. 79), so dridngen die apokalyptischen Perspektiven
der heutigen Waffenarsenale in Ost und West zu einer neuen, radi-
kalen Entscheidung. Die Christen und ihre Kirchen konnen nicht aus
der Hoffnung leben, daf Liebe die Gewalt iiberwindet, und gleichzeitig
die Gewalt als Mittel der Politik gutheiBBen, und sei es auch nur als
letztes Mittel der Verteidigung. Sie miissen bekennen, daB ihr Friede
nicht durch Waffen erreicht werden kann, dal sie den Schutz der
Waffen nicht wollen, daB3 ihre Macht dic Ohnmacht des Kreuzes ist.
Schade, daB3 Johannes Paul nicht schon in seiner ersten Ansprache —
wie vor ihm Abt Christopher Butler am Konzil — gesagt hat:
«LaBt uns diese Gelegenheit benutzen, um deutlich auszusprechen, daf
die Kirche, das Volk Gottes, vor ihren Feinden nicht Schutz in Waffen
und schon gar nicht in modernen Kriegsmitteln sucht ... Die Waffen
des Evangeliums sind nicht nuklear, sondern spirituell. Es erringt seine
Siege nicht durch Krieg, sondern durch Leiden.» (Zit. nach J. C. Hampe,
Die Autoritit der Freiheit, Bd. 3, S. 416/17)

Kirche fiir die Gerechtigkeit

Die Kirche, die sich tiber den Frieden stellte, war auch nicht bereit,
sich nur als Mittel fiir das Reich der Gerechtigkeit zu betrachten. Mit
der katholischen Soziallehre gab sie sich ein Instrument, das nicht so
sehr der Gerechtigkeit, als vielmehr der Erhaltung der eigenen Macht
dienen sollte. Die katholischen Parteien wurden mit einer Ideologie
versorgt, die letztlich nur den Zweck hatte, die bestehende Klassen-
gesellschaft und damit auch die Kirche — als interklassistisches Ge-
bilde — zu stabilisieren. Nach Erscheinen der ersten Sozialenzyklika
schriecb Augustin Lehmkuhl, damals fiihrender Sozialethiker des Je-
suitenordens: «Den Hohen und Begiiterten kommt es zu, in wahr-
haft christlicher Liebe in das Elend und die Not der librigen Mensch-
heit einzugreifen und sie zu lindern; den Diirftigen und Niedrigen,
in Demut und Geduld ihr Los zu ertragen und vielfach von der Liebe

264



ihrer Mitmenschen zehren zu miissen. Dieses einmal unabénderliche
Los will die Kirche veredeln und verkldren; abschaffen kann sie es
nicht.» (Arbeitsvertrag und Strike, Freiburg i. B. 1895, S. 23)

Das Unvermogen der traditionellen katholischen Soziallehre er-
kannt zu haben, ist das vielleicht grofite Verdienst des verstorbenen
Papstes. Im Apostolischen Schreiben «Octogesima Adveniens» vom
14. Mai 1971 gab er zu bedenken, daB3 christliche Sozialethik «sich
damit wird abfinden miissen, aus dem Bereich, wo es darum geht,
fertige Sozialmodelle auszuarbeiten, hinausgedrdngt zu werden, wo-
gegen ihre Aufgabe an Gewicht gewinnen wird, kritisch zu werten und
die Verkniipfung nach oben herzustellen, indem sie die Fragwiir-
digkeit der Verhaltensvorschriften und der Werte dartut, die in diesen
und jenen Modellen als endgiiltig und der Menschennatur eingeboren
aufscheineny (Nr. 40). Soziallehre wird kritische Theorie, auch gegen-
tiber sich selbst, gegeniiber ihrer eigenen Vergangenheit, wo sie ja
ebenfalls bestimmte «Modelle als endgiiltig und der Menschennatur ein-
geboreny propagierte.

Kritische Theorie hat sich vor allem gegen ein naturrechtliches
Privateigentum an den Produktionsmitteln durchgesetzt, wie es selbst
Johannes XXIII. noch verkiindigte. (Vgl. Mater et Magistra, Nr.
109) Auch gegeniiber der berufsstindischen Ordnung ging Paul VI.
erstmals auf eine formliche Distanz, als er anldBlich der Feier zum
75jdhrigen Jubildum von «Rerum Novarum» am 22. Mai 1966 die
Vorlieben der fritheren Pédpste fiir korporative Formen der Zusammen-
arbeit von Kapital und Arbeit fiir iiberholt erklérte.

Paul VI. war zugleich der erste Papst, der die Kirche nicht nur
wie Johannes XXIII. gegeniiber den Sozialisten (vgl. Pacem in Terris,
Nr. 159-160), sondern auch gegeniiber dem Sozialismus Offnete. Dieser
ist nach «Octogesima Adveniens» nicht mehr unvereinbar mit dem
Christentum, sondern moglicher Ausdruck «eines hochherzigen Stre-
bens und Suchens nach einer gerechteren Gesellschafty (Nr. 31). Ohne
sich auf bestimmte Modelle festzulegen, war Paul VI. selber der so-
zialistischen Ueberzeugung, daBl nur eine fundamentale Demokrati- -
sierung unserer Gesellschaft «gegen die Zunahme der Technokratie ein
Gegengewichty (Nr. 47) bilden konnte. In seiner Rede vor der Inter-
nationalen Arbeitsorganisation betonte er am 10. Juni 1969 insbe-
sondere die Aufgabe, «allen Arbeitern eine organische Beteiligung zu
sichern nicht nur an den Friichten ihrer Arbeit, sondern auch an den
Entscheidungen iiber wirtschaftliche und soziale Angelegenheiteny.
Die Mitbestimmung war das grof3e sozialethische Anliegen G. B. Mon-
tinis, seit er 1952 als Unterstaatssekretdr von Pius XII. der Sozialen
Woche von Turin — in unverkennbarer Opposition zum damaligen
Papst und seinem gerade abwesenden Berater Gundlach — schrieb,

265



es sei «der Arbeiterschaft die Befugnis einzuriumen, in der Leitung
des Unternehmens ihre Stimme zu Gehor zu bringen, jedenfalls in sol-
chen Betrieben und solchen Fillen, in denen die sich selbst iberlas-
sene Uebermacht des anonymen Kapitals sich offensichtlich gemein-
schiadlich auswirkt» (Utz/Groner, Nr. 3374).

Was Ragaz nach dem Ableben Pius’ XI. sagte, gilt jedoch auch
von Paul VI. «Er war in eine Lage von ungeheurer welt- und reichs-
geschichtlicher Bedeutsamkeit gestellt und war ihr nicht ganz ge-
wachsen. Sein menschliches und frommes Herz war immer auf der
rechten Seite ... Aber dann kam, zum Teil von auB3en, zum Teil wohl
auch von innen, die Welt, die Diplomatie, die Berechnung.» (NW 1939,
S. 94) Auch das Herz Pauls VI. schlug politisch links. Wenn es aber
um konkrete Politik ging, suchte er sich auf die konservativen Krifte
zu stiitzen. Seine fortschrittlichsten Erkldrungen blieben daher — dem
utopischen Sozialismus gleich — ohne Basis. Dieser Widerspruch wurde
besonders drastisch sichtbar, als der Autor der Enzyklika «Populorum
Progression 1968 bei seinem Besuch in Bogota doch nur wieder die
Reichen zur GroBziigigkeit aufrief und den Armen Geduld predigte.
Als ob die Gerechtigkeit jemals anders verwirklicht worden wire
als durch die Ungeduld der Armen.

Immerhin hat Paul VI. nach Bogota den fortschrittlichen Er-
klirungen der zweiten lateinamerikanischen Bischofskonferenz von
Medellin zugestimmt. Heute steht die dritte derartige Versamm-
lung vor der Tiir. Wie wird sich der neue Papst verhalten? Wird er auch
nur der fortschrittliche Theoretiker sein, der mit scharfen Worten die
«institutionalisierte Gewalt» beklagt, ohne die Taten gutzuheilen, die
sie liberwinden? Wie wird er sich zum progressiven, wie zum konser-
vativen Klerus stellen, die heute beide einen erbitterten Kampf um die
politische Linie dieser Konferenz austragen?

Vermutlich wird Johannes Paul versuchen, eine «neutraley» Hal-
tung einzunchmen. Typisch fiir diese Neutralitét ist eine Predigt Albino
Lucianis vom Dezember 1976 zur Frage, ob man als Katholik nicht
nur Christdemokrat, sondern auch Kommunist sein konne. «Meine
erste Antwort ist: Ja», sagte er. «Man kann verschiedene Engagements
eingehen, aber unter der Bedingung, daf3 der Glaube derselbe bleibt.»
So neutral hat sich nicht einmal Paul VI. geduBert. Dennoch kann
Neutralitdt wirklich nur die «erste» und nicht schon die letzte Antwort
sein. Die Kirche kommt an der Scheidung der Geister nicht vorbei. Zwi-
schen der Partei der Angst und der Partei der Hoffnung gibt es keine
Neutralitdt, Der Glaube bleibt denn auch ganz und gar nicht derselbe,
ob man sich als Christdemokrat oder als (italienischer bzw. lateiname-
rikanischer) Kommunist versteht. Fragt sich nur, welcher Glaube der
VerheiBung des nahenden Gottesreichs besser entspricht.

266



Kirche fiir die Wahrheit

Die vorkonziliare Kirche hat sich nicht nur iiber den Frieden und uiber
die Gerechtigkeit, sondern auch iiber die Wahrheit gestellt, denn die
Wabhrheit — das war sie selbst. Was ihr nicht entsprach, das entsprach
auch nicht der Wahrheit, und was nicht der Wahrheit entsprach, hatte
kein Recht auf Dasein. In der Jesuitenzeitschrift «Civilta Cattolica»
vom 3. April 1948 stand zu lesen: «Nun mufBl die katholische
Kirche — aus ihren gottlichen Prarogativen iiberzeugt, daB sie die
einzig wahre Kirche ist — fiir sich allein das Recht auf Freiheit ver-
langen, da dieses Recht allein der Wahrheit, niemals dem Irrtum zu-
kommen kann ... Infolgedessen wird die Kirche in einem Staate, wo
die Mehrheit katholisch ist, verlangen, da3 dem Irrtum keine gesetz-
liche Existenz gegeben werde und daB den nichtkatholischen religiosen
Minderheiten nur eine faktische Existenz, ohne Moglichkeit der re-
ligidsen Propaganda gelassen werde.» An diesem Grundsatz machte
auch die beriihmte «Toleranzansprache» Pius’ XII. vom 6. Dezem-
ber 1953 keine wesentlichen Abstriche.

Dafl nur die menschliche Person und nicht irgendein abstraktes
Prinzip Trdger des Menschenrechts auf Gewissens- und Religions-
freiheit sein kann, erkannte die katholische Kirche erst mit der «Er-
klirung {iber die Religionsfreiheity vom 7. Dezember 1965. Erst in
diesem Dokument steht zu lesen, der Mensch diirfe weder «gezwungen
werden, gegen sein Gewissen zu handelny, noch ¢daran gehindert wer-
den, gemadl seinem Gewissen zu handeln, besonders im Bereich der
Religion» (Nr. 3). Von Albino Luciani ist bekannt, welche Miihe ihm
diese Anerkennung der Glaubens- und Gewissensfreiheit machte. Dal}
er sich dennoch als fahig ecrwiesen hat, {iber den Schatten der von ihm
gelernten und gelehrten Schultheologie zu springen, spricht fiir die
Hoffnung jener, die von diesem Papst noch einige Ueberraschungen
erwarten.

Noch ist es der Kirche nicht in allen Fragen gelungen, die Wahr-
heit des Menschen iiber die Wahrheit der Institution zu stellen. Vor
allem in der Frage der Geburtenkontrolle folgt sie einer geradezu
unevangelischen Angst um die Autoritdt des Lehramtes. Typisch fiir
diese — auch sehr unOkumenische — Angst ist die Argumentation
Kardinal Ottavianis: «Wenn erklirt wiirde, Empfingnisverhiitung sei
nicht in sich schlecht, dann miite aufrichtigerweise zugegeben wer-
den, daB3 der Heilige Geist 1930, 1951 und 1958 den protestantischen
Kirchen beigestanden ist und daBB er Pius XI., Pius XII. und einen
groBen Teil der katholischen Hierarchie ein halbes Jahrhundert lang
nicht vor einem sehr schweren Irrtum geschiitzt hat.» (Zit. nach «Orien-
tierungy», 1978, S. 153) Wir wissen, daBl Paul VI. von nichts so beein-

267



druckt war wie von dieser Argumentation. Sein Nachfolger wird ihn
kaum korrigieren. Obschon Albino Luciani Paul VI. gebeten hatte, sich
in dieser Frage nicht festzulegen, war er nach dem Erscheinen der
Enzyklika «Humanae Vitae» einer der ersten, der betonte, das Problem
diirfe nicht einmal mehr diskutiert werden. _

Der neue Papst wird sich freilich mit zwei Widerspriichen ausein-
andersetzen miissen: einerseits mit dem Widerspruch zwischen Hier-
archie und Volk in der Kirche, anderseits mit dem Widerspruch zwi-
schen progressiver Sozialtheorie und konservativer Theologie im Lehr-
amt. Der erste Widerspruch wurde vor allem in der groBen Weigerung
der «Laien» gegeniiber «Humanae Vitae» deutlich. Wahrheit gibt es
offensichtlich auch in der Kirche nur, soweit sie vom ganzen ¢Volk
Gottesy» anerkannt wird. Das raumt selbst das letzte Konzil ein,
wenn es sagt, «die Gesamtheit der Glaubigen» konne «im Glauben nicht
irreny (Dogmatische Konstitution iiber die Kirche, Nr. 12). Wenn aber
die «Gesamtheit der Glaubigen» selbst in Glaubensfragen keine «quan-
tit€ négligeable» ist, dann darf sie als solche erst recht nicht in Fragen
der Moral oder des bloflen Kirchenrechts (zum Beispiel Amtszolibat,
Frauenordination, Nuntiaturen) behandelt werden.

Der zweite Widerspruch klafft zwischen der kirchlichen Option
fiir eine Demokratisierung der Gesellschaft und der Dogmatisierung
innerkirchlicher Strukturen, die der Zeit des Feudalismus entstammen.
Kirche kann glaubwiirdig fiir gesellschaftliche Emanzipation nur ein-
treten, wenn sie bereit ist, «die heilige Freiheit der Kinder Gottes»
innerhalb ihrer eigenen Strukturen zu verwirklichen. Diese Freiheit zu
achten, ist das erkldarte Ziel des neuen Papstes in seiner programma-
tischen Skizze vom 27. August. Wird Johannes Paul I. auch erkennen,
daB dieses Ziel mit einigen «Wahrheiten» seiner Kirche nicht mehr ver-
einbar ist?

Die Kirche, will sie Gemeinschaft sein, hat fiir die Gemeinschaft aller Menschen

einzutreten, offene und strukturelle Lieblosigkeit anzuklagen und auf deren

Ueberwindung hinzuarbeiten, Kirche in der heutigen Zeit wére nicht Gemein-

schaft, wiirde sie irgendeine Herrschaft von Menschen iiber Menschen im

staatlichen und geselischatftlichen, insbesondere wirtschaftlichen Bereich, hin-
nehmen,

(Churer Synode 72, Kirche im Verstindnis des Menschen von heute, Ziff, 2,1,6)

268



	Zeichen der Zeit : von Paul VI. zu Johannes Paul I.

