
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 72 (1978)

Heft: 9

Rubrik: Zeichen der Zeit : von Paul VI. zu Johannes Paul I.

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


WILLY SPIELER

Zeichen der Zeit
Von Paul VI. zu Johannes Paul I.

«Den Pomp der Papstkrönung» könne er «mit Jesus nicht recht
zusammenbringen», meinte Leonhard Ragaz nach der Inthronisation
Pius' XII. (NW 1939, S. 138) Von diesem Pomp hat der neue Papst
Johannes Paul I. endlich Abschied genommen. Die Kollegialität scheint
ihm mehr zu bedeuten als der Primat. Seine erste Audienz für die
Kardinäle schließt mit der Bemerkung: «Es ist doch seltsam, daß ich den
Apostolischen Segen erteilen soll, wir sind doch alle Nachfolger der
Apostel.» Auch der Pluralis majestatis wird vom schlichten «ich»
abgelöst. Das hat es zuvor erst einmal gegeben, als Paul VI. den Roten
Brigaden schrieb: «Ich bitte Sie auf den Knien, geben Sie dem
Abgeordneten Aldo Moro die Freiheit wieder!»

Was bedeutet die Wahl Albino Lucianis, die am 26. August nach
einem kurzen Konklave mit geradezu plebiszitärer Einmütigkeit
erfolgte? Zielen seine Worte und Gesten nicht auf ein neues Selbstverständnis

der römischen Kirche? Warum war er dann aber im Konklave
der Kandidat der «Rechten»? Der Name Johannes Paul soll wohl
ein Programm der Kontinuität andeuten. Was besagt indessen Kontinuität

in einer Kirche, die ohnehin nichts anderes kennt? Wenigstens
Kontinuität der Entwicklung? Was jedoch soll sich wohin entwickeln?

In der ersten Ansprache nach seiner Wahl hat Johannes Paul mehrfach

betont, er werde sich ganz in den Dienst des Friedens, der Gerechtigkeit

und der Wahrheit stellen. So wenig konkret sich das anhört, gibt
es dennoch Hinweise, die über die bloße Spekulation um die Person
des neuen Papstes hinausgehen. Die Frage nach dem kirchlichen
Verständnis des Friedens, der Gerechtigkeit und der Wahrheit wird nämlich
durch Entwicklungslinien beantwortet, die von einem Pontifikat zwar
gefördert oder gehemmt, nicht aber negiert werden können. Diese
Entwicklungslinien verlaufen alle von einer Kirche, die sich als Selbstzweck

versteht, zu einer Kirche, die für die Menschen da ist.

Kirche für den Frieden

Die Zeit liegt nicht weit zurück, da stellte die katholische Kirche ihr
Wertsystem noch über den Frieden in der Welt. Das ewige Leben der
Kirche hatte den Vorrang vor dem zeitlichen Leben der Menschen. Wo
es um die «höchsten Güter» ging, war jeder Krieg erlaubt. Pius XII,
hatte auch gegen einen ABC-Krieg nichts einzuwenden, wenn er «durch
ein evidentes Unrecht von äußerster Schwere, das auf andere Weise

262



nicht verhindert werden kann, aufgezwungen ist» (Utz/Groner,
Soziale Summe, Nr. 5364). Unter dem Titel «Die Lehre Pius' XII. vom
modernen Krieg» schrieb dazu Gustav Gundlach, der engste Berater
des damaligen Papstes: «Sogar für den möglichen Fall, wo nur noch
eine Manifestation der Majestät Gottes und seiner Ordnung, die wir ihm
als Menschen schulden, als Erfolg bliebe, ist Pflicht und Recht zur
Verteidigung allerhöchster Güter denkbar. Ja, wenn die Welt untergehen
sollte dabei, dann wäre das auch kein Argument gegen unsere
Argumentation. Denn wir haben erstens sichere Gewißheit, daß die Welt nicht
ewig dauert, und zweitens haben wir nicht die Verantwortung für
das Ende der Welt. Wir können sagen, daß Gott der Herr, der uns durch
seine Vorsehung in eine solche Situation hineingeführt hat oder
hineinkommen ließ, wo wir dieses Treuebekenntnis zu seiner Ordnung
ablegen müssen, dann auch die Verantwortung übernimmt.» (Stimmen
der Zeit, 1959, S. 13)

Eine «Verdammung des totalen Krieges» spricht dagegen das Zweite
Vatikanische Konzil in der Pastoralkonstitution «Gaudium et Spes»

aus. (Nr. 80) Zwar fehlt es auch diesem Dokument nicht an mehrdeutigen

Formulierungen, doch unverkennbar ist der Wille, «in ganz
neuer Einstellung an die Frage des Krieges heranzugehen» (Nr. 80). Der
«schauervolle Friede des Todes» (Nr. 82) kann nicht der Sinn der
Geschichte sein. Im Gegenteil: «Die göttliche Vorsehung fordert von uns,
daß wir uns von der alten Knechtschaft des Krieges befreien.» (Nr. 81)
Es ist eine uneingeschränkte Kriegsächtung durch das Völkerrecht
anzustreben. «Dazu ist es freilich erforderlich, daß eine von allen
anerkannte Weltautorität eingerichtet wird, die über wirksame Mittel
verfügt, um für alle Sicherheit, Wahrung der Gerechtigkeit und Ehrfurcht
vor den Rechten zu garantieren.» (Nr. 82)

Papst Paul VI. hat diese Forderungen des Konzils am 4. Oktober

1965 der Vollversammlung der Vereinten Nationen unterbreitet,
überzeugt und überzeugend, «daß diese Organisation der gebotene
Weg für die moderne Zivilisation und den Weltfrieden ist», der Weg
zu einer «Weltautorität», «die in der Lage ist, im rechtlichen und
politischen Bereich wirksam tätig zu sein». «Jamais plus la guerre,
jamais plus la guerre! C'est la paix, la paix qui doit guider le destin des
peuples de toute l'humanité.» — «Wenn Sie Brüder sein wollen, dann
legen Sie die Waffen nieder! Man kann nicht lieben mit Angriffswaffen
in den Händen!»

Freilich, das «Recht auf legitime Verteidigung» und auf
«Defensivwaffen» wollten Konzil und Papst nicht aufgeben.
Die Lehre vom «gerechten Krieg» hat noch nicht ausgedient, obwohl
ihre «grundsätzliche Verwerfung» schon am Konzil von vereinzelten
Stimmen verlangt wurde. Erst in neuester Zeit beginnt sich in der katho-

263



lischen Weltkirche die Erkenntnis durchzusetzen, daß der Weg der
Gewaltlosigkeit ein sittlich und politisch besseres Mittel der Verteidigung

sein könnte, als der Weg der Gewalt. Das Dokument «De
justitia in mundo» der Bischofssynode von 1971 ermutigt erstmals jene
Christen, die «wegen der geschichtlich erwiesenen Ueberlegenheit der
Liebe den Weg der Gewaltlosigkeit» (Nr. 40) gehen.

Damit zeichnet sich eine Entwicklung ab, die uns hoffen läßt. Hieß
es noch bei Pius XII, «daß ein katholischer Bürger sich nicht auf sein
Gewissen berufen kann, um den Kriegsdienst zu verweigern» (Utz/
Gröner, Nr. 4413), und hat das Konzil demgegenüber wenigstens
gefordert, «daß die Gesetze in humaner Weise für den Fall derer Vorsorge
treffen, die aus Gewissensgründen den Waffendienst verweigern» (Gaudium

et Spes, Nr. 79), so drängen die apokalyptischen Perspektiven
der heutigen Waffenarsenale in Ost und West zu einer neuen,
radikalen Entscheidung. Die Christen und ihre Kirchen können nicht aus
der Hoffnung leben, daß Liebe die Gewalt überwindet, und gleichzeitig
die Gewalt als Mittel der Politik gutheißen, und sei es auch nur als
letztes Mittel der Verteidigung. Sie müssen bekennen, daß ihr Friede
nicht durch Waffen erreicht werden kann, daß sie den Schutz der
Waffen nicht wollen, daß ihre Macht die Ohnmacht des Kreuzes ist.
Schade, daß Johannes Paul nicht schon in seiner ersten Ansprache —
wie vor ihm Abt Christopher Butler am Konzil — gesagt hat:
«Laßt uns diese Gelegenheit benutzen, um deutlich auszusprechen, daß
die Kirche, das Volk Gottes, vor ihren Feinden nicht Schutz in Waffen
und schon gar nicht in modernen Kriegsmitteln sucht Die Waffen
des Evangeliums sind nicht nuklear, sondern spirituell. Es erringt seine

Siege nicht durch Krieg, sondern durch Leiden.» (Zit. nach J. G Hampe,
Die Autorität der Freiheit, Bd. 3, S. 416/17)

Kirche für die Gerechtigkeit

Die Kirche, die sich über den Frieden stellte, war auch nicht bereit,
sich nur als Mittel für das Reich der Gerechtigkeit zu betrachten. Mit
der katholischen Soziallehre gab sie sich ein Instrument, das nicht so
sehr der Gerechtigkeit, als vielmehr der Erhaltung der eigenen Macht
dienen sollte. Die katholischen Parteien wurden mit einer Ideologie
versorgt, die letztlich nur den Zweck hatte, die bestehende
Klassengesellschaft und damit auch die Kirche — als interklassistisches
Gebilde — zu stabilisieren. Nach Erscheinen der ersten Sozialenzyklika
schrieb Augustin Lehmkuh], damals führender Sozialethiker des
Jesuitenordens: «Den Hohen und Begüterten kommt es zu, in wahrhaft

christlicher Liebe in das Elend und die Not der übrigen Menschheit

einzugreifen und sie zu lindern; den Dürftigen und Niedrigen,
in Demut und Geduld ihr Los zu ertragen und vielfach von der Liebe

264



ihrer Mitmenschen zehren zu müssen. Dieses einmal unabänderliche
Los will die Kirche veredeln und verklären; abschaffen kann sie es

nicht.» (Arbeitsvertrag und Strike, Freiburg i. B. 1895, S. 23)
Das Unvermögen der traditionellen katholischen Soziallehre

erkannt zu haben, ist das vielleicht größte Verdienst des verstorbenen
Papstes. Im Apostolischen Schreiben «Octogesima Adveniens» vom
14. Mai 1971 gab er zu bedenken, daß christliche Sozialethik «sich
damit wird abfinden müssen, aus dem Bereich, wo es darum geht,
fertige Sozialmodelle auszuarbeiten, hinausgedrängt zu werden,
wogegen ihre Aufgabe an Gewicht gewinnen wird, kritisch zu werten und
die Verknüpfung nach oben herzustellen, indem sie die Fragwürdigkeit

der Verhaltensvorschriften und der Werte dartut, die in diesen
und jenen Modellen als endgültig und der Menschennatur eingeboren
aufscheinen» (Nr. 40). Soziallehre wird kritische Theorie, auch gegenüber

sich selbst, gegenüber ihrer eigenen Vergangenheit, wo sie ja
ebenfalls bestimmte «Modelle als endgültig und der Menschennatur
eingeboren» propagierte.

Kritische Theorie hat sich vor allem gegen ein naturrechtliches
Privateigentum an den Produktionsmitteln durchgesetzt, wie es selbst
Johannes XXIII. noch verkündigte. (Vgl. Mater et Magistra, Nr.
109) Auch gegenüber der berufsständischen Ordnung ging Paul VI.
erstmals auf eine förmliche Distanz, als er anläßlich der Feier zum
75jährigen Jubiläum von «Rerum Novarum» am 22. Mai 1966 die
Vorlieben der früheren Päpste für korporative Formen der Zusammenarbeit

von Kapital und Arbeit für überholt erklärte.
Paul VI. war zugleich der erste Papst, der die Kirche nicht nur

wie Johannes XXIII. gegenüber den Sozialisten (vgl. Pacem in Terris,
Nr. 159-160), sondern auch gegenüber dem Sozialismus öffnete. Dieser
ist nach «Octogesima Adveniens» nicht mehr unvereinbar mit dem
Christentum, sondern möglicher Ausdruck «eines hochherzigen Strebens

und Suchens nach einer gerechteren Gesellschaft» (Nr. 31). Ohne
sich auf bestimmte Modelle festzulegen, war Paul VI. selber der
sozialistischen Ueberzeugung, daß nur eine fundamentale Demokratisierung

unserer Gesellschaft «gegen die Zunahme der Technokratie ein
Gegengewicht» (Nr. 47) bilden könnte. In seiner Rede vor der
Internationalen Arbeitsorganisation betonte er am 10. Juni 1969
insbesondere die Aufgabe, «allen Arbeitern eine organische Beteiligung zu
sichern nicht nur an den Früchten ihrer Arbeit, sondern auch an den
Entscheidungen über wirtschaftliche und soziale Angelegenheiten».
Die Mitbestimmung war das große sozialethische Anliegen G. B. Mon-
tinis, seit er 1952 als Unterstaatssekretär von Pius XII. der Sozialen
Woche von Turin — in unverkennbarer Opposition zum damaligen
Papst und seinem gerade abwesenden Berater Gundlach — schrieb,

265



es sei «der Arbeiterschaft die Befugnis einzuräumen, in der Leitung
des Unternehmens ihre Stimme zu Gehör zu bringen, jedenfalls in
solchen Betrieben und solchen Fällen, in denen die sich selbst überlassen

Uebermacht des anonymen Kapitals sich offensichtlich
gemeinschädlich auswirkt» (Utz/Groner, Nr. 3374).

Was Ragaz nach dem Ableben Pius' XI. sagte, gilt jedoch auch
von Paul VI. «Er war in eine Lage von ungeheurer weit- und
reichsgeschichtlicher Bedeutsamkeit gestellt und war ihr nicht ganz
gewachsen. Sein menschliches und frommes Herz war immer auf der
rechten Seite Aber dann kam, zum Teil von außen, zum Teil wohl
auch von innen, die Welt, die Diplomatie, die Berechnung.» (NW 1939,
S. 94) Auch das Herz Pauls VI. schlug politisch links. Wenn es aber
um konkrete Politik ging, suchte er sich auf die konservativen Kräfte
zu stützen. Seine fortschrittlichsten Erklärungen blieben daher — dem
utopischen Sozialismus gleich — ohne Basis. Dieser Widerspruch wurde
besonders drastisch sichtbar, als der Autor der Enzyklika «Populorum
Progressio» 1968 bei seinem Besuch in Bogota doch nur wieder die
Reichen zur Großzügigkeit aufrief und den Armen Geduld predigte.
Als ob die Gerechtigkeit jemals anders verwirklicht worden wäre
als durch die Ungeduld der Armen.

Immerhin hat Paul VI. nach Bogota den fortschrittlichen
Erklärungen der zweiten lateinamerikanischen Bischofskonferenz von
Medellin zugestimmt. Heute steht die dritte derartige Versammlung

vor der Tür. Wie wird sich der neue Papst verhalten? Wird er auch
nur der fortschrittliche Theoretiker sein, der mit scharfen Worten die
«institutionalisierte Gewalt» beklagt, ohne die Taten gutzuheißen, die
sie überwinden? Wie wird er sich zum progressiven, wie zum konservativen

Klerus stellen, die heute beide einen erbitterten Kampf um die
politische Linie dieser Konferenz austragen?

Vermutlich wird Johannes Paul versuchen, eine «neutrale»
Haltung einzunehmen. Typisch für diese Neutralität ist eine Predigt Albino
Lucianis vom Dezember 1976 zur Frage, ob man als Katholik nicht
nur Christdemokrat, sondern auch Kommunist sein könne. «Meine
erste Antwort ist: Ja», sagte er. «Man kann verschiedene Engagements
eingehen, aber unter der Bedingung, daß der Glaube derselbe bleibt.»
So neutral hat sich nicht einmal Paul VI. geäußert. Dennoch kann
Neutralität wirklich nur die «erste» und nicht schon die letzte Antwort
sein. Die Kirche kommt an der Scheidung der Geister nicht vorbei.
Zwischen der Partei der Angst und der Partei der Hoffnung gibt es keine
Neutralität. Der Glaube bleibt denn auch ganz und gar nicht derselbe,
ob man sich als Christdemokrat oder als (italienischer bzw.
lateinamerikanischer) Kommunist versteht. Fragt sich nur, welcher Glaube der
Verheißung des nahenden Gottesreichs besser entspricht.

266



Kirche für die Wahrheit

Die vorkonziliare Kirche hat sich nicht nur über den Frieden und über
die Gerechtigkeit, sondern auch über die Wahrheit gestellt, denn die
Wahrheit — das war sie selbst. Was ihr nicht entsprach, das entsprach
auch nicht der Wahrheit, und was nicht der Wahrheit entsprach, hatte
kein Recht auf Dasein. In der Jesuitenzeitschrift «Civiltà Cattolica»
vom 3. April 1948 stand zu lesen: «Nun muß die katholische
Kirche — aus ihren göttlichen Prärogativen überzeugt, daß sie die
einzig wahre Kirche ist — für sich allein das Recht auf Freiheit
verlangen, da dieses Recht allein der Wahrheit, niemals dem Irrtum
zukommen kann Infolgedessen wird die Kirche in einem Staate, wo
die Mehrheit katholisch ist, verlangen, daß dem Irrtum keine gesetzliche

Existenz gegeben werde und daß den nichtkatholischen religiösen
Minderheiten nur eine faktische Existenz, ohne Möglichkeit der
religiösen Propaganda gelassen werde.» An diesem Grundsatz machte
auch die berühmte «Toleranzansprache» Pius' XII. vom 6. Dezember

1953 keine wesentlichen Abstriche.
Daß nur die menschliche Person und nicht irgendein abstraktes

Prinzip Träger des Menschenrechts auf Gewissens- und Religionsfreiheit

sein kann, erkannte die katholische Kirche erst mit der
«Erklärung über die Religionsfreiheit» vom 7. Dezember 1965. Erst in
diesem Dokument steht zu lesen, der Mensch dürfe weder «gezwungen
werden, gegen sein Gewissen zu handeln», noch «daran gehindert werden,

gemäß seinem Gewissen zu handeln, besonders im Bereich der
Religion» (Nr. 3). Von Albino Luciani ist bekannt, welche Mühe ihm
diese Anerkennung der Glaubens- und Gewissensfreiheit machte. Daß
er sich dennoch als fähig erwiesen hat, über den Schatten der von ihm
gelernten und gelehrten Schultheologie zu springen, spricht für die
Hoffnung jener, die von diesem Papst noch einige Ueberraschungen
erwarten.

Noch ist es der Kirche nicht in allen Fragen gelungen, die Wahrheit

des Menschen über die Wahrheit der Institution zu stellen. Vor
allem in der Frage der Geburtenkontrolle folgt sie einer geradezu
unevangelischen Angst um die Autorität des Lehramtes. Typisch für
diese — auch sehr unökumenische — Angst ist die Argumentation
Kardinal Ottavianis: «Wenn erklärt würde, Empfängnisverhütung sei
nicht in sich schlecht, dann müßte aufrichtigerweise zugegeben werden,

daß der Heilige Geist 1930, 1951 und 1958 den protestantischen
Kirchen beigestanden ist und daß er Pius XI., Pius XII. und einen
großen Teil der katholischen Hierarchie ein halbes Jahrhundert lang
nicht vor einem sehr schweren Irrtum geschützt hat.» (Zit. nach
«Orientierung», 1978, S. 153) Wir wissen, daß Paul VI. von nichts so beein-

267



druckt war wie von dieser Argumentation. Sein Nachfolger wird ihn
kaum korrigieren. Obschon Albino Luciani Paul VI. gebeten hatte, sich
in dieser Frage nicht festzulegen, war er nach dem Erscheinen der
Enzyklika «Humanae Vitae» einer der ersten, der betonte, das Problem
dürfe nicht einmal mehr diskutiert werden.

Der neue Papst wird sich freilich mit zwei Widersprüchen
auseinandersetzen müssen: einerseits mit dem Widerspruch zwischen
Hierarchie und Volk in der Kirche, anderseits mit dem Widerspruch
zwischen progressiver Sozialtheorie und konservativer Theologie im Lehramt.

Der erste Widerspruch wurde vor allem in der großen Weigerung
der «Laien» gegenüber «Humanae Vitae» deutlich. Wahrheit gibt es

offensichtlich auch in der Kirche nur, soweit sie vom ganzen «Volk
Gottes» anerkannt wird. Das räumt selbst das letzte Konzil ein,
wenn es sagt, «die Gesamtheit der Gläubigen» könne «im Glauben nicht
irren» (Dogmatische Konstitution über die Kirche, Nr. 12). Wenn aber
die «Gesamtheit der Gläubigen» selbst in Glaubensfragen keine «quantité

négligeable» ist, dann darf sie als solche erst recht nicht in Fragen
der Moral oder des bloßen Kirchenrechts (zum Beispiel Amtszölibat,
Frauenordination, Nuntiaturen) behandelt werden.

Der zweite Widerspruch klafft zwischen der kirchlichen Option
für eine Demokratisierung der Gesellschaft und der Dogmatisierung
innerkirchlicher Strukturen, die der Zeit des Feudalismus entstammen.
Kirche kann glaubwürdig für gesellschaftliche Emanzipation nur
eintreten, wenn sie bereit ist, «die heilige Freiheit der Kinder Gottes»
innerhalb ihrer eigenen Strukturen zu verwirklichen. Diese Freiheit zu
achten, ist das erklärte Ziel des neuen Papstes in seiner programmatischen

Skizze vom 27. August. Wird Johannes Paul I. auch erkennen,
daß dieses Ziel mit einigen «Wahrheiten» seiner Kirche nicht mehr
vereinbar ist?

Die Kirche, will sie Gemeinschaft sein, hat für die Gemeinschaft aller Menschen
einzutreten, offene und strukturelle Lieblosigkeit anzuklagen und auf deren
Ueberwindung hinzuarbeiten. Kirche in der heutigen Zeit wäre nicht Gemeinschaft,

würde sie irgendeine Herrschaft von Menschen über Menschen im
staatlichen und gesellschaftlichen, insbesondere wirtschaftlichen Bereich, hin¬

nehmen.
(Churer Synode 72, Kirche im Verständnis des Menschen von heute, Ziff. 2.1.6)

268


	Zeichen der Zeit : von Paul VI. zu Johannes Paul I.

