
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 72 (1978)

Heft: 9

Artikel: Christliche und sozialistische Entwicklungspolitik in Theorie und Praxis.
I., Konkretisierung der Gesamtproblematik ; II., Christentum ; III.,
Sozialismus

Autor: Imfeld, Al

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-142744

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-142744
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


mach mich frei gott lehre mich leben
denn ich will nicht ohne scheunen
werden wie der bauer ohne depots
der arme Sammler ohne konto
lehre mich loslassen frei
freigeben die irdischen guter unter freiem himmel
freigeben die seelischen guter amen

(Gottesdienst bei der Evangelischen Hochschulgemeinde Zürich
vom 17. Februar 1978)

AL IMFELD

Christliche und sozialistische Entwicklungs¬
politik in Theorie und Praxis

In der Entwicklungspolitik haben sowohl das Christentum als auch der
Sozialismus versagt. Beide, weil es wahrscheinlich überall Menschen
gibt. Beide, weil sie so westlich sind. Aber beide können von der
Dritten Welt immens lernen, denn echte Entwicklungspolitik belebt.

Das Christentum hier ist heute herausgefordert wie nie zuvor
durch die Lebendigkeit eines neuen Christentums — einer neuen Sicht
des Christlichen in der Dritten Welt.

Genauso ist unser Sozialismus herausgefordert. Ich meine
Sozialismus in allen Schattierungen — vom Marxismus bis hin zur
Sozialdemokratie. Man kann genauso wie beim Christlichen sagen, daß
all das, was auf den Programmen steht, schon längst die
Weltprobleme gelöst haben müßte. Doch die Probleme nehmen zu. Warum
eigentlich? Und warum dort, wo Sozialisten Macht ausüben? —
In der Dritten Welt hingegen entsteht eine neue Art von Sozialismus,
von dem unsere Sozialismen viel lernen könnten.

I. Konkretisierung der Gesamtproblematik

Es gibt zu denken

Ich beginne die Ueberlegungen zu meiner These mit ein paar
Feststellungen und Fragen.
— Das Drittel der Menschheit, dem es gut geht, besteht zum größten

Teil aus getauften Christen. Ist das ein Zufall? Ist das eine Art
Belohnung? Heißt also Christ werden, daß ich es leichter habe, reich
zu werden? Eine schwere Frage.

242



— Wir haben so lange missioniert und entwickelt, daß auch die Zwei¬
drittel Ungetaufter längst von uns durchdrungen sind. Besteht da
nicht vielleicht ein Zusammenhang zwischen reichen Getauften und
armen Ungetauften? Können wir ehrlich sagen, bei den restlichen
zwei Dritteln hätten wir eben keinen oder zu wenig Einfluß
gehabt, wenn wir ja genau wissen, daß den christlichen Missionaren

die sogenannten christlichen Mitbrüder in Form und Gestalt
von Händlern, Kolonialbeamten, Soldaten nachgefolgt sind?
Auch hier: ich lasse es bei der Frage.

— Der große indische Theologe, Sozäalwissenschaftler und langjährige
Vertreter im Weltkirchenrat, M. M. Thomas, und der katholische
Priester Peter Pillai, ein Apostel sozialer Gerechtigkeit auf Sri Lanka,

haben unabhängig voneinander festgestellt, daß die schlimmsten
Slums in Indien wie in Sri Lanka dort sind, wo Katholiken wohnen.

Warum? Die Antwort haben sie nicht gegeben. Wir haben
weitere Studien, etwa die von Houtart, für die gleichen geographischen

Gegenden, die Aehnliches feststellen. Die Armut ist oft dort
am unvorstellbarsten, wo Christen sind. Warum? Wir kennen das
Beispiel Kerala, wo nur der Kommunistenschreck endlich zu ein

paar Veränderungen verhalf. Warum all das?
— Ist es vielleicht nicht doch so, daß der Christ der geduldige Lei¬

der geworden ist, der so sehr von einer Art Martyriumsidee
durchdrungen ist und so sehr von einer Opferidee durchpeitscht wurde,
daß er in masochistischer Art und Weise froh ist, daß es Elend und
Armut gibt und daß man daran ein bißchen Nächstenliebe üben
kann? Eine sehr harte Frage. Aber sie stammt nicht von mir. Sie
kommt heute aus der Dritten an die Erste Welt und vor allem an
uns Christen hier zurück.

Geht es also vielleicht um den Widerspruch zwischen Ertragen und
Gestalten? Wir schulen andere zum Ertragen ein. Wieder andere folgen
und nutzen es politisch-wirtschaftlich aus, unterwerfen Länder und
Völker, derweil der Christ weiterhin predigt: «Ertragt!»

Drei Beispiele aus Indien

Nach diesen paar Feststellungen und Fragen drei Beispiele aus Indien.
Ich habe jüngst wieder das Glück gehabt, Indien zu besuchen.
Anschließend war ich auf Sri Lanka, um mit mutigen jungen Christen
Alternativen, konkret eine Diversifizierung der Teeplantagen, zu
entwickeln.

— Auf dieser Reise durch Indien habe ich Mutter Teresa getroffen.
Sie gilt auch bei uns als eine große Heilige, die überall bejubelt wird
und die in Calcutta Großartiges leistet. Sie wird verehrt. Sie wird

243



natürlich gefeiert. Wir sind froh, daß wir sie haben. Zur Regierungszeit

von Indira Gandhi wurde sie mit höchsten Ehren ausgezeichnet,

während andere ins Gefängnis mußten.
Mutter Teresa hat eine eigene Schwesternkongregation gegründet.
Einige dieser Schwestern kamen auch nach Tansania, wo ich sie
in der Stadt Tabora in ihrer Hilflosigkeit erleben konnte. Betteln
gehört zu ihrer Spiritualität. Sie begannen also auch hier zu betteln.
In einem Land, wo es verboten ist zu betteln. In einem
sozialistischen Land, wo es heißt, daß Betteln gar keine Lösung von
Problemen sein kann und darf. Die lokale Kirche wollte ihnen
einen kleinen Lohn geben. Aber nein, sie zogen umher und bettelten.
Hier stoßen wir auf Fragen, die Mutter Teresa aufwirft. Von mir
aus gesehen ist sie deshalb sehr verehrt, sehr gefeiert, weil sie letzten
Endes entwicklungspolitisch irrelevant ist. Sie ist ungefährlich. Sie

opfert sich selbst. Eine Auseinandersetzung mit der Gesellschaft
findet nicht statt.

— Das zeigt sofort ein anderer Partner aus Calcutta. Ein «linker»
Katholik, sehr engagiert und tief religiös, hat versucht, Leute, die
in die Slums der Stadt kamen, zu mobilisieren und zu organisieren,

um bestimmte Konzepte in der sehr korrupten Verwaltung
von Calcutta durchzubringen. In kürzester Zeit hat man den
«Unken» Katholiken ausgebootet und ihm den Namen «Kommunist»
angehängt. Man hat ihn ins Gefängnis gesteckt und ihn gefoltert.
Die katholische Kirche konnte nichts anderes tun, als sich sofort
von ihm zu distanzieren und zu sagen: «So sind wir dann nicht!»
Hier kommt die ganze Problematik erneut zum Vorschein: Wir
haben einerseits die großartige Mutter Teresa, die gefeiert wird und
der sogar Indira Gandhi einen Orden verleihen konnte. Und anderseits

einen Mann, der ebenso engagiert ist, aber der zu organisieren
beginnt und an sozialen Strukturen arbeitet. Der zweite wird
gefährlich und die offizielle Kirche sagt: «Das hat nichts mehr mit
Christentum zu tun!»
Da stoße ich nach meiner Ansicht zum Kern des Problems Christentum

und Sozialismus. Denn unter Sozialismus wird verstanden,
daß wir vom Individualistischen wegkommen, organisieren,
planen, an gesellschaftlichen Strukturen zuarbeiten beginnen, um
Veränderung herbeizuführen. Damit es anders wird! Nicht nur, damit
geholfen wird.

— Ein weiteres Beispiel, um eine Mitte zu zeigen: Ingenbohler-
Schwestern in Bihar, nördlich von Calcutta, die einen mittleren
Kurs versuchen. Diejenigen Schwestern jedoch, die ein bißchen mehr
ausscheren und die versuchen, Bauern zu organisieren, um sich
gegen Wucherer zu wehren, kommen sehr rasch in Schwierigkei-

244



ten. Die andern, die vor allem Haushaltungsschulen führen, die
läßt man eher gewähren. Das geht durch. Warum?

Ich glaube, das sind nun Tat-Sachen, die innerhalb der Kirche selbst
mehr reflektiert werden sollten. Es müßte doch eigentlich die Frage
gestellt werden: ist das Zufall?

Ansätze im Kleinen gibt es. Es war im letzten Sommer, als einige
unentwegte indische und asiatische Christen eine Art Standortbestimmung

der indischen Kirche unter und nach der Diktatur von Indira
Gandhi versuchten. Sie stellten fest, daß die christlichen Kirchen in
Indien sich während der Diktatur Indiras geduckt haben, sich anpaßten,

ihr Gettodasein weiterführten, immer in der Angst, ansonsten
einige Gelder zu verlieren — eben die sogenannen Entwicklungsgelder!

Hier kommt ein anderes Problem hinzu. Eine Institution hat ihren
Bereich, eine Art Machtbereich, ihren Einflußbereich. Aber all das ist
nur mit Geld aufrecht zu erhalten. Ist das also christliche Entwicklungspolitik?

Oder ist es wiederum das Ertragen: man erträgt es im Glauben,

daß es einmal besser wird
Ich glaube, ich habe mit all dem die Problematik genügend

angesprochen, und wende mich nun einigen spezifisch christlichen Fragen
zu.

II. Christentum

Vier Vorwürfe aus Afrika
Ich habe in den letzten Tagen eine größere Analyse des kenianischen
Schriftstellers Ngugi wa Thiong'o gemacht. Für das kommende
Missionsjahrbuch 1978 habe ich alle seine Romane unter dem Gesichtspunkt

«Christentum und Sozialismus» durchgearbeitet. Dabei habe
ich vier Vorwürfe, die durch alle Romane hindurchgehen, gefunden.
Diese Vorwürfe sind zwar in der gesamten afrikanischen Literatur
gegenwärtig. Ngugi jedoch hat sie formuliert in einer Lebendigkeit,
die sowohl Regierung wie Kirche herausfordert. Genau deshalb sitzt
er nun seit Silvester letzten Jahres in Untersuchungshaft. Er ist
gefährlich geworden. Sein Sprechen und seine Fragen sind in einem
strukturellen Sinn gefährlich geworden. Da er schon so brisant ist, hören
wir mal hin.
— Die Christen haben nach Ngugi nie gelernt, aufzumucksen und zu

kämpfen. Sie ertragen immer nur und gehorchen. All seine fünf bis
jetzt veröffentlichten Romane und Erzählungen durchzieht dieses
«Gehorche! Gehorche! Gehorche!» Vor allem wirft er den
europäischen Missionaren (und Entwicklungshelfern) vor, daß sie die
Leute viel zu wenig zum Selber-denken herausforderten; ja, wenn
diese etwas Neues oder Anderes gedacht hätten, sei es nicht

245



möglich gewesen, gegen die weißen Missionare und Entwicklungshelfer

aufzukommen.
— Und ein zweiter Vorwurf, der vielleicht noch ernster zu nehmen

ist: Die Christen sind immer die größten Spaltpilze gewesen. Sie
haben zur Einheit wenig, wenn nicht sogar nichts beigetragen. Sie
haben die Einheimischen so zersplittert, daß die Kolonialmacht im
Hintergrund sie immer gegeneinander ausspielen konnte. Etwa, wenn
es um Landfragen ging, hätten die Missionare gesagt: «Hängt nicht
so sehr am materiellen Besitz!» Da Land tief mit dem Leben und
den Ahnen verbunden ist, haben sie die Christen entwurzelt. Sie
standen nicht mehr zum Ganzen und so wurden die Stämme aufgeteilt.

Der Tribalismus entstand erst, als der Schwarze kein Land
mehr besaß. Dazu kommt noch, daß die Schwarzen soviele Christen
erfahren haben, von denen jeder gesagt hat, daß sein Christsein das
rechte sei So gibt es heute in Kenia etwa 200 Christentümer.
Also eine doppelte Zerstörung der Einheit.

— Der dritte Vorwurf geht dahin, daß die Christen es überhaupt nicht
verstanden haben, ein gesundes Verhältnis zu Fragen der Materie,
des Leibes und — was für die Afrikaner alles zusammenfaßt —
des Landes zu finden. So kann Ngugi klagen: «Deshalb sind wir
viel zu viel vergeistigt worden, immer in einer Art von Spiritualität,
die vorgegeben wurde als christlich und haben eigenüich damit
auch keinen Zugang zur neuen Form der Materie in Form des von
Europäern eingeführten Geldes gefunden So wurden wir total
entwaffnet und ausgeliefert.»

— Der letzte Vorwurf, der vielleicht alles zusammenfaßt, heißt: die
Christen, so wie wir sie erlebt haben (damit sind Missionare und
die von ihnen gezüchteten Katechisten und Gemeindevorsteher
gemeint), hatten im Grunde keine Ahnung von Strukturen. Sie sprachen
immer nur von Individuen, von Einzelmenschen, Einzelschicksalen,

nie vom Volk, sondern immer nur von der Person.
Damit kommen wir wiederum an die Grundfrage heran: Ist das christlich

oder einfach westlich-abendländisch?

Handeln statt «Wahrheit spalten»

Ich möchte nun gar nicht auf eine Diskussion im philosophischen Sinn
eintreten. Ich möchte mich mit Günther Nenning als einen
«postdialogischen Christen-Marxisten» verstehen, der nicht mehr reden
möchte, sondern handeln. Ich finde nämlich, die ganze dogmatische
Auseinandersetzung — seit Jahren und Jahrhunderten — hat zu nicht
viel oder gar nichts geführt.

Was nützt mir die Wahrheit, wenn ich krepiere? Was nützt mir

246



Wahrheit ohne eine materielle Grundlage und Beigabe? Die
weltanschaulichen Differenzen müßten heute angesichts des Elends überhaupt
zurücktreten. Wir hatten genug Debatte, Dialog, Diskussion, Disputation.

Report türmt sich auf Report — und wenn sie uns nicht passen,
wird ein anderer in Aufrag gegeben. Ich möchte meinen, wir müßten
übergehen zur Praxis. Wir müßten mit Experimenten beginnen und mit
allen Menschen, wo immer sie sind, zusammenarbeiten; dort, wo guter
Wille —- und nicht primär die Wahrheit — vorhanden ist!

Wahrheit, ein Begriff, über den wir Christen viel zu viel geredet
haben. Wahrheit? Im Grunde gar kein christlicher Begriff. Seien wir
ehrlich: Wahrheit ist ein philosophischer Begriff. Christus jedoch kam
nicht, die Wahrheit zu bringen — sondern sich selbst. Er wurde Mensch
und nicht Wahrheit. Er kam in diese Welt und wurde — vor allem —
Mitmensch. Auch nach den Gerichtsreden (vgl. Mt. 23) werden wir
nicht nach Wahrheitskriterien, sondern nach Taten gegenüber Mitmenschen

beurteilt.
Wir haben Wahrheitsfindung so übertrieben, daß wir davor die

reellen Probleme des Alltags, die soziale Wirklichkeit als solche, immer
wieder vergaßen. Vor allem ist das in der offiziellen Kirche — so
scheint mir — der Fall: Da geht es viel mehr um Fragen der Wahrheit
als um die Frage der Wirklichkeit.

Sicher ist mit der Enzyklika «Populorum Progressio» von Papst
Paul VI. ein ganz großer Anfang gemacht worden. Klar wird hier
gesagt, daß es (in der Entwicklungsarbeit) nicht um Sachen, sondern um
Menschen gehen soll. Wahrheit ist für mich eine «Sache», ein Es, eine
abstrakte Angelegenheit. Es geht aber primär um Menschen und
Gesellschaften.

Am Beispiel der Gegenwart Christi

Wir haben uns jahrhundertelang über dogmatische Kleinigkeiten
zerstritten. Ich erachte zum Beispiel den ganzen katholischen Streit über
die Realpräsenz Christi in der heiligen Kommunion als «Kleinigkeit».
Vor allem dann, wenn vergessen wird, daß es daneben eine dauernde
Anwesenheit von Christus gibt — nämlich im Nächsten. Wenn wir
schon nach dem, was wir am Nächsten tun, beurteilt werden — und
zwar deshalb, weil wir es IHM tun, dann erst recht.... Aber es gibt
noch eine andere Präsenz. Dort, «wo zwei oder drei in meinem Namen
beisammen sind (beisammen sitzen, etwas zusammen tun), da bin
ich mitten unter ihnen». Was soll da die sehr abstrakte Debatte über
Realpräsenz in der Kommunion? Vor allem dann, wenn ich sie ja
eigentlich sehr konkret erfahren und erleben kann.

Hier kommt nun die neue Dritte-Welt-Theologie. Genau diese

247



Frage wird aufgerollt. Ich war als fast einziger Europäer zufällig mit
dabei, als in Dar es Salaam die «Dritte-Welt-Theologen» das erste Mal
zusammenkamen. Und ich nahm im letzten Dezember sehr aktiv
teil, als die afrikanischen Theologen sich in Accra (Ghana) trafen.
Gemeinsam ist allen das Ringen um einen neuen Ansatz, um
wegzukommen von diesem westlichen Christentum. Endlich kann die Frage
gestellt werden: Was ist westlich und was ist eigentlich christlich?

Reformation: ein abendländisches Machtproblem

Einige dieser Theologen aus der Dritten Welt führen uns damit zu
einer Perspektive, die unsere ganze Arbeit in der Oekumene
revolutionieren könnte. Sie decken die Reformation als Machtkampf und
nicht als Streit um Wahrheit auf. Deshalb ist die Reformation für sie
eine europäische Angelegenheit, die eigentlich nichts mit der Dogmatik
zu tun hat. Ein Streit letzten Endes, der politisch, wirtschaftlich und
sozial war. Der traditionelle Adel wurde durch einen neu entstandenen

Wirtschaftsadel — via Religion — entmachtet.
Diese politischen Machtfragen haben wir in der Missionierung

unterschwellig mit übertragen. Wer und was stand hinter Anglikanern,
hinter Katholiken, hinter lutherischen Missionaren, hinter amerikanischen

Methodisten? Sehr stark eine politische und wirtschaftliche
Konzeption einer bestimmten Gesellschaft. Deshalb geht es, nebenbei
gesagt, in der ganzen ökumenischen Arbeit nicht nur um Wahrheitsfragen;

es geht um die Entflechtung von Macht....
Im Spiegel der Dritten Welt sehen wir plötzlich — manche mit

Schrecken —, daß vieles, was wir für wesentlich hielten, gar nicht so
christlich und erst recht nicht wesentlich ist. Wie am Beispiel der
Kommunion. Wir dürfen ja an die Gegenwart Christi so oder anders glauben,
da sie von der Schrift bezeugt wird. Die Realpräsenz jedoch ist eine
philosophische Spekulation, die erst in der Tradition zum Problem
wurde. Es ist auch eine Frage. Es ist eine Frage. Aber es ist lange
nicht die Frage.

Ein anderes Verständnis von der Menschwerdung

Was ist denn die Frage? Um was geht es eigentlich im Christlichen?

Für mich, aber auch für die Theologen der Dritten Welt, ist
wesentlich, daß Gott Mensch geworden ist. So sehr Mensch geworden,
daß er nun unter uns Menschen verschwunden ist. Deshalb ist es ja so,
daß das, was ich dem Nächsten tue, ich IHM tue — und da sind alle
gleich, auf gleicher Ebene.

Seither und deshalb müssen wir nicht mehr nach den Himmeln
Ausschau halten. Wir können uns sozial engagieren und uns aufmachen,

248



die Armutsfragen zu lösen. Denn diese werden von den Nächsten her
aufgeworfen. Hiemit hätten wir die Schlüssel zu einer neuen
Inkarnationstheologie in Händen.

Die Entwicklungsfragen von heute fordern christliche Theologie
heraus. Das heißt für mich: Verelendung, Abhängigkeit, dauernde
Zunahme der Armut und beständig neu geschaffene Abhängigkeiten —
trotz der Anwesenheit des Christlichen. Oder: ist Gott nicht Mensch
geworden? Was geht hier vor? Wie ist all das mögüch?

Die Institution Kirche richtet sich nach oben

Mit einem neuen Verständnis der Menschwerdung ist natürlich auch die
gesamte kirchliche Organisation herausgefordert. Denn wenn wir
wegkommen von dem — geschichtlich bedingten und verständlichen —
Denken in Hierarchien, wo alles Gute von oben kommt, dann wird dies
sich auf die gesellschaftliche Organisationsform auswirken.

So stellt Tissa Balasuriya, einer der besten asiatischen Theologen
und ein sehr aktiver Priester auf Sri Lanka, die radikale Frage: «Kann
das Gute überhaupt noch von oben kommen, nachdem Gott unter uns
ist?»

Die Nächstenliebe ist horizontal ausgerichtet. Für Tissa
Balasuriya verbinden sich damit strukturelle Konsequenzen. Wir können
nicht in der Entwicklungspolitik stets von Self-Reliance reden, ohne
daß sich daraus theologische Auswirkungen ergeben. Das Hierarchische
in den Kirchen (und in der ganzen Gesellschaft — vom Militär bis
zur Industrie) ist eine Form der Macht. Der Christ ist längst von diesem
Podest gestiegen; die Institution Kirche jedoch im Feudalismus
zurückgeblieben.

Und ich selbst glaube nicht, daß Rom noch für lange Zeit das
Zentrum tier katholischen Welt sein wird. Rom ist ein geographischer Ort.
Schon einmal hat sich — sozusagen als Präzedenzfall — ein Wechsel

des Zentrums vollzogen: von Jerusalem nach Antiochien und später
von Antiochien nach Rom. Geht es nun zu einem neuen Zentrum weiter?

Ich glaube nicht. Die Ausarbeitung und Auswirkung von Self-
Reliance wird jedoch viele neue und viel mehr lokal orientierte Gruppen

hervorbringen. Es geht hinunter an die Basis, zum Volk. Hierarchie

wird bedeutungslos. Denn wenn ich das Volk ernstnehme und
nicht daran glaube, daß alles Gute von oben kommt, dann wird das
neue Denk- und Daseinsweisen zur Folge haben.

Das ist die christliche Herausforderung, vor der die Theologie
heute steht. Natürlich ist das für uns ungeheuer schwer. Denn unser
Weltbild wird erschüttert. Aber es ist unser Weltbild. Und wir sind
bereits eine kleine — wenngleich noch mächtige Welt.

249



III. Sozialismus

Nach diesen Ueberlegungen zur christlichen Problematik möchte ich
nun zur sozialistischen Fragestellung übergehen. Auch hier wieder
Beispiele aus Asien, Afrika und Europa. Sie sollen zeigen, daß auch
Sozialismus Verschiedenes sein kann und ihm dasselbe passiert wie dem
Christlichen. Auch er ist heute genauso herausgefordert wie das
Christentum. Zunächst zwei Beispiele aus Indien.

Mahatma Gandhi

Gandhi hat sich nicht primär als Sozialist empfunden, obwohl er sehr
stark von der englischen sozialistischen Tradition geprägt war. Nach
seinem Tod wurde er von vielen als das große sozialistische Ideal
hingestellt — wenn auch nicht von der indischen Regierung.

Gandhi hat unter seiner Art von Sozialismus etwas verstanden,
auf das wir heute in der Entwicklungspolitik langsam wieder
zurückkommen. Er hat immer betont:
— Der Mensch kommt zuerst und nicht die Wirtschaft. Es gilt den
Menschen, es gilt Gemeinschaften, es gilt Gesellschaften zu entwickeln
und dann erst auf dieser Grundlage die Wirtschaft.
— Seine zweite Idee war: das Kleine ist mächtig. Wir verstehen das
Paradoxon vielleicht erst wieder auf dem Hintergrund der Schriften
eines Ernst F. Schumacher mit seinem «small is beautiful».
— Gleichzeitig ist für Gandhi alles Große automatisch mit Gewalt
verbunden. Ich glaube, wir können heute wieder ahnen, warum
das Große eigengesetzlich wird, über den Menschen hinwegrollt und
somit dem Menschen Gewalt antut.
— Ein vierter wichtiger Gedanke von Gandhi war: zuerst Landwirtschaft

aufbauen und sich auf ihr abstützen. Erst dann kann an die
Industrie gedacht werden. Freilich war das für ihn kein zeitliches
Hintereinander oder ein Hintereinander im abendländischen Sinn. Dies
war früher auch bei uns nicht anders. Wenn wir auf die europäische
Entwicklung zurückschauen, sehen wir, daß ohne unsere
Landwirtschaftspolitik die Industrialisierung gar nicht möglich gewesen wäre.
— Ein weiterer Gedanke von Gandhi ist die Wichtigkeit des
Handwerks. Seine Zerstörung bedeutet Arbeitslosigkeit. Gandhi warnte vor
der englischen sozialistischen Vorstellung, daß praktisch jeder Arbeiter

werden sollte, um zum proletarischen Bewußtsein zu kommen. Er
wußte, das konnte für Indien nicht gelten.
— Und ein letzter wichtiger Gedanke von Gandhi: die autonome,
sich selbst versorgende Gemeinschaft, das Dorf, als dezentralisierte
Einheit.

Das ist eine Art Entwicklungspolitik, die ehrlich sozialistisch ist.

250



Mao hat ähnlich gedacht. Mao konnte das Experiment durchführen.
Und er hatte Erfolg, das müssen selbst die Gegner zugeben.

Jawaharal Nehru

Gandhi wurde am 30. Januar 1948 ermordet. Sein Nachfolger Nehru,
der als großer Sozialist und Humanist ebenfalls in die Geschichte
eingehen wird, ging einen anderen Weg.

Mit Nehru kam der Glaube an den technischen Fortschritt zum
Zuge. Die Schwerindustrie erhielt Vorrang. Vom westlichen Denken
geprägt, war Nehru der Ueberzeugung, daß Wohlstand nur über die
Industrialisierung kommt.

Wir sehen heute die Resultate. Nehrus Sozialismus hat sich auf
die gesamte indische Entwicklungspolitik verheerend ausgewirkt. Die
Armut und das Elend sind heute in Indien größer denn je.

Wir sehen: zwei Sozialisten — zwei Modelle. Ob Gandhis Modell
Erfolg gehabt hätte, wissen wir nicht. Wir wissen nur, was aus dem
Modell Nehrus geworden ist. Wir wissen es auch von anderen sozialistischen

Modellen in der Dritten Welt, die ähnliche Wege gingen, das
heißt wesentlich den Westen kopierten und nicht aus sich heraus einen
eigenständigen Sozialismus entwickelten.

Zwei ähnliche Beispiele aus Afrika.

Leopold Senghor

Senghor ist aus seiner Zeit und auf dem Hintergrund der kolonialen
Unterdrückung zu verstehen. Es ging ihm primär darum, ein neues
Bewußtsein zu kreieren und die Leute für die Unabhängigkeit
vorzubereiten. Dafür hat er die Tradition aufgegriffen und ein Ja zur Mythologie

des Schwarzseins gesagt.
Leider sonnt sich aber dieser Sozialismus in der Vergangenheit,

indem Senghor einfach die Urzeit glorifiziert und behauptet, der
Afrikaner sei immer schon ein Sozialist gewesen. Die ganze Philosophie
der Négritude war eine Art Strategie — so wie die von Gandhi — zur
Erlangung der Unabhängigkeit. Als echter Sozialist hätte sich Senghor
aber nachher an die Arbeit an den Strukturen machen müssen. Er hätte

auf die Bedürfnisse seines Volkes eingehen sollen. Aber Senghor ist
elitär, nicht egalitär; urban, nicht agrar ausgerichtet; orientiert am
Zentrum Paris, nicht an der Peripherie seines Volkes; ist französisch
gebildet und sogar mit einem Titel der Académie Française versehen,
aber versteht sein Volk kaum und hat den Kontakt mit ihm verloren.

Somit ist sein Sozialismus rein verbaler Art geworden, weil echter
Sozialismus mindestens versuchen muß, an die sozialen Strukturen
und die Wurzeln des Uebels der Unterentwicklung heranzukommen,

251



Für mich ist Senghor ein Beispiel von so vielen Genossen, die zwar
sagen, Sozialisten zu sein, aber gar nicht wissen, was Sozialismus ist.
Eine Mitgliedschaft ohne gesellschaftliche Auswirkungen. Die meisten
Entwicklungsländer geben sich formal sozialistisch. Aber sie sind
genauso wie Senghor ein Opfer der Oberflächlichkeit.

Daraus ergibt sich die ganze Problematik in solch «sozialistischen»
Gebilden. Sobald Opposition entsteht, muß man sich wehren, muß man
sie einsperren, muß man das Volk zurückdämmen. So wie Senghor.
Er hat sich nie von der französischen Verflechtung, die mehr als nur
eine kulturelle war, zu lösen versucht. Er hat mit ausländischem
Kapital statt mit der einheimischen Arbeitskraft «gearbeitet». Aber
er kann es nicht wagen, die einheimischen Kräfte zu mobilisieren.
(Die gleichen Aengste kennen wir auch bei europäischen sozialistischen

Parteien.)

Julius Nyerere

Demgegenüber haben wir den afrikanischen Sozialismus eines Nyerere,
der zwar auch auf die Vergangenheit zurückgreift, aber um damit die
Gegenwart und die Zukunft zu bewältigen. Mit der Erklärung von
Arusha (1967) hat er die Idee des Sozialismus mit Ujamaa konkretisiert

und operationalisiert. Hier ist man an die Verwirklichung von
Ideen gegangen, die jeder echte Sozialismus irgendwie aufgreifen
muß: die Idee von mehr sozialer Gleichheit, die Idee von mehr
sozialer Gerechtigkeit, die Idee vom Ernstnehmen des Volkes, die Idee
von Genossenschaften oder bestimmten Kollektiven, die Idee der
Planung und vor allem auch die Idee von neuen Formen des Eigentums.
Wie das dann in der Praxis, in der Auseinandersetzung, im Kampf
geschieht, das ist eine andere Frage. Wenn aber diese Elemente
verloren gehen, dann ist es schlecht mit dem Sozialismus bestellt. Er bleibt
dann ausschließlich verbal.

Die Arbeit an Sozialstrukturen bedeutete für Tansania den Aufbau

von neuen Gemeinschaften in Dörfern (ujamaa). Die Leute wurden
in Dörfer zusammengebracht und genossenschaftlich organisiert.
Folgerichtig führte dieser Aufbau zu einer Dezentralisierung, die 1975 sogar
gesetzlich verankert wurde.

Wird Dezentralisierung aber ernstgenommen, dann kann auch die
Planung nicht mehr nur von oben und zentralistisch erfolgen. 1976 hätte
der dritte Fünfjahresplan in Kraft gesetzt werden sollen, denn nur auf
einer solchen Grundlage gibt es Entwicklungshilfe (Kriterien der
Weltbank). Trotz dieses Drucks von außen hat Nyerere den Mut gehabt,
den Plan zurückzustellen. (Erst jetzt wird er dem Parlament vorgelegt.)

Nyerere wollte, daß von unten her, vom Dorf, vom Distrikt, von

252



der Region die Bedürfnisse abgeklärt werden. Das gesamte Volk sollte
die Planung mitbestimmen.

Schließlich noch zwei Beispiele für das Sozialdemokratische oder
Sozialistische — wie immer man es nennen will — in der europäischen
Entwicklungspolitik.

Schweden

Schweden wird sehr oft als europäisches Beispiel guter sozialistischer
Entwicklungspolitik hingestellt. Sicher ist auch hier nicht alles Gold,
was glänzt. Aber es geht mir um die Ansätze.

Schweden hat mindestens durch die sozialistische Philosophie
mehr Verständnis als andere für strukturelle Fragen in der
Entwicklungspolitik mitgebracht. Ein bißchen hat es begriffen, daß es nicht nur
um wirtschaftlichen Transfer geht. So hat Schweden Befreiungsbewegungen

anerkannt, als das überhaupt kein westlicher Staat tun
konnte. Es mußte nicht wie die andern Regierungen Angst vor den
eigenen Bürgern haben. Die Regierung hat einen Dialog mit dem eigenen
Volk gesucht und sich nicht — wie andere — zum vornherein schon in
die Phrase geflüchtet: «Für uns geht das nicht; das Volk würde es nicht
begreifen und protestieren.»

Schweden ist auch stark ins Anti-Rassismus-Programm
eingestiegen. Auch das war in andern Ländern nicht möglich. Warum? Ich
vermute, weil in andern Ländern «Volk» mit «Industrie» gleichgesetzt

wird. Mit dem eigentlichen Volk ist viel mehr möglich, als die
Politiker uns immer glauben machen wollen.

Bundesrepublik Deutschland

Schweden setze ich als Kontrast der heutigen BRD gegenüber. Hier
haben wir eine sozialdemokratische Regierung, die in den letzten
Jahren eine Entwicklungspolitik verfolgt, die mit Sozialismus kaum
mehr etwas zu tun hat. Ich vermute stark, daß es der deutschen
Sozialdemokratie wie manch anderer Partei ergeht, wenn sie einmal an
der Macht ist: sie etabliert sich. Sie will zeigen, daß sie genauso gut wie
eine bürgerliche Partei regieren kann. Sie Will, daß sie wiedergewählt
wird. Sie balanciert deshalb. Das ist begreiflich. Schlimm wird es erst,
wenn man, um an der Macht zu bleiben, die geistigen Grundlagen
aufgibt.

Das geschieht besonders leicht, wenn sich eine sozialdemokratische
Partei nicht mehr Rechenschaft gibt, daß sie eine Staatsform und
Verwaltung übernimmt, die letztlich durch und durch bürgerlich und
kapitalistisch sind. Wer aber als Sozialdemokrat nicht auch bei uns
bestimmte Zweifel am System hat, der wird für die Entwicklungspolitik
unfähig. Denn echte Entwicklung bedeutet ja Arbeit an neuen Struk^

253



turen, neuen Staats- und Lebensformen, Entflechtung, Verminderung
der Abhängigkeiten, kurz und gut: Macht-Transfer. Aber wenn
Entwicklung nur noch Hilfe und wirtschaftliche oder technische
Aufrüstung von unserer Seite heißt, dann geschieht dasselbe, was einer
Sozialdemokratie im eigenen Land daheim passiert: sie wird ein Opfer
des Kapitalismus.

Aus Angst vor der Opposition, hinter der vor allem die
Wirtschaft in der BRD steht, macht heute die SPD eine Entwicklungspolitik,

die unter einer CDU-Regierung nie möglich wäre. Denn mit der
SPD in Opposition müßte nicht nur — wie heute — systemimmanent
diskutiert werden. So steht die SPD vor einem Dilemma, das zu einer
tragischen Ironie wird. Auch hier gilt, was ich vorher den christlichen
Kirchen vorgeworfen habe. Man ist für die Institution da und hält ihr
die Stange.

Echte Sozialdemokratie braucht Opposition

Ich komme also zur Entwicklungspolitik im eigenen Land zurück.
Kann es eine echte geben, wenn sie so eng mit der Regierung
verbunden ist? Eine Regierung muß bei uns dauernd wiedergewählt werden.

Entwicklungspolitik müßte jedoch etwas Langfristiges sein: ein
Programm, an das sich Entwicklungsländer halten und nach dem sie

planen könnten.
Hier erweist sich nun die Bedeutung von privaten Instituten und

Institutionen, von Gruppen und Organisationen, die nicht gebunden
sind an wirtschaftliche und nationale Interessen.

Interessen hat jedermann. Aber ich meine, daß sozialen Interessen
ein Recht und Platz gegeben werden müßte, um auch eine
sozialdemokratische Partei an der Regierung dauernd herausfordern zu können.

Das wäre sozusagen eine Dezentralisierung des Sozialistischen,
eine Mobilisierung des Volkes, wo auch immer wieder das Leben in die
Partei zurückfließen könnte.

So habe ich die Frage: müßte in der jetzigen Lage nicht eine
sozialistische Regierung viel mehr bestimmte unabhängige Institutionen
fördern? Praktisch so, daß während ihrer Zeit an der Regierung sie
selbst herausgefordert wird und sogar froh sein kann, daß sie diese
Herausforderung erhält? Als Schutzmaßnahme, denn wir müssen aus
unseren Erfahrungen mit sozialdemokratischen Regierungen der letzten
zwanzig Jahre in Europa lernen.

Gegenseitige Herausforderung der Christen und der Sozialisten

Die Sozialisten wie die Christen müssen den Begriff der Freiheit neu
überprüfen. Sie dürfen nicht leichthin das Opfer einer individualistisch

verstandenen Freiheit werden. Auch nicht das Opfer einer Frei-

254



heit, die nur die Freiheit zur Marktwirtschaft meint. Beide müssen
wieder ernstmachen mit den Ideen der Gleichheit und der sozialen
Gerechtigkeit. Auch im Christlichen müßte vom Kern her das
Verständnis für das Genossenschaftliche (was anderes waren denn die
Orden?) vorhanden sein. Das Christliche müßte außerordentlich skeptisch

dem Privateigentum gegenüberstehen. Manches, was der Sozialismus

positiv aufgenommen hat, geht auf alte christliche Traditionen
zurück, die im Laufe der Zeit und vor allem unter der hierarchischen
Institutionalisierung Schaden litten. Heute sind beide gefährdet, aber
eine gegenseitige Herausforderung könnte beide beleben.

Mir scheint, wir müßten endlich die Querelen der Vergangenheit
vergessen und uns nicht — von den Gegnern als Taktik benutzt —
gegenseitig ausspielen lassen. Private Entwicklungshilfswerke — ob
kirchlich oder neutral — haben etwas von diesem neuen Geist der
Gleichheit und der sozialen Gerechtigkeit. Eine Zusammenarbeit von
Seiten einer sozialistischen Regierung mit ihnen kann sich nur positiv
auswirken.

Wenn ich Umschau halte in der Schweiz, in der BRD oder in
Holland, stelle ich fest, daß jeder, der längere Zeit ehrlich in der
Entwicklungspolitik engagiert ist und auch die Analyse nicht scheut,
ein sogenannter Linker oder ein Sozialist im Geiste wird. Er muß es
werden in unserem System. Und einer, der nicht links wird, ist nicht
ehrlich engagiert. Echte Entwicklungspolitik arbeitet an einer neuen
Gesellschaft. Diese Arbeit wird jedoch bei uns als links bezeichnet.

Daher müßte eine sozialistische Regierung, für deren Kompromisse
ich Verständnis habe, schon zur wechselseitigen Balance und Belebung,
mit solchen Institutionen in vermehrtem Maße zusammenarbeiten. Das
wäre nichts anderes als Selbstschutz, damit die jetzige Gesellschaft
nicht ihr ganzes Erbe versaut.

Auf der anderen Seite brauchen die Christen die praktischen
Erfahrungen der Sozialisten und deren positive Einstellung dem
Materiellen gegenüber. Der Sozialismus muß den Christen einen Spiegel
vorhalten und vor allem manifestieren, daß die individualistische und
wunderschöne Nächstenliebe nicht ausreicht, und daß es Arbeit an der
Gesellschaft und ihren Strukturen braucht.

Ueberprüfung des Sozialismus

So wie beim Christlichen möchte ich zum Sozialistischen noch einiges
hinzufügen von dem, was er aus der heutigen Dritte-Welt-Problematik

lernen müßte. So wie das Christentum muß sich der Sozialismus
bei uns fragen, warum er in der Entwicklungspolitik soviele
Mißerfolge hatte. Wenn schon vom Programm her der Sozialismus mehr auf
Strukturen ausgerichtet ist, warum hat sich nicht mehr verändert?

255



Ich möchte vier Begriffe anführen, die einer zukünftigen
Vertiefung bedürften.
— Sozialismus ist zu lange einer Mythologie der Industrialisierung
verfallen. Begreiflicherweise zwar, denn er ist aus der Arbeiterbewegung
heraus gewachsen. Er ist in einer Zeit entstanden, da Europa —
berechtigterweise — in der Industrialisierungsphase war. Aber wir dürfen
nicht vergessen, daß auch unsere Kultur auf einer Agrarkultur aufgebaut

ist und daß zwei Drittel der Menschheit Bauern sind. Warum hat
der Sozialismus die Bauern vergessen? Und warum haben selbst bei
uns die benachteiligten und sehr oft ausgebeuteten Bauern keinen
Zugang zum Sozialismus gefunden?

Dieselbe Frage gilt auch für die Christen. Sowohl Christ wie
Sozialist sind im Grunde urbane Menschen. Der Christ ist von der
Civitas Dei eines Augustinus bis heute geprägt. Vielleicht hat dieser
Urbanismus im Entwicklungsprozeß zur jetzigen Verstädterung
beigetragen. Die Bischöfe residieren ja immer in der Stadt. Die Fabriken
befinden sich in der Stadt.

Erst China hat im Sozialismus das alte Vorurteil dem Bauern
gegenüber durchbrochen. Tansania versucht es. Von beiden gilt es zu
lernen. Aber auch die Erfahrungen von Moçambique, Angola, Kuba,
Guinea Bissau, aber auch Guinea unter Sekou Touré, müssen mit
Sympathie verfolgt und vor allem für uns selbst ausgewertet werden.

Natürlich können wir nicht kopieren; aber wir sollten mindestens
nachdenken. Vielleicht kommen wir dann zu einer anderen
Landwirtschaftspolitik im eigenen Land. Bei uns in der Schweiz haben zum
Beispiel viele Bauern kein menschenwürdiges Dasein. Eine Landwirtschaft,

die von A bis Z subventioniert wird, ist abhängig. Sie muß immer
wieder betteln und ist auf die Gunst anderer angewiesen. Alle anderen
Produkte werden massiv teurer, aber die des Bauern bleiben mehr oder
weniger gleich. Verlangt er mehr, dann muß er sich schämen Wo
bleibt bei all dem die Kreativität des Sozialismus?
— Am Mythos der Technologie gilt es zu rütteln. Auch dieser ist
aus der Geschichte des Sozialismus zu begreifen. Aber warum ist heute
der Sozialismus nicht aktiver auf dem Gebiet der angepaßten Technologie?

Und wie kann sogar ein sozialdemokratischer Staatschef sagen,
daß er sich auf so etwas nicht einlassen wolle, damit nicht später
Sozialisten als Bremser des Fortschritts angeklagt würden? Warum sind
sozialistische Länder führend im Kernkraftwerkbau — sogar in der
Dritten Welt? Wie kann Schweden in Tansania auf der Uyole Farm
einen weitgehend computerisierten Betrieb aufbauen?
— Ganz wichtig für den Sozialismus ist das Neudurchdenken des

Staatsbegriffs. Er ist und bleibt ein Dilemma — vor allem der Nationalstaat,

der im Grunde eine kapitalistische Erfindung ist. Für den Soziali-

256



sten muß «internationale Solidarität» eine Herausforderung bleiben.
Wie können wir da so unbeschwert einen fragwürdigen Nationalstaat
stützen und sogar in die Dritte Welt übertragen? Dabei merken wir
nicht einmal, daß uns der Kapitalismus schon längst über die
multinationalen Unternehmen ein Schnippchen geschlagen hat.

Damit hängt eng zusammen die Idee der Verstaatlichung. Eine
Verstaatlichung mit der alten Form des Staates ist doch wirklich
das allerletzte. Da muß es auf dasselbe herauskommen, ob ich
verstaatliche oder nicht. Das zeigen auch die neuen Formen des joint
venture. Mit dieser Verfilzung kommen wir nicht weiter — sicher nicht
hinunter zum Volk! Die Verstaatlichungsidee muß vielmehr mit einer
Dezentralisierung einhergehen. Sie ist die Herausforderung der Zukunft.
Denn wenn wir schon in der Dritten Welt dauernd von Self-Reliance
reden und wenn ich schon die Theologen wegen ihres Zentralismus
angreife, dann muß das alles auch bei uns Auswirkungen haben. Genauso
wie Rom verschwinden wird, wird die alte Staatsomnipotenz mit ihrem
sozialistischen Zentralismus dem Tod geweiht sein — falls Self-Reliance

wirklich sprießt.
Sowohl Christentum wie Sozialismus könnten hier an vorderster

Front stehen, wenn sie nicht längst ein Opfer des Systems, das sie einst
entweder bekehren oder verändern wollten, geworden wären.
— Damit käme ich zum vierten Posten, der überprüft werden müßte.
Sowohl Christentum wie Sozialismus konnten das Problem der
Bürokratie nicht lösen. Beide sind darin stark. Hängt das mit dem Zentralismus

zusammen? Er wird wohl eine dauernde Gefahr bleiben. China
war das einzige Land-bis heute, das wenigstens einmal in der
Geschichte einen Versuch machte, die Bürokratie — durch die sogenannte
Kulturrevolution — zurückzubinden.

Ich glaube, dieses Vorbild ist ermutigend. Selbst wenn es anders
weiterginge. Vorbilder wie China oder Tansania behalten ihre Gültigkeit,

selbst wenn eines Tages das Modell zerstört würde. Die Idee
bleibt. Sie ist nicht an ein Land gebunden. So wie man nicht sagen
kann, das Christentum habe versagt, nur weil es im 4. oder 5.
Jahrhundert bereits keine Christen mehr in Palästina gab.

Ansporn — Belebung

Seien wir dankbar, daß es Modelle in der Dritten Welt gibt! China
und Tansania — aber natürlich auch andere — sind für uns heute im
Suchen nach einer Entwicklungspolitik zur Behebung des Weltelends
von außerordentlicher Kostbarkeit. Sie zwingen uns zum Nachdenken.
Damit werden auch wir belebt.

Wir brauchen Entwicklung, damit wir — wir alle — zum Leben
kommen. Daß wir wieder schnaufen können, nicht von der Bürokratie

257



erdrückt werden, den Sachzwängen erliegen, von Projekten verdinglicht
werden, zersplittert, gespalten, verindividualisiert, der Arbeitsteilung
einverleibt. Daß es wieder mehr um Menschen und Gemeinschaft
geht und nicht um Paragraphen oder um die sogenannte Ruhe und
Ordnung.

Auch in Tansania ist der Versuch einer Dezentralisierung
außerordentlich schwierig und für die Bürokratie sehr riskant. Viele
Menschen fangen an zu denken. Es entsteht so manches, das nicht mehr
koordinierbar ist. Es entsteht eine Vielfalt. Es entsteht Leben. Es
beginnt die Verwirklichung der Menschen. Diese werden kreativer.

All dem steht der alte Staat unbeholfen gegenüber. Wie diese
Fragen gelöst werden sollen? Wir wissen es nicht. Hier braucht es die
internationale Solidarität und nicht die internationale Angst.

Ausblick
Es dürfte klar geworden zu sein, daß für mich eine echte Entwicklungspolitik

sowohl christlich wie sozialistisch sein kann. Bei beiden sehe
ich die hoffnungsvollsten Ansätze. Echtes Christentum ist auf Veränderung

der alten Welt aus. Echter Sozialismus muß sich für eine neue
Gesellschaft mit menschenwürdigem Dasein einsetzen. Also kann man
sagen, beide sind miteinander verwandt. Entscheidend ist jedoch, daß
beide ringen um die Lösung dieser Fragen, die ungelöst einfach ein
Skandal und eine Herausforderung an alle Menschen guten Willens sind.

Letztlich heißt die Herausforderung Selbstbestimmung. Aber
diese beginnt nicht beim Einzelnen. Eine Selbstbestimmung auf die
individuelle Ebene abzuschieben, ist ihre Vernichtung. Denn ein
einzelner Mensch kann gar nie selbst bestimmen. Ein Einzelner kann
nicht einmal leben und erst recht nicht lieben. Wir brauchen die Freiheit

von Kommunen, also von Dörfern, von Dorfverbänden und so
weiter. Hier aber fehlt es uns an Modellen, Experimenten und
Versuchen. Ein paar Modelle erhalten wir aus der Dritten Welt, wo das
Dorf zur Grundlage der Entwicklung genommen wurde.

Suchen wir ein neues Dorf! Aber bitte nicht das Weltdorf von
Mac Luhan, dem großen Vater der Multis, weil sich sein Dorf über
Satelliten steuern und standardisieren läßt und die «Beach» in
Kalifornien dem Busch von Tansania gleich werden soll. Nicht dieses Dorf,
das — wie der Satellit — über die Menschen hinweggeht!

Ein neues Dorf muß erstehen. Ein Dorf, wo Menschen self-reliant
leben können, wo sie eine bessere Umwelt haben, ein Klima der
Gemeinschaft.

Ist das nicht das, was Christentum und Sozialismus wollen? Wenn
ja, dann treffen sie sich mindestens auf der Suche danach. Besinnen
wir uns auf das Eigentliche und gehen wir miteinander in die Zukunft!

258


	Christliche und sozialistische Entwicklungspolitik in Theorie und Praxis. I., Konkretisierung der Gesamtproblematik ; II., Christentum ; III., Sozialismus

