
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 72 (1978)

Heft: 4

Rubrik: Zeichen der Zeit

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


WILLY SPIELER

Zeichen der Zeit
Zehn Jahre nach 1968

ist zwar mehr von «Tendenzwende» als von «Revolution» die Rede.
Eine «neue Innerlichkeit» scheint mehr zu zählen als die
«Systemveränderung». Linke Studentenpolitiker von einst sind zu cleveren
Managern «aufgestiegen», bekannt für ihr besonders aggressives «Marketing».

Und über die amerikanischen Universitäten, von denen einst die
ersten Signale eines revolutionären Umbruchs ausgingen, wird heute
berichtet: «Fast penetrant herrschen Ruhe und Arbeit in der neuen
Generation.» (NZZ vom 16. März 1978)

Doch der Schein trügt. Die gegenwärtige Fassadenrenovation der
kapitalistischen Gesellschaft kann nicht darüber hinwegtäuschen,
daß ihr Haus morsch geworden ist. Gewiß nicht, weil die «Achtundsechziger»

daran gerüttelt haben wie keine Generation zuvor. Dieses
System fault vielmehr von innen heraus. Den «Achtundsechzigern»
kommt jedoch das Verdienst zu, ihm den Spiegel vorgehalten und es
einer geradezu prophetischen Kritik ausgesetzt zu haben. Was damals
an heilsamer «Verunsicherung» eingetreten ist, hat Langzeitwirkungen,
die keine Gegenpropaganda aufhalten kann.

Die vielleicht wichtigste Langzeitwirkung ist unsere durch
Kapitalismuskritik angereicherte und veränderte Sprache. Vormals durch
bürgerliche Sprachregelung verdrängte Begriffe wie «Klasse»,
«Klassengesellschaft» und «Klassenkampf» beherrschen wieder die sozialethische
und politische Diskussion, und zwar gewiß nicht als agitatorische Phantome,

sondern als Abbilder der wahren Situation in allen westlichen
Industriestaaten. Sogar ein so konservatives Gremium wie die Gemeinsame

Synode der Bistümer in der BRD von 1975 mußte zur Kenntnis
nehmen, daß der Verzicht auf diese «von Marx eingeführten Kategorien

der Gesellschaftsanalyse» die «Glaubwürdigkeit» der katholischen
Sozialwissenschaft beeinträchtigen würde. Ist aber die Sprache
revolutioniert, so hält auch die Wirklichkeit nicht stand. Die Ideologie der
Herrschenden hat aufgehört, die herrschende Ideologie zu sein.

Eine weitere Langzeitwirkung verzeichnen die «Achtundsechziger»
mit ihrer Imperialismustheorie. Daß Unterentwicklung nicht der Anfang
einer kapitalistischen Entwicklung ist, daß es vielmehr unser entwickelter

Kapitalismus ist, der die Unterentwicklung in der Dritten Welt
produziert, die dort lebenden Menschen ausbeutet und ihre
Naturschätze liquidiert, wird kaum mehr ernsthaft bestritten. Die — durch
Johan Galtung, Theotonio dos Santos, Osvaldo Sunkel und andere
Neomarxisten vollendete — Imperialismustheorie der «Achtundsech-

122



ziger» ist so sehr zum soziologischen und — über die «Theologie der
Befreiung» — auch zum sozialethischen Gemeingut geworden, daß
selbst unsere kirchlichen Hilfswerke darauf ihre «Vorschläge für eine
neue schweizerische Entwicklungspolitik» von 1975 stützen konnten.
Der noch lange nicht ausdiskutierte Bericht erinnert an Helder Câmaras
Aufruf: «Europäer, bleibt freundlicherweise, wo ihr seid. Um uns zu
helfen, müßt ihr zuhause Revolution machen!»

Erschüttert worden ist seit dem Ende der sechziger Jahre ebenfalls
die Rolle von Lehre und Forschung an den Universitäten.
Wissenschafter aller Fakultäten mußten sich in den letzten zehn Jahren auf
ihr «erkenntnisleitendes Interesse» (Jürgen Habermas) hinterfragen
lassen. In den «Achtundsechzigern» reflektierte sich die Wissenschaft
erstmals als wichtigste Produktivkraft, die daher auch der besonderen
Ausbeutung und Fremdbestimmung durch das Kapital unterliegt. Seither

kann sich keiner mehr einreden, er sei einer unparteiischen Wahrheit
und nur ihr verpflichtet, möge er diese Wahrheit positivistisch oder
metaphysisch verstehen. Auch Theologie ist politisch, «politische
Theologie» und als solche Ideologiekritik geworden, auch und
gerade gegenüber den kirchlichen Institutionen. Ivan Illich und Paolo
Freire plädieren für eine Demokratisierung der Wissenschaft, wie es vor
ihnen nur einer mit gleicher Klarsicht getan hat: Leonhard Ragaz in
seinen zehn Vorlesungen über «Die pädagogische Revolution» von
1919

Der Terrorismus

wird von oberflächlichen Leitartiklern zwar auch als Konsequenz
der Jugendrevolte von 1968 dargestellt. Scheinbar plausibel ist die Rede
von der Eskalation «mit 'ein bißchen Gewalt' gegen Sachen, dann
gegen Menschen, dann ein bißchen mehr bis schließlich zum
durchorganisierten Terror mit Entführung, Erpressung, Mord und Totschlag»
(NZZ vom 1. Januar 1978). Damit aber wird ein Automatismus
vorgetäuscht, der nur schon deshalb nichts erklärt, weil er lediglich das
Verhalten einer verschwindend kleinen Minderheit der «Achtundsechziger»
beschreibt, während die überwiegende Mehrheit den Weg der
Gewaltlosigkeit und den «langen Marsch durch die Institutionen» wählte. Nicht
Terrororganisationen, sondern Bürgerinitiativen sind die typischen
Konsequenzen der APO-Bewegung. Diese hatte schon sehr bald erkannt,
daß «Gewalt gegen Sachen» kein legitimes Mittel der Politik sein
kann, zumal sie von der «Gewalt gegen Menschen» nicht zu trennen
ist, vor allem nicht in einem System, das selbst noch Sachen über
Menschen stellt, wie als jüngstes Beipiel der Ruf nach der Neutronenbombe

zeigt. Auch unsere Zeitschrift, die den Aufbruch von 1968
begrüßte, wurde damals nicht müde, vor Gewaltakten zu warnen. (Vgl.
NW 1968, S. 254)

123



Noch einfacher machen es sich jene Kommentatoren, die den
Terrorismus auf das «Gedankengut linker Intellektueller» (NZN vom
11. Februar 1978) oder auf «den Begriff der 'strukturellen Gewalt'»
(LNN vom 17. März 1978) zurückführen. Wie Roland Eckert kürzlich
an einer Fachtagung der CDU darlegte, ist jede derartige Reduktion
so absurd, daß man ebensogut den alten Hegel für die «Breschnew-Doktrin»

haftbar machen könnte. (Vgl. TAM vom 7. Januar 1978.) Wer
sagt, daß der Kapitalismus in sich schlecht ist, billigt noch lange nicht
in sich schlechte Mittel seiner Ueberwindung. Er sagt auch nicht, daß
unsere Gesellschaft in sich schlecht sei. Als guter Dialektiker will er
diese vielmehr vom Kapitalismus befreien, ihre Grundwerte also
gerade nicht zerstören, sondern erhalten.

Vielen bürgerlichen Kommentatoren geht es jedoch gar nicht um
eine sorgfältige Auseinandersetzung mit dem Terrorismus, sondern ganz
einfach um die Kriminalisierung linker Theorie und Praxis.. Was zum
Terrorismus führt, sollte man verbieten. Folglich erklären solche
Kommentatoren das kritische Denken zur Ursache des Terrorismus und
gelangen auf diesem Umweg zu einem Schluß, der ihren geheimsten
Wunschvorstellungen entspricht: zum Verbot kritischen Denkens und
damit zu einer Zensur, die sie selber schon längst verinnerlicht haben.
Vor eben diesem Hintergrund ist auch die Frage einer Bundessicherheitspolizei

für die Schweiz zu beurteilen. Jede derartige Organisation
würde weniger gegen den wirklichen Terror als gegen seine vermeintlichen

Ursachen, zur Bespitzelung kritischer Bürger und zur Bekämpfung
öffentlicher Demonstrationen, eingesetzt. Sie würde den Terror nicht
verhindern, sondern ihm neue Vorwände liefern, vielleicht sogar selber
Terror ausüben. Hier wäre die Eskalation der Gewalt kaum mehr
aufzuhalten.

Woher kommt es überhaupt, daß unsere Gesellschaft gegenüber
dem Terrorismusproblem alle Proportionen zu verlieren droht? Ist etwa
die Demokratie in Gefahr? Wenn ja, dann weit weniger durch die
paar Dutzend Terroristen als durch die Ueberreaktion verschreckter
Bürger. Auch die Lebensbedrohung, die von den Terroristen ausgeht,
steht mit weniger als einem Prozent aller Mordtaten in keinem
Verhältnis zur «gewöhnlichen» Kriminalität oder gar zu den jährlichen
Opfern des Straßenverkehrs. Die Erregung ist nur verständlich, wenn
wir sie auf eine verdrängte Schuldfrage zurückführen. Es ist unsere
Gesellschaft, die ihre Mörder hervorbringt. Es ist daher auch unsere
Gesellschaft, die im Terrorismus ein Menetekel, eine Aufforderung zur
Umkehr und zur Veränderung (vgl. Lk 13, 1-3) erkennen müßte.

Der Schuldfrage sollte sich vor allem das Bürgertum stellen,
sind es doch fast ausschließlich seine Kinder, die heute dem Terrorismus

verfallen. Ihm war der moralisch motivierte Klassenwechsel seiner

124



besten Söhne und Töchter von allem Anfang nicht nur unbegreiflich,
sondern auch Anlaß zum Abbruch der Kommunikation und schließlich

— begünstigt durch Wirtschaftskrise und beginnenden «Atomstaat»

— zu immer härterer Repression. Die menschliche Vereinsamung
und Verzweiflung, ohne die es keinen Terror gäbe, hat in dieser
Dialogunfähigkeit des Bürgertums seine vielleicht wichtigste Ursache.
Terrorist wird man nicht von heute auf morgen. Ulrike Meinhof hat
während zehn Jahren Leitartikel geschrieben, bevor sie sich erstmals vor
den Gesetzen schuldig machte.

Das Bürgertum verdrängt aber auch die eigene Bereitschaft, Terror
auszuüben, wo immer seineKlassenherrschaft gefährdet ist. Es verdrängt
seine eigene Kollaboration mit rechten Terroristen wie Forster, Videla
oder Pinochet, die sich im Gegensatz zu den linken Desperados
staatlicher und militärischer Legitimitätssymbole zu bedienen wissen. Die
linken Terroristen erscheinen infolgedessen als die Sündenböcke, in die
das Bürgertum einerseits seine eigene Bereitschaft zum Terror
projiziert und die anderseits von der Tatsache ablenken sollen,
«daß wir keines der Probleme gelöst haben, an denen sich der Protest,
der in seinen Anfängen rational war, entzündet hat» (C. F. von
Weizsäcker). Es fehlt nur noch die Todesstrafe, um dieses ganze Ritual
archaischer Selbstabsolution zu vollenden.

Auf der andern Seite dürfen wir aber auch die politische Linke
nicht zum vornherein von jeder Mitschuld am Terrorismus lossprechen.
Daß sie ihn nicht gefördert hat, daß sie ihn sogar als Rückschlag auf
die eigene Position betrachten muß, daß also die eigentlichen
Nutznießer die herrschenden Klassen sind, das alles versteht sich von
selbst. Die politische Linke muß sich jedoch überlegen, was sie unserer
Jugend noch an Hoffnung für eine bessere Zukunft und damit an echtem

Lebenssinn zu vermitteln weiß. Ein System, das sich nur behauptet,
indem es alle Ansätze von Menschlichkeit und Brüderlichkeit
tendenziell ausschließt, bedarf einer radikalen Veränderung. Das Versagen
der politischen Linken liegt nun aber gerade darin, daß sie über die
Notwendigkeit und das Ziel solcher Systemveränderung zu wenig präzise

und politisch praktikable Vorstellungen aufzuweisen hat. Dadurch
können gerade jene Ideale, die auch in den Biographien der Terroristen

ursprünglich an erster Stelle standen, politisch nicht vermittelt
werden. Die Mitschuld der politischen Linken am Terror würde
folglich nicht darin bestehen, daß sie zu radikal, sondern vielmehr
darin, daß sie zu wenig radikal wäre.

Die Wahlen in Frankreich

vom vergangenen März mögen für dieses Versagen der politischen
Linken als Beispiel dienen. Aus Angst vor der eigenen Courage und

125



mehr noch als Folge eines wechselseitigen Mißtrauens haben die
Linksparteien diese Wahlen verloren. SoziaMstenchef Mitterand war der
erste, der anfing, das «programme commun» zu relativieren. Er lieferte
damit den Kommunisten ein willkommenes Argument zum Bruch des
Linksbündnisses im September 1977. Die Kommunisten wollten
offensichtlich (noch) nicht an die Macht, schon gar nicht als Juniorpartner
der Sozialisten, denen sie unter Mitterand kaum mehr als eine Verwaltung

der Wirtschaftskrise zutrauten. Den Sozialisten ist umgekehrt
eine KP suspekt, die sich trotz ihrem spektakulären Verzicht auf das
Prinzip von der Diktatur des Proletariates nach wie vor als leninistische
Kaderpartei versteht und von innerer Demokratisierung nichts wissen
will. Dieses wechselseitige Mißtrauen widerspiegelt letztlich nur die
historische Tatsache, daß bislang weder kommunistische noch sozialistische

Parteien in der Lage waren, eine sozialistische Gesellschaftsordnung

herbeizuführen. Die einen haben den Kapitalismus nur mit
Gewalt, die andern haben ihn überhaupt nicht überwunden.

Unter diesen Voraussetzungen ist die Niederlage der Linken das
kleinere Uebel als eine regierungsunfähige Koalition des Mißtrauens.
So haben vermutlich auch viele Wähler der beiden Linksparteien
gedacht, als sie im zweiten Wahlgang nicht mehr bereit waren, gegenseitig
die aussichtsreichsten Kandidaten zu unterstützen. Das Linksbündnis
hatte schließlich mit 199 Sitzen oder 49,3 Prozent der Stimmen das
Nachsehen gegenüber der «"Regierungsmehrheit» mit 291 Sitzen oder
50,5 Prozent der Stimmen.

Schon vor zehn Jahren hätte Hugo Kramer in dieser Zeitschrift den
fortschrittlichen Kräften Frankreichs einen Sieg zugemutet, «wenn die
Linke einig und zur Uebernahme der Regierung entschlossen gewesen
wäre, wenn sie ein klares Regierungsprogramm gehabt und
vertreten hätte» (NW 1968, S. 252). Daß wir diese Diagnose heute wörtlich
wiederholen können, zeigt, wie sehr Hugo Kramer auch mit seiner
Therapie «einer Erneuerung des Sozialismus aus seinem geistig-sittlichen

Grundwesen» (S. 255) recht hatte. Das Schlimmste, was den
Sozialisten bevorstehen könnte, wäre eine Rückkehr zum früheren
Sesselopportunismus unter Guy Mollet. Die Zukunft liegt daher nicht
in einem Zusammengehen der Sozialisten mit der «Union für die
französische Demokratie» (UDF), deren einziger Programmpunkt nur
gerade «Valéry Giscard d'Estaing» heißt, sondern in einem neuen
«Programme commun» und vor allem in einer Allianz des Vertrauens mit
mehr Sozialismus auf der einen und mehr Demokratie auf der andern
Seite. Auch für Frankreich gilt: «Es muß sich ein neuer Sozialismus
bilden, worin das Beste des demokratischen und des kommunistischen
auf einer neuen Grundlage und in einer höheren Sphäre verbunden sein
wird.» (Leonhard Ragaz, «Neue Wege» 1945, S. 387)

126


	Zeichen der Zeit

