
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 72 (1978)

Heft: 6

Artikel: Berufung der slowenischen Kirche zur prophetischen Sendung in
sozialistischer Gesellschaftsordnung : Einleitung ; Begriff des
Prophetischen ; Sozialistische Gesellschaftsordnung in christlicher Sicht
; Prophetische Sendung der slowenischen Kirche in soz...

Autor: Grmi, Vekoslav

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-142734

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-142734
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Friedenskonferenz, als deren Delegierter ich an der Konferenz
teilnahm. Auch eine Frau aus der japanischen Stadt Hiroshima war
anwesend. Sie konnte nicht mehr gehen, man trug sie in den Saal, wo die
700 Teilnehmer der Konferenz tagten. Sie ist seit 33 Jahren krank, ein
Opfer der Atombombe, die damals von den Amerikanern über
Hiroshima abgeworfen wurde. In ergreifenden Worten rief sie auf zur
allgemeinen und vollständigen Abrüstung in der Welt: «Ich habe die
Hölle gesehen, und darum bitte ich, schreit «nein» zu aller Rüstung!
Ich bin eine Hibakusha.» So nennt man in Japan die Opfer der
Atombombe. 37 000 Hibakushas zählt man dort heute noch. Sie sind ein
erschreckendes Zeichen dafür, wie dem Himmelreich in unseren Tagen
Gewalt angetan wurde. Die beiden Atombomben von Hiroshima und
Nagasaki, mit denen innert drei Tagen über 300 000 Kinder, Frauen
und Männer ermordet wurden, sind das perfideste Beispiel von
Mißachtung der Liebe zum Nächsten, die Jesus gelehrt hat. Und mit der
Neutronenbombe, nach der einige rufen, droht eine Neuauflage dieser
furchtbaren Waffe.

Darum sind wir als Jünger Jesu aufgerufen, an die leidenden Brüder

und Schwestern, die Verachteten und Ausgebeuteten aus allen Ländern

und Religionen zu denken. Jesus steht auch heute auf ihrer Seite.
Wer das weiß, muß trotz aller Verwirrung in der Welt nicht verzweifeln

und verzagen. Wenn Jesu Stimme endlich gehört wird, ist die
Menschheit nicht verloren. Was der Mann aus Nazareth einst lehrte,
weist auf die große Hoffnung.
(Predigt vom 5. März 1978 in der Markus-Kirche, Zürich-Seebach)

VEKOSLAV GRMIC

Berufung der slowenischen Kirche
zur prophetischen Sendung

in sozialistischer Gesellschaftsordnung

Einleitung
Am Anfang muß man hervorheben, daß die Hauptaufgabe der Kirche
immer war, ist und sein wird, die Botschaft Christi gegenwärtig zu
setzen. Mit anderen Worten gesagt, das Ziel dieser Sendung ist das
wirksame Gegenwärtigsetzen vom einst Ausgesagten und Geschehenen
in der Situation des Angerufenen. Das Ziel der kirchlichen Sendung ist
aber auch, die Zukunft, welche Christus vorausgesagt hat, vorwegzu-

167



nehmen und die Welt in diese Richtung zu begleiten. Die kirchliche
Sendung muß also immer prophetisch sein.

«Der Prophet ist das Salz, das zwar brennt, aber Heilung bringt.
Er ist der Mensch, der ständig die Wasser unserer Existenz in Wallung
bringt, damit wir nicht verfaulen.»l

Es ist darum selbstverständlich, daß die Propheten immer
notwendig sind. J. Arias sagt: «Die Welt kann sie einfach nicht entbehren.
Und die Kirche erst recht nicht. Im Gegenteil, das Konzil sagt uns,
daß jeder Getaufte die Pflicht hat, Prophet zu sein vor der Welt. »2

Darum hat auch Christus gesprochen: «Jerusalem! Jerusalem! Du
tötest die Propheten und steinigst die, die zu dir gesandt sind
Seht euer Haus wird euch verödet überlassen werden» (Mt. 23, 37-38).

Die Kirche wird ohne Propheten bald eine Kirche der Pharisäer,
des Großinquisitors. Aus dem Evangelium macht sie dann Ideologie,
aus der Bewegung starre Institution, aus den Aposteln Beamte der
Institution, aus den freien Kindern Gottes Knechte.

Es hat wohl immer eine Angst vor den Propheten gegeben. Und
«die Angst hat uns eher dazu veranlaßt, die falschen Propheten zu
entlarven, als die wahren zu entdecken» .3

Woher kommt diese Angst? Es ist bestimmt die Trägheit unseres
Geistes daran schuld. Manchmal tragen aber auch die Selbstzufriedenheit,

die Abwesenheit des Willens zur Umkehr und der Bereitschaft

zur Entsagung, die Sünde überhaupt Schuld daran. «Jedes Wort,
jede Tat, jedes prophetische Ereignis wird immer ein Schlag sein gegen
die Rückständigen, gegen die Schlafmützen, die Bürokraten, die
Diplomaten, gegen die Mächtigen aller Art.»4 Kurz und gut, die Angst
vor den Propheten kommt von dem mangelhaften Glauben und der
ungenügenden Hoffnung, kommt vom Ungehorsam dem Geiste Christi
gegenüber.

Wenn es aber so ist, dann ersieht man, wie wichtig die Frage nach
dem Prophetismus in der Kirche ist. Und diese Frage wollen auch wir
behandeln.

Begriff des Prophetischen
Das Prophetische an der kirchlichen Sendung von heute unterscheidet
sich vom Prophetischen an der Sendung der Propheten zur Zeit des
Alten und Neuen Testaments. Denn es kann keine Propheten mehr
geben, «die der Ort eines grundsätzlich neuen Einbruchs Gottes in die
greifbare Geschichte der Menschheit wären, eines Einbruchs, der das
bisherige freie Handeln Gottes grundsätzlich überbieten oder
umbestimmen würde».5

Trotzdem kann man auch heute vom Prophetischen an der
Sendung der Kirche sprechen.

Auch heute gilt, was Christus den Aposteln gesagt hat: «Noch

168



vieles habe ich euch zu sagen; aber ihr könnt es jetzt noch nicht tragen.
Wenn er aber kommt, der Geist der Wahrheit, wird er euch zur vollen
Wahrheit führen. Denn er wird nicht von sich aus reden, sondern er
wird reden, was er hört, und das Zukünftige wird er euch verkünden»
(Joh. 16, 12-13). Der auf diese Weise versprochene teilige Geist wirkt
auch heute in der Kirche, und deswegen kann es auch heute in ihr
Propheten geben.

Besonders muß man dabei die Zeichen der Zeit in Betracht ziehen.
Die Pastoralkonstitution «Ueber die Kirche in der Welt von heute»
sagt: «Zur Erfüllung dieses ihres Auftrages obliegt der Kirche allzeit
die Pflicht, nach den Zeichen der Zeit zu forschen und sie im Licht des

Evangeliums zu deuten. So kann sie dann in einer jeweils einer
Generation angemessenen Weise auf die bleibenden Fragen des Menschen
nach dem Sinn des gegenwärtigen und des zukünftigen Lebens und nach
dem Verhältnis beider zueinander Antwort geben» (Nr. 4, 1). Durch die
Zeichen der Zeit spricht nämlich verschiedenartig auch der heilige Geist
und fordert die Kirche auf, in einer angemessenen Weise die frohe und
erlösende Botschaft zu verkünden. Und gerade das ist das Prophetische
an ihrer Verkündigung in jeder Zeit.

Jedoch nicht nur das ist das Prophetische. Denn es geht nicht
bloß um die Anpassung, sondern auch um die Kritik, was die
Verhältnisse und die Gesinnung der Menschen, ihre persönlichen und
kollektiven Urteile und Wünsche, ihre Art und Weise, die Dinge und die
Menschen zu sehen und mit ihnen umzugehen, betrifft. Es geht also
um den Ruf zur Umkehr, der dem einzelnen Menschen, der Kirche
und der Welt, in der Kirche tätig ist, gilt. Das ist ein besonders wichtiges

Moment der prophetischen Sendung der Kirche, denn der Ruf
zur Umkehr gehört zum Prophetischen in besonderer Weise.

Endlich gehört zu einer solchen Sendung noch eine Orientierung
in die Zukunft, denn die Propheten waren immer auch Seher. K. Rahner

sagt dazu: «Aber auf das, was man voraussehen kann, sollte
man sich doch rechtzeitig vorbereiten und nicht einfach weitermachen
wie bisher und abwarten wie eine Maus, die, von der Schlange der
Zukunft hypnotisiert, gar nichts zu ihrer Rettung tut.»6 Das Prophetische

ist überhaupt eng mit der Hoffnung verbunden und von ihr
bestimmt. Es gibt kein Prophetentum ohne Hoffnung.

Wir können die prophetische Sendung der Kirche auch im Rahmen
der dialogischen Sendung betrachten; denn alles, was wir gesagt
haben, gehört zu den Forderungen des Dialogs, der eigentlichen Sprache
der heutigen pluralistischen Welt, der Sprache auch der Kirche in der
Weït von heute.

Nach dieser kurzen Begriffsbestimmung können wir uns nun
unserem Thema widmen.

169



Sozialistische Gesellschaftsordnung in christlicher Sicht

Wenn man heute das Wort «sozialistische Gesellschaftsordnung» hört,
dann denken manche an etwas, was sehr wenig mit einem echten
Sozialismus zu tun hat. Daß man dabei an eine mehr oder weniger
geglückte institutionelle Form des Sozialismus denkt, das kann wohl
niemanden stören. Aber meistens verbinden diejenigen, die dem
Sozialismus mißtrauisch gegenüberstehen, diese Bewegung einfach mit den
negativsten Formen ihrer Institutionalisierung. Und so ist es
selbstverständlich, daß sie nichts Gutes am Sozialismus finden. Man muß zwar
oft ziemlich viel Mut aufbringen, um die Dinge richtig sehen zu können,
denn manche Mißbräuche hindern uns nicht wenig daran. Trotzdem
darf man sich nicht irreführen lassen.

L. Ragaz sagt in diesem Zusammenhang: «Der Sozialismus ist
eine Erhebung der Seele, des Geistes, des Menschen. Man dürfte sogar
noch weiter gehen und sagen: er ist, ohne es meistens zu wissen, eine
Erhebung Gottes gegen eine entfremdete Welt. Das scheint mir, von
der Höhe aus betrachtet, sein letzter Sinn zu sein.»7

Man könnte auch sagen, daß der Sozialismus säkularisiertes
Christentum sei. S. N. Bulgakov schreibt deswegen: «Das Christentum hat
also nicht nur keine Gründe, den Sozialismus zu fürchten, sondern es

gibt auch gute Gründe, ihn als wohltätige gesellschaftliche Reform
aufzufassen, die auf den Kampf gegen das gesellschaftliche Böse
ausgerichtet ist, soweit diese Mittel nicht von roher Gewalt begleitet werden
und einer gesunden Absicht entsprechen. »8 Und in der Apostelgeschichte
steht geschrieben: «Die Menge der Gläubiggewordenen war ein Herz
und eine Seele. Und kein einziger sagte, daß etwas von seinem Besitz
sein eigen sei, sondern sie hatten alles gemeinsam... Auch gab es
keinen Bedürftigen unter ihnen» (4, 32-34). Was ist das anderes als ein
idealer Sozialismus?

Zum Sozialismus gehört Vergesellschaftung der Produktionsmittel,
dies aber nicht als Selbstzweck, sondern als Bedingung dafür daß

alle Menschen gemeinsam Herr im Hause zu sein vermögen. Es ist
nämlich falsch, wenn man nur dafür kämpft, daß Menschen Subjekte
bleiben, und dies meistens nur einige wenige, nichts aber dafür tut,
daß Menschen — aus Elend und Unterdrückung — Subjekte werden
können. Die Forderungen der christlichen Liebe sind nicht so einfach,
wie man oft denkt, und die Lösung der Probleme, die sich daraus
ergeben, ist meistens schwer ersichtlich. Jedenfalls kann man sagen, daß
der Unterschied zwischen Sozialismus und Christentum nicht in ihrer
Zielsetzung, welche fast identisch ist, sondern höchstens in der Art und
Weise, wie dieses Ziel erreicht wird, besteht. Während nämlich das
Christentum dieses Ziel durch die Predigt der christlichen Nächsten-

170



liebe zu erreichen sucht, versucht der Sozialismus an dasselbe Ziel auf
dem Wege der Gerechtigkeit und des Kampfes zu gelangen, weil er
sieht, daß die Nächstenliebe, wie man sie gewöhnlich auffaßt, nicht
ausreicht.

Die «kommunistischen Katholiken» gehen aber in ihrer Annäherung

an den marxistischen Sozialismus noch weiter. So sagen sie: «Um
wirksam zu werden, muß die Liebe sich konkretisieren im Kampf der
Unterdrückten. Der Sozialismus ist der einzig mögliche Ort für den
Aufbau gerechter und freierer Beziehungen unter den Menschen. Daher
ist es nicht nur gerechtfertigt, sondern zutiefst dem christlichen Glauben
entsprechend, sich für den Sozialismus zu entscheiden.»9

Auch die Theorie des Klassenkampfes muß von der christlichen
und kirchlichen Seite her neu durchdacht werden. Denn die Dinge sind
diesbezüglich nicht so klar, wie manche sie sich vorstellen. M. Garcia-
Gómez sagt: «Möglicherweise ist dabei die Verurteilung des Klassenkampfes

ein Punkt in der Soziallehre der Kirche, der theologisch neu
durchdacht werden muß. Doch scheint uns, als sei diese Verurteilung
im Grunde gar nicht so radikal, wie es einige fromme und etwas
gefärbte Formulierungen vermuten lassen. Die Möglichkeit jedoch, daß
ein Klassenkampf von christlicher Seite akzeptiert wird, kann niemals
gleichbedeutend sein mit einer bedingungslosen und unkritischen
Anerkennung jedes beliebigen Kampfes.»10

Die Kirche erkennt in Wirklichkeit schon eine Zeitlang die
Existenz von sozialen Klassen und Klassenkämpfen an. Und ebenso wird
auch der Kampf der Arbeiterklasse um ihre Lebensbedürfnisse, ihr
Recht und ihre menschliche Würde gutgeheißen und die Solidarität
mit den unterdrückten Klassen ausgedrückt. Immer aber wird vor
systematischem Klassenhaß und unversöhnlicher Feindseligkeit gewarnt.
Die Frage freilich bleibt offen, ob solche Auffassungen nicht meistens
nur Theorie bleiben, die von der Praxis oft ganz geleugnet wird.

Jedenfalls hat oft die unterjochte Klasse keinen anderen Weg zur
Befreiung als den langen beschwerlichen Marsch zum Gemeineigentum
an den Produktionsmitteln. Dieses ist die Hauptgrundlage für das
gewaltige geschichtliche Projekt der völligen Umformung der jetzigen
Gesellschaft in eine neue. Dadurch soll es möglich werden, die objektiven

Bedingungen zu schaffen, damit die Unterjochten ihre ausgebeutete
Menschenwürde wieder erlangen und den Gegensatz zwischen den
Klassen überwinden.

Das Evangelium ruft alle Christen und Menschen guten Willens
zum Einsatz für ein prophetisches Streben auf. Die christliche Hoffnung,
die für eine neue, mit sich selbst versöhnte und mit dem Weltall
verbrüderte Menschheit ersprießt, erlaubt uns nicht, untätig zu bleiben
und passiv die Stunde der Erneuerung aller Dinge, die endgültige Be-

171



freiung aus der Gefangenschaft und die Teilnahme an der herrlichen
Freiheit der Kinder Gottes zu erwarten.11

Im ähnlichen Sinne äußert sich die Pastoralkonstitution «Ueber
die Kirche in der Welt von heute»: «Zwar werden wir gemahnt, daß
es dem Menschen nichts nützt, wenn er die ganze Welt gewinnt, sich
selbst jedoch ins Verderben bringt; dennoch darf die Erwartung der
neuen Erde die Sorge für die Gestaltung dieser Erde nicht abschwächen,

auf der uns der wachsende Leib der neuen Menschenfamilie eine
umrißhafte Vorstellung von der künftigen Welt geben kann, sondern
muß sie im Gegenteil ermutigen» (Nr. 39, 2).

Den Sozialismus kann man also auch eine säkularisierte
Eschatologie nennen. Der deutsche marxistische Philosoph E. Bloch hat
besonders dieses Moment am Sozialismus hervorgehoben und allseitig
durchdacht. Er hat darin auch die engste Verbindung zwischen
Sozialismus und Christentum gesehen; daraus entspringt nämlich ihre
revolutionäre Kraft.

Doch ist der Sozialismus nicht nur eine sozial-ökonomische
Bewegung, sondern auch eine Weltanschauung, eine Philosophie, die
«dialektischer Materialismus» heißt. Und daraus ergeben sich die
größten Schwierigkeiten, wenn man an die Beziehungen zwischen
Sozialismus und Christentum denkt.

Um diesbezügliche Schwierigkeiten zu überwinden, muß man zuerst
eine Unterscheidung zwischen dem historischen Materialismus, den
manche Christen für annehmbar halten, und der philosophischen
Weltanschauung des dialektischen Materialismus vornehmen. Dann
muß man aber auch vom metaphysischen Materialismus sagen, daß
er eine notwendige Folge des Idealismus und eines falschen
Spiritualismus war und ist. L. Ragaz sagt: «Es gibt auch sonst noch einen
falschen Idealismus oder Spiritualismus, eine falsche Art, die Welt zu
idealisieren und das Recht des Geistes zu vertreten. Sie ist wieder
besonders in einem Christentum zu Hause, das über der Verherrlichung
des inneren Lebens die geistlose Brutalität der Verhältnisse, über dem
Hinweis auf den Himmel die Forderung der Erde, über dem Dienst
Gottes den Dienst des Menschen vergisst, aber auch in einem
Optimismus und Patriotismus der besitzenden und herrschenden Klassen,
denen es ein Bedürfnis ist, in geistlichen oder weltlichen Sonntagsstunden

schwungvolle Ideale zu verkündigen, um sie in der folgenden
Stunde zu verraten, die gerne die Welt idealisieren, damit es niemand
einfalle, sie zu ändern, weil sie ihnen selber ja recht ist. Diesem ganzen
falsch-geistlichen und falsch-geistigen Wesen, dieser ganzen idealistischen

Lüge tritt wieder der sozialistische Materialismus gegenüber, und
wieder hat er ihr gegenüber Recht.»l2

Besonders auffallend ist jedoch der Gegensatz, in den der So-

172



zialismus zur Religion geraten ist. Aber auch diese tragische
Grundtatsache kann man so erklären, daß in unserem abendländischen
Kulturkreis alle vorwärtsdrängenden Bewegungen, die auf politische,
soziale und kulturelle Weltveränderung, auf Freiheit, Gleichheit, Brüderlichkeit

abzielten, alles Ringen um Recht, Wahrheit, Demokratie,
bessere Gemeinschaft sich gegen das offizielle Christentum wenden
mußten, weil dieses, im großen und ganzen gesehen, sich zuerst gegen
sie — obwohl christliche Ideale — gewendet hatte.

Das ist wirklich eine Tragik, und aus ihr geht auch ein tragischer
Riß in unserer Geschichte hervor. L. Ragaz sagt wiederum: «Die Tragik
unserer geschichtlichen Entwicklung besteht darin, daß in ihr zwei
Linien auseinanderlaufen: die Linie derer, die an Gott glauben, aber
nicht an sein Reich auf Erden, und die Linie derer, die an das Reich
Gottes auf Erden glauben, aber nicht an Gott.»i3

Es mußte sich der Sozialismus gegen die Religion als «Opium
für das Volk» wenden, weil sie solche Ansichten vertrat und sich gegen
eigene Ideale stellte. Es mußte zu einem Bruch zwischen Sozialismus
und Christentum kommen. Es mußte daraus eine Atheismus um des
Menschen und seiner Befreiung willen im Sozialismus hervorgehen.

Prophetische Sendung der slowenischen Kirche
in sozialistischer Gesellschaftsordnung

Für die sozialistische Gesellschaftsordnung in Slowenien ist ihre
Selbstverwaltungsform von Bedeutung. Das heißt, daß in dieser
sozialistischen Gesellschaftsordnung auf besondere Weise die Rolle der
unmittelbaren Gütererzeuger hervorgehoben wird. Ebenso wird das
Recht des einzelnen Menschen der Gemeinschaft gegenüber ins
Gleichgewicht gebracht; der einzelne Mensch ist für alles, was in der Gemeinschaft

geschieht und getan wird, mitverantwortlich, er soll wirklich als
Person in der Gemeinschaft leben und wirken. Auf allen Gebieten
des gesellschaftlichen Lebens soll das demokratische Prinzip maßgebend
sein.

Man kann wohl sagen, daß dieser Sozialismus eine humanistische
und demokratische Prägung aufweist.

Eine solche Prägung zeigt sich auch, was die Beziehung dieses
Sozialismus zur Religion betrifft, obwohl diese Beziehung auf dem
Prinzip der Trennung von Kirche und Staat beruht und die kommunistische

Partei als Partei sich zum Atheismus bekennt.
Im großen und ganzen sieht aber der Sozialismus in Slowenien

so aus wie jede Form des marxistischen Sozialismus und wie wir ihn
im vorhergehenden Kapitel dieses Vortrags gezeichnet haben.

Im Rahmen dessen, was bis jetzt gesagt worden ist, können wir

173



nun auf zwei Fragen Antwort zu geben versuchen. Die erste Frage
wäre, wie die prophetische Sendung der slowenischen Kirche
aussehen sollte. Die zweite aber lautete, wie die Lage diesbezüglich in
Wirklichkeit aussieht.

1. Wir haben schon unterstrichen, daß man dabei auf zwei Dinge
achten muß, und zwar auf Anpassung und auf kritische Funktion.
Diese zwei Momente müssen in der Beziehung der Kirche zur Welt
überhaupt bestimmend sein, also auch in ihrer Beziehung zur
sozialistischen Gesellschaftsordnung. Es geht um ein ernstes Zeichen der
Zeit.

Man könnte zuerst die prophetische Sendung der slowenischen
Kirche in sozialistischer Gesellschaftsordnung als «schöpferisch-kritische»

Eschatologie bezeichnen.14 Das heißt, die Kirche müßte sich
mit dieser Form der politischen, sozialen und technischen Utopie
auseinandersetzen, sie müßte die sozialistische Mitwelt mit christlicher
Hoffnung befruchten und die sozialistische Hoffnung in christliche
integrieren, sie müßte aber auch alle Verschließungen und Verabsolutierungen

kritisch beleuchten und relativieren.
Die slowenische Kirche müßte weiter die christlichen Ideale im

Sozialismus hervorheben und sich für ihre Verwirklichung einsetzen.
Sie müßte besonders darauf achten, daß die Religion kein Opium für
das Volk bedeuten könnte. I. Ellacuria sagt: «Das Christentum muß
sich nicht nur als Gabe Gottes, sondern auch als Umgestaltung des
Menschen in der Geschichte verwirklichen Es gibt kein Christentum

ohne kämpferischen Einsatz für die Gerechtigkeit. Die politischen
Bewegungen, die das Anstreben und die Verwirklichung der Gerechtigkeit

zum Grundprinzip haben, stellen das Christentum vor die
unausweichliche Frage, ob sie nicht, vor allem unter bestimmten geschichtlichen

Umständen, die richtige Vermittlung sind, damit der Glaube
Gerechtigkeit schafft und die Gerechtigkeit dem Glauben sich aufschließ.»i5

Die Kirche in Slowenien müßte sich überall um die Befreiung des
Menschen von allen Entfremdungen Hand in Hand mit dem
Sozialismus bemühen. Sie müßte immer als Kämpferin für die Freiheit

eintreten. Dabei sollten für sie ihre transzendentale, in absolute
Zukunft gerichtete Orientierung und das Kreuzesmysterium maßgebend
sein.

Die slowenische Kirche sollte sich dessen bewußt werden, daß eine
Anzahl kirchlicher Formulierungen einschließlich einiger Inhalte ihrer
traditionellen Soziallehre einer Entideologisierung bedürfen und daß
bestimmte Aspekte der evangelischen Botschaft nicht deutlich genug
ausgesprochen sind.

Als ihre Richtungweisung und Praxis müßte die slowenische
Kirche weiterhin das Wort Gottes betrachten, das es kritisch zu

174



formulieren, aber auch entschieden einzusetzen gilt, um alles, was den
Menschen betrifft, kritisch zu hinterfragen und ihm zu helfen, daß er
die Gegebenheiten seiner menschlichen Situation bewältigt.

Alles, was die marxistische Weltanschauung betrifft, sollte die
Kirche neu durchdenken, auch die Religionskritik, den Materialismus

und den Klassenkampf, um eine richtige Stellung diesen Ansichten

gegenüber einnehmen zu können. Auch die marxistischen Begriffe
sollte sie nach Möglichkeit in die Verkündigungssprache und Theologie
aufnehmen. Das «Dekret über die Erziehung zum Priestertum» des
Zweiten Vatikanischen Konzils sagt in diesem Zusammenhang: «Es sollen

aber auch die philosophischen Forschungen der neueren Zeit
berücksichtigt werden, zumal jene, die beim eigenen Volk bedeutenderen
Einfluß ausüben» (Nr. 5).

Endlich sollte die slowenische Kirche auch ihre Strukturen neu
durchdenken und sie den Strukturen der weltlichen Ordnung soweit
wie möglich anpassen. Die Kirche soll nicht unnötigerweise als ein
Fremdkörper gelten.

Es ist selbstverständlich, daß dabei eine Zusammenarbeit aller Christen

im Sinne eines echten Oekumenismus unentbehrlich ist.
2. Und wie schaut die Sendung der slowenischen Kirche wirklich

aus? Man muß sagen, daß sich die slowenische Kirche bemüht, ihre
Sendung auf verschiedene Weise auch prophetisch zu gestalten, besonders

wenn man die Bewegungen innerhalb einiger Gruppen in Betracht
zieht. Aber auch sonst fehlt es nicht ganz am Bemühen um «aggiornamento»

in der slowenischen Kirche, obwohl dieses Streben nicht genug
Mut und Wagnis enthält.

Ebenso muß man jedoch zugeben, daß die slowenische Kirche noch
immer schwer am Integralismus leidet. Sie ist zu sehr auf das
Vergangene gerichtet und zeigt zu wenig Bereitschaft, sich nach der
Gegenwart und der Zukunft zu orientieren. Darum nimmt sie im großen
und ganzen zwar den Sozialismus als Tatsache an, tut aber zu wenig
im Dienste ihrer schöpferisch-eschatologischen Sendung und Anwesenheit

in der sozialistischen Gesellschaftsordnung.
Es fehlt an einer der sozialistischen Gesellschaftsordnung

entsprechenden Theologie, obwohl es einige Ansätze dazu gibt.
Es fehlt auch an der Bereitschaft, den Strukturwandel der Kirche zu

wagen, damit die Kirche im Sinne der Schau von K. Rahner eine offene,
ökumenische, von der Basis her gestaltete, demokratisierte, gesellschaftskritische

Kirche werden könnte.16
Die Laien sind noch immer zu sehr zurückgedrängt, ihr Recht

zum Apostolat kann sich noch immer nicht in genügender Weise durchsetzen.

Dasselbe kann man von der Anwesenheit der Kritik in der Kirche

175



behaupten. Vor der Kritik haben besonders die Verantwortlichen bzw.
die Verantwortlichsten für die Kirche eine folgenschwere Angst und
Abscheu.

Man richtet sich überhaupt zu wenig nach dem Evangelium und
zu sehr nach einer geschichtlich bedingten Vorstellung von der Kirche
und von der evangelischen Lehre. Ueberall gibt es zu viel Geschichte
und Tradition und zugleich zu wenig Hoffnung und Mut für das
Neue. Manchmal sind wir mehr Totengräber als Propheten.

Zusammenfassung

Wir haben gesehen, daß der Sozialismus ein Zeichen der Zeit von heute
ist, das uns als Christen und als Kirche aufruft, eine entsprechende
Antwort zu geben.

Auf dieses Zeichen zu antworten oder nicht zu antworten ist ein
Prüfstein für die Kirche, ob in ihr noch eine prophetische Kraft wirksam

ist oder nicht. Das gilt umso mehr, als es der Kirche wie auch dem
Sozialismus um einen neuen Menschen, eine neue Menschheit, eine neue
Welt geht. Und auch sonst sind ihre Zielsetzungen in mancher Hinsicht
ähnlich.

Die Kirche, welche in einer Welt mit sozialistischer Gesellschaftsordnung

lebt und wirkt, ist auf besondere Weise zu dieser Sendung
berufen. Das muß auch die slowenische Kirche einsehen.

Wir haben aber leider feststellen müssen, daß die slowenische
Kirche bis jetzt keine genügende Antwort auf das erwähnte Zeichen der
Zeit gegeben hat. Und daraus kann man jetzt schließen, daß in ihr keine
entsprechende prophetische Kraft wirksam ist. Deswegen ist die
slowenische Kirche dringend zur Besinnung aufgerufen. Das heißt, daß sie
sich ernsthaft die Frage stellen soll, wo der Grund für eine solche
Haltung liegt. Sie soll dann umkehren und prophetischen Geist wirken

lassen. Das gehört zu ihrer Identität und Relevanz zugleich.

1. J. Arias, Gesten der Hoffnung, Graz-Wien-Köln (Styria) 1976, 174
2. A. a. O. 176.
3. A. a. O. 176.
4. A. a. O. 178.
5. K. Rahner, Priesterliche Existenz, in: Schriften zur Theologie III,

Einsiedeln-Zürich-Köln (Benziger) 1961, 298.
6. K. Rahner, Strukturwandel der Kirche als Aufgabe und Chance, Freiburg

(Herder) 1972, 51.
7. L. Ragaz, Von Christus zu Marx — von Marx zu Christus, Hamburg (Furche)

1972, 13.
8. S. N. Bulgakov, Sozialismus im Christentum?, Göttingen (Vandenhoeck)

1977, 46-47.

176



9. G. Ruggieri, Christen und Soziaiismus in Italien: Semantisch-theologische
Ueberlegung, in: Concilium 13 (1977), 274.

10. M. Garcia-Gómez, Katholische Soziallehre und Klassenkampf, in:
Concilium 13 (1977), 299.

11. Vgl I. Lesbaupin, Der Episkopat Lateinameri kas und der Sozialismus, in:
Concilium 13 (1977), 337.

12. L. Ragaz, a. a. O. 19-20.
13. A.a.O. 16.
14. Vgl. J. B. Metz, Zur Theologie der Welt, Mainz (Grünewald) 1968, 84.
15. I. Ellacuria, Die Funktion der Wirtschaftstheorien in der Diskussion über

die Beziehung zwischen Christentum und Sozialismus, in: Concilium 13
(1977), 340.

16. Vgl. K. Rahmer, Strukturwandel der Kirche als Aufgabe und Chance,
100-141.

ALBERT BÖHLER

Henry Dunant
gelobt als «Genie der Menschlichkeit»

verkannt und verschwiegen als
radikaler Friedenskämpfer*

Zur Wiederkehr des 150. Geburtstages von H. Dunant (8. Mai 1978)
gab es viele Feiern, Artikel, Sendungen, Ansprachen. Da war vor allem
vom «Visionär» und vom «Idealisten» die Rede. Schmuck über dem
Grab und dem Werk eines Mannes, den man lange Perioden seines
Lebens in Quarantäne gehalten hatte und dessen eigentliche Ziele und
wesentliches Wollen man bis heute verschämt oder unverschämt
verschweigt. Ausschaltung im Wesentlichen, Verstoßung wegen seiner
unbequemen Menschlichkeit und Verschweigung wegen seiner Vision des
Friedens, der Wahrheit und Gerechtigkeit, das sind die Hintergründe
dieser Lebensbahn.

Er selbst hat seinen Anteil daran. Denn zum Teil wurde dieses
Leben auch verdüstert durch das Scheitern der eigenen wirtschaftlichen
Spekulationen (Gründer- und Kolonialistenunternehmungen!) in
Algerien. Diesem Gewinn- und Machtspiel war der naive Dunant nicht
gewachsen. Er hatte Redlichkeit und Rechtlichkeit erwartet und mußte

Im folgenden beziehe ich mich auf die aufschlußreiche Biographie von
Roland Krug von Nidda über Henry Dunant, Rainer Wunderlich
Verlag, Tübingen 1959.

177


	Berufung der slowenischen Kirche zur prophetischen Sendung in sozialistischer Gesellschaftsordnung : Einleitung ; Begriff des Prophetischen ; Sozialistische Gesellschaftsordnung in christlicher Sicht ; Prophetische Sendung der slowenischen Kirche in sozialistischer Gesellschaftsordnung ; Zusammenfassung

