
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 72 (1978)

Heft: 6

Artikel: Vom Kampf um das Reich der Gerechtigkeit

Autor: Hellstern, Heinrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-142733

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-142733
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


HEINRICH HELLSTERN

Vom Kampf
um das Reich der Gerechtigkeit

«Seit den Tagen, da Johannes der Täufer wirkte, bis heute hat das
himmlische Reich die Feindschaft derer zu leiden, die im Lande die
Macht haben, weltlich oder geistlich, und bis heute stellen sich ihm
Feinde in den Weg.» (Mt. 11, 12, Text nach «Womit wir leben
können» von Jörg Zink)

Wenn Jesus vom «Himmelreich» sprach, meinte er das Leben, zu
dem er den Menschen, allen Menschen, Zutritt verschaffen wollte.
«Himmelreich» heißt: ein Leben in Frieden und Gerechtigkeit, wo alle
Menschen genug zu essen, Schutz vor Kälte und Unwetter haben, Hilfe
gegen Krankheit und Möglichkeiten zur Entwicklung ihres Wissens
bekommen, kurz gesagt: ein Leben ohne Angst, ein Leben echter Menschlichkeit

und Mit-Menschlichkeit. Als Jesus einst gefragt wurde, wo
und wann das Himmelreich komme, antwortete er: «Das Himmelreich
ist mitten unter euch.» Das heißt: Hier auf unserer Erde soll Himmelreich

werden.
Solches Himmelreich haben die ersten Christen erlebt. Die Umwelt

sagte von ihnen: «Seht, wie sie einander lieben.» Erst als die Christen
nicht mehr in erster Linie danach strebten, in dieser Welt im Sinn und
Geist von Jesus zu leben, sahen sie das Himmelreich nur noch in einem
fernen Jenseits. Dazu ist es leider schon im Laufe der ersten Jahrhunderte

gekommen. Wohl hat es zu allen Zeiten immer Menschen
gegeben, die im Sinn und Geiste Jesu das Himmelreich erstrebten und
erlebten. Aber diesem Himmelreich erwuchs nun eben mit der Zeit aus
dem Kreise derer, die in dieser Welt Macht hatten, Feindschaft und
Opposition.

Bereits ums Jahr 170 klagt ein führender Christ namens Tertullian

in der damals wichtigen Christengemeinde Karthago, dem heutigen

Tunis: «Die erste Liebe ist erkaltet.» In einer Predigt führt er aus:
«Jesus hat die Verachtung des Reichtums gelehrt. Aber heute legen
viele auf den Besitz des Reichtums großen Wert.» Und ums Jahr 360
sagt der führende Mann der Christengemeinde von Konstantinopel,
heute Istanbul, Johannes Chrysostomus (Chrysostomus heißt
«Goldmund»): «Ich muß immer wieder hören, der und der besitzt sehr viele
Grundstücke, er ist reich.» In einem Brief stellt Chrysostomus fest:
«Die Geldliebe hat alles durcheinander gebracht, site hat alle Verhältnisse

vergiftet, alles muß hinter dem Geld verschwinden.»

161



Solche Worte aus dem Mund eines Kirchenmannes wurden schon
damals nicht gern gehört. Chrysostomus, Vater der Armen genannt,
ist zweimal aus seiner Gemeinde verbannt worden. Die Armen hatten
eben nicht die Macht in der Gemeinde. Auf dem Weg in die zweite
Verbannung ist Chrysostomus gestorben.

Noch von einem dritten Lehrer der Kirche, namens Cyprian, auch
er aus der nordafrikanischen Gemeinde Karthago, wird berichtet, daß
er unter den Verhältnissen in seiner Gemeinde schwer gelitten habe. Er
hatte die große «Sünde» begangen, das in der Christengemeinde
aufkommende Erbrecht zu kritisieren. «Ueberweise deine Schätze, die
du für Nachkommen aufbewahrt hast, Gott.» Solche Worte von der
Kanzel haben gerade die Besitzenden nicht hören wollen. Mit dem
Vererben ihres Reichtums in der eigenen Familie bauten sie deren
Macht aus. Darin aber sah Cyprian eine Bedrohung der christlichen
Bruderschaft.

Diese drei Beispiele zeigen, wie das Himmelreich in jenen
Jahrhunderten unter der Feindschaft derer zu leiden hatte, die im Lande die
Macht besaßen. Ein dänischer Christ, Sören Kirkegaard, hat viele
Jahrhunderte später in großer Traurigkeit festgestellt: «Das Christentum
ist gar nicht mehr da. Es wurde gleich bei seinem Eintritt in die Welt
wieder abgeschafft.»

Macht und Geld ist auch in den sogenannten christlichen Ländern
immer wichtiger geworden. Der Grundbesitz der Kirche ist ständig
gewachsen. In Rom und Konstantinopel entstanden die zwei wichtigsten
Machtzentren jener Zeit. Der römische Bischof hat als Papst über die
Christen in der westlichen Welt regiert, und der Patriarch von
Konstantinopel wurde der mächtige Führer der östlichen Christenheit.
Zwischen beiden kam es zu einer immer größeren Spannung, die im
Jahre 1054 zu einer der folgenschwersten Spaltungen der Christenheit
führte. Im Westen regierte die Römisch-Katholische Kirche und im
Osten die Griechisch-Orthodoxe Kirche. Aus der Kirchengemeinschaft
mit dem Patriarchen von Konstaninopel haben sich im Laufe der Zeit
weitere orthodoxe Kirchen gelöst, so die Bulgarisch-Orthodoxe, die
Russisch-Orthodoxe und die Rumänisch-Orthodoxe Kirche.

In diesen wohletablierten Kirchen, in denen weltüche und kirchliche

Macht eng verbunden waren und die in prächtigen Domen
wunderschöne Gottesdienste organisierten (die bestimmt für viele Menschen
eine Stärkung im Glauben bedeuteten, das soll nicht bestritten werden),
gab es immer wieder Christen, die den Widerspruch zwischen dieser
kirchlichen Welt und dem, was Jesus einst als Himmelreich gemeint
hatte, spürten. Es ist eine bittere historische Tatsache, daß in der christlichen

Welt echte Verbundenheit mit dem Sinn und Geist von Jesus
und ein von Geld- und Machtdenken beherrschtes Kirchentum eng

162



nebeneinander bestanden. Aus dem Kreis der Bekenner Jesu seien
hier drei Persönlichkeiten erwähnt: In der oberitalienischen Stadt Brescia

lebte ums Jahr 1100 der hochbegabte Abt Arnold unter den dortigen

Augustiner-Chorherren. Ihm wurde klar, daß die kirchliche Umwelt
seiner Zeit nicht dem Willen Jesu entsprach. Von ihm ist folgendes
Wort überliefert: «Solange die Priester ihren Reichtum verteidigen, wird
der Krieg in der Welt nicht aufhören.» Arnold, der den Beinamen
«von Brescia» bekam, wurde wegen seiner Haltung zum Papst nach
Rom zitiert. Er versuchte, dem heiligen Vater seine kritische Einstellung

zu erklären. Aber das konnte nicht verhindern, daß der Papst ihn
seines Priesteramtes enthob und ihm bei den schwersten Kirchenstrafen

gebot, ewiges Stillschweigen zu bewahren und seine Gedanken nie
mehr zu äußern. Gleichzeitig wurde er aus seiner Heimat verbannt.

Arnold von Brescia begab sich dann zuerst nach Frankreich
und nachher nach Zürich. Man weiß, daß er in Zürich, entgegen dem
päpstlichen Verbot, Vorträge gehalten hat. Das führte dazu, daß er
auch in Zürich nicht bleiben konnte. Er ging dann zuerst nach Böhmen
und nachher zurück in seine Heimat Italien. In Rom herrschte eben eine
große politische Unruhe, vieUeicht vergleichbar mit der heutigen Unruhe
in der italienischen Hauptstadt. Arnold von Brescia wurde bald der
Führer dieser Unruhe. Er berief sich auf Jesus, der einst mit der Peitsche
die Geldmenschen aus dem Tempel verjagte. Der Papst erklärte ihn
darauf in aller Oeffentlichkeit zum Ketzer. Damit war Arnold von Brescia

vogelfrei, jedermann konnte ihn gefangennehmen, und er ist dann
auch im Jahr 1155 als Ketzer gehenkt und darauf, damit er ja nicht
etwa von den Toten auferstehen könnte, noch verbrannt worden, und
seine Asche wurde in den Tiber gestreut.

Das zweite Beispiel eines Menschen, der um des Himmelreiches
willen arm wurde, war Petrus Waldus, ein reicher Kaufmann in
Lyon. Er gelangte, nachdem er die Evangelien aufmerksam gelesen
hatte, zur Ueberzeugung, daß die Entwicklung in der Christenheit nicht
nach dem Willen Jesu geschehen war. Er empfand den schweren Zwiespalt

zwischen Gott und Mammon. Eines Tages trennte er sich von
seinem Hab und Gut, indem er es den Armen gab. Mit seinen Freunden

und Sinnesgenossen entstand in Lyon die «Bruderschaft derArmen».
Petrus Waldus wurde im Jahr 1179 auch zum Papst nach Rom
zitiert. Dieser verbot ihm ebenfalls mit Androhung der schwersten Strafen,

weiterhin seine Gedanken zu äußern und zu predigen. Aber Petrus
Waldus erinnerte sich an das Wort, daß man «Gott mehr gehorchen muß
als den Menschen». Für ihn war der Papst ein Mensch, und so gab er
die für jene Zeit ketzerische Losung aus: «Hört nicht mehr auf Rom!»
Seine Stimme verhallte nicht überall im Leeren. Da und dort
sammelte sich einfaches Volk zu kleinen Gemeinden. Aber der Papst rief

163



im Jahr 1208 zu einem formellen Kreuzzug gegen die «Waldenser»
genannten Gemeinden auf. Diese mußten sich in den damals noch
unwegsamen Tälern im norditalienischen Piémont verbergen. Sie haben
um des Himmelreichs willen gelitten, aber ihre Ueberzeugung nicht
verleugnet. Aus ihnen ist die heutige Waldenserkirche in Italien und
an andern Orten entstanden.

Tullio Vinay, der Leiter der Waldensergemeinde in der sizilianischen

Stadt Riesi, schreibt in seinem Neujahrsbrief im Januar 1978: «Es
ist der Augenblick gekommen, die junge Generation aufzurufen. Die
Zeiten sind düster, und der Moment, in dem alle aus dem Glauben
kommenden Kräfte engagiert werden müssen, rückt immer näher. Die Aelteren

fühlen das Schwinden ihrer Kräfte, auch gegen ihren Willen. Sie
möchten den Kampf nicht aufgeben, sondern gleich stark engagiert
bleiben; aber ihre physischen Kräfte entsprechen nicht mehr dem, was
erfordert wird, und gegen ihren Willen können sie nicht all das tun, was
nötig ist.» Pfarrer Vinay ist heute, mit Unterstützung der italienischen
Kommunisten, Mitglied des Senats in Rom. Es haben sich einige daran
gestoßen, daß Vinay diese Wahlunterstützung nicht abgelehnt hat.
Warum stoßen wir uns aber an der Unterstützung der Kirchen durch die
Geldmächte unserer Zeit nicht?

Erst im Jahre 1848 haben die Waldenser in Italien Religionsfreiheit
bekommen.
Ein drittes Beispiel eines Christen, der um des Himmelreiches

willen von denen, die in seinem Lande die Macht hatten, Leiden
erfuhr, begegnet uns in Johannes Hus, geboren im Jahre 1371. Er war
Pfarrer an der Bethlehems-Kirche in Prag und erregte mit seinen
Predigten bald die Aufmerksamkeit seiner Umwelt. Hus geißelte das
Machtdenken der Kirche seiner Zeit und die weltliche Herrschaft der
Geistlichen. «Die Päpste sind Henker und treue Christen nennen sie
Ketzer und verbrennen sie», sagte Hus in einer Predigt. Die Opposition
der Mächtigen seiner Zeit trieb ihn ins Exil. Er hoffte, beim weltlichen
Herrn, dem Kaiser, Schutz und Verständnis zu finden. Darum ging
er nach Konstanz, wo damals ein Konzil tagte. Aber die weltliche
Macht hatte kein Verständnis für den Prediger Jesu. Am 6. Juli 1415
wurde er als Ketzer in Konstanz verbrannt und seine Asche in den
Rhein geworfen. Der Widerhall in seiner böhmischen Heimat war stark,
viele bekannten sich zu Hus.

Im 16. Jahrhundert kam es zu dem unter dem Namen Reformation
bekannten Zusammenstoß zwischen Männern, denen die Entwicklung
der offiziellen Kirche ein Greuel war, und der alten, mächtigen Rö-
misch-Katholischen Kirche.

In Deutschland war es Martin Luther, der einst aus Angst vor der
Hölle ins Kloster gegangen war, aber dann aus Gehorsam zu Jesus der

164



offiziellen Kirche durch seinen Thesenanschlag an der Kirche zu
Wittenberg den Kampf ansagte. Ein Zug von Freiheit ging damals durch
das Europa, in dem die Kirche alle Lebensbereiche der Menschen
beherrschen wollte.

Leider schreckte dann Luther aber doch davor zurück, zu einer
völligen Aenderung der gesellschaftlichen Verhältnisse in Europa
aufzurufen. Als die Bauern unter ihrem Führer Thomas Müntzer verlangten,

von den schweren Lasten und Steuern befreit zu werden, die ihnen
die Großgrundbesitzer und Fürsten auferlegten, wagte Luther nicht, auf
ihre Seite zu treten. Er hatte Angst, es mit den Fürsten, die ihn bei
manchen Reformen unterstützt hatten, zu verderben. Darum opponierte
er nicht, als Müntzer bei Frankenhausen gefangengenommen, gefoltert

und 35jährig im Jahre 1525 hingerichtet wurde. Noch auf dem
Schafott ermahnte Müntzer die Fürsten, mit den armen Leuten nicht
so hart zu sein.

Leider haben auch die beiden andern großen Reformatoren, neben
ihren bleibenden Verdiensten um eine Erneuerung der Kirche, manches
versäumt, was damals im Sinn und Geiste Jesu hätte getan werden
müssen. Zwingli hat die führenden Männer der Täuferbewegung, den
Patriziersohn Konrad Grebel und den Bauernführer Felix Manz nach
anfänglicher Unterstützung fallenlassen. Er ließ sie in den Jahren 1526
und 1527 nach einer schrecklichen Gefangenschaft im Wellenberg,
dem Seufzerturm Zürichs, in der Limmat ertränken. Und in Genf hat
Johannes Calvin den spanischen Christen Michael Stervet am 27.
Oktober 1553 im Alter von 42 Jahren verbrennen lassen, weil Servet den
Standpunkt vertreten hatte, daß Calvins Reformation nicht weit genug
ging. Er wollte, daß die Christen zum Urchristentum zurückkehrten,
und kritisierte vor allem den herrschenden Dogmenglauben, insbesondere

die Lehre von der Trinität, in der er einen Widerspruch zu der
Botschaft von dem einen Gott sah.

Leider sind die aus der Reformation entstandenen lutherischen
und reformierten Kirchen sehr oft nicht Stätten brüderlicher Gemeinschaft

für alle Menschen geworden. Von neuem griff der
Machtgedanke um sich und tat der Brüderlichkeit Gewalt an. Auch dafür
seien zwei Beispiele erwähnt: Der Liederdichter Paul Gerhard, dem
wir die schönsten Lieder im Gesangbuch verdanken, wollte sich der
Intoleranz einer neuentstandenen lutherischen Kirche nicht beugen. Er
wurde 1676 von seinem Amt als Pfarrer in Berlin abgesetzt und starb in
großer Traurigkeit in der Verbannung. — In der Bewegung des
sogenannten Pietismus entstand eine neue Gegenbewegung gegen diese
herrschenden Kirchen. Der aus feudaler Familie stammende Graf Nikolaus
Zinzendorf war einer ihrer bekanntesten Vertreter. Am Hof des Königs
von Dänemark lernte er schwarze Sklaven aus Westindien kennen. Da-

165



mais ging Zinzendorf etwas von unserer Verantwortung für das auf,
was wir heute Dritte Welt nennen. Er besuchte dann selber Westindien,
und auf seine Anregung entstand eine Verbindung mit den schwarzen
Brüdern. Aber auch Zinzendorf mußte erfahren, daß das Himmelreich
von denen, die die Macht im Lande haben, zu leiden hat. Er wurde
1738 aus seiner Heimat Sachsen, vor allem auf Betreiben kirchlicher
Kreise, verbannt. Seiner Tätigkeit ist das Entstehen einer lebendigen
Bruderschaft zu verdanken, deren Zentrum heute noch in Herrnhut
liegt, einer Gemeinde, die jetzt zum Gebiet der DDR gehört. Die
Brüder-Unität hat bis heute etwas von den einfachen Zügen urchristlicher

Gemeinden bewahrt.
«Von den Tagen Johannes des Täufers an bis jetzt leidet das

Himmelreich Gewalt», hat Jesus gesagt. Wo leidet das Himmelreich
heute Gewalt? Ist es nicht auch heute so wie in den Tagen des

Chrysostomus, der klagte: «Die Geldüebe hat alles durcheinander
gebracht, alle Verhältnisse vergiftet, alles muß verschwinden hinter dem
Geld.» Ein Teil der Menschheit ist heute wohlhabend und kann sich
vieles leisten. Und die Gebiete, in denen dieser Wohlstand herrscht, sind
weitgehend identisch mit den Gebieten, in denen christliche Kirchen
stehen. Wir wissen alle, daß daneben ein Teil der Menscheit heute in
bitterster Armut lebt. Ein Viertel der Menschheit, rund eine Milliarde
Menschen, leiden Hunger. Manche bemühen sich, zwischen den
Reichen und den Armen einen Ausgleich zu schaffen. Aber die Reichen,
zu denen auch wir gehören, möchten auf nichts verzichten. Jesus steht
jedoch auf der Seite der Armen. Die Ordnungen, die heute in der Welt
gelten, führen dazu, daß dem Himmelreich Gewalt angetan wird. Wer
sich nicht voll und ganz für Frieden und Gerechtigkeit für alle
Menschen, auch im Süden Afrikas und in Lateinamerika und überall auf der
Welt, einsetzt, der tut dem Himmelreich Gewalt an.

Nun, liebe Gemeinde, ich bin überzeugt, daß jetzt viele das hören
und dabei denken: «Ich will doch dem Himmelreich nicht Gewalt
antun. Ich möchte doch ein rechter Christ sein!»

Wer jetzt so denkt, der darf nun aber nicht weiterhin unbekümmert
alles hinnehmen, was um ihn geschieht, was er in der Zeitung liest, in
Radio und Fernsehen hört und sieht. Er muß merken, daß da vieles
nicht dem entspricht, was Jesus wollte. Wir müssen alles, was um uns
geschieht, ohne jedes Vorurteil prüfen und lernen, da und dort «nein»
zu sagen, auch in kleinen Dingen. Es soll uns nicht beirren, wenn andere
uns auslachen. Je mehr Menschen beginnen, anders zu denken und
anders zu leben, um so mehr besteht Hoffnung, daß sich die Welt im
Sinne Jesu ändert.

Kürzlich tagte in Genf eine internationale Abrüstungskonferenz
der Nichtregierungsorganisationen. Dazu gehört auch die Christliche

166



Friedenskonferenz, als deren Delegierter ich an der Konferenz
teilnahm. Auch eine Frau aus der japanischen Stadt Hiroshima war
anwesend. Sie konnte nicht mehr gehen, man trug sie in den Saal, wo die
700 Teilnehmer der Konferenz tagten. Sie ist seit 33 Jahren krank, ein
Opfer der Atombombe, die damals von den Amerikanern über
Hiroshima abgeworfen wurde. In ergreifenden Worten rief sie auf zur
allgemeinen und vollständigen Abrüstung in der Welt: «Ich habe die
Hölle gesehen, und darum bitte ich, schreit «nein» zu aller Rüstung!
Ich bin eine Hibakusha.» So nennt man in Japan die Opfer der
Atombombe. 37 000 Hibakushas zählt man dort heute noch. Sie sind ein
erschreckendes Zeichen dafür, wie dem Himmelreich in unseren Tagen
Gewalt angetan wurde. Die beiden Atombomben von Hiroshima und
Nagasaki, mit denen innert drei Tagen über 300 000 Kinder, Frauen
und Männer ermordet wurden, sind das perfideste Beispiel von
Mißachtung der Liebe zum Nächsten, die Jesus gelehrt hat. Und mit der
Neutronenbombe, nach der einige rufen, droht eine Neuauflage dieser
furchtbaren Waffe.

Darum sind wir als Jünger Jesu aufgerufen, an die leidenden Brüder

und Schwestern, die Verachteten und Ausgebeuteten aus allen Ländern

und Religionen zu denken. Jesus steht auch heute auf ihrer Seite.
Wer das weiß, muß trotz aller Verwirrung in der Welt nicht verzweifeln

und verzagen. Wenn Jesu Stimme endlich gehört wird, ist die
Menschheit nicht verloren. Was der Mann aus Nazareth einst lehrte,
weist auf die große Hoffnung.
(Predigt vom 5. März 1978 in der Markus-Kirche, Zürich-Seebach)

VEKOSLAV GRMIC

Berufung der slowenischen Kirche
zur prophetischen Sendung

in sozialistischer Gesellschaftsordnung

Einleitung
Am Anfang muß man hervorheben, daß die Hauptaufgabe der Kirche
immer war, ist und sein wird, die Botschaft Christi gegenwärtig zu
setzen. Mit anderen Worten gesagt, das Ziel dieser Sendung ist das
wirksame Gegenwärtigsetzen vom einst Ausgesagten und Geschehenen
in der Situation des Angerufenen. Das Ziel der kirchlichen Sendung ist
aber auch, die Zukunft, welche Christus vorausgesagt hat, vorwegzu-

167


	Vom Kampf um das Reich der Gerechtigkeit

