
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 72 (1978)

Heft: 5

Artikel: Das politische Engagement der christlichen Kirchen. 0., Einführung ; 1.,
Keine Kirche ohne Politik ; 2., Die Politik der Kirche ; 3., Kein
Gottesreich ohne Sozialismus

Autor: Spieler, Willy

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-142732

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-142732
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ten mit an den «grundlegenden Voraussetzungen für den allmählichen
Uebergang zum Kommunismus».

Warum sollte ich das eigentlich nicht im Namen und im Auftrag
Jesu tun?

Sicher, der Auftrag der Kirche wird mir dazu fehlen. Aber ich
glaube ja nicht mehr an die Kirche, sondern nach wie vor an Jesus —
den Christus Gottes.

Aber das sollte wohl einzig und allein meine Sache sein! Ganz
subjektiv meine Sache! Oder?

WILLY SPIELER

Das politische Engagement der

christlichen Kirchen
O. Einführung

Die Frage, die mir gestellt ist, lautet, ob die Kirche sich nicht nur sozial,
sondern auch politisch engagieren soll.

In der Tat wird das soziale Engagement der Kirche kaum
bestritten. Nach einer Meinungsumfrage, die 1971 im «Strukturmodell
für die katholische Kirche im Kanton Zürich» veröffentlicht wurde,
bezeichneten 86 Prozent der Befragten die kirchliche Caritas als dringend
bis sehr dringend. Für ein Engagement der Kirche in Politik und Presse
votierten dagegen nur 26 Prozent. Diese Ergebnisse werden durch eine
Reihe von weiteren Umfragen im In- und Ausland bestätigt. Die
herrschende Meinung geht offensichtlich dahin, daß die Kirche sich
zwar sozial, nicht aber auch politisch engagieren soll.

Entgegen dieser herrschenden Meinung, die einmal mehr die
Meinung der Herrschenden, ihr Interesse am Status quo, widerspiegeln
dürfte, soll der erste Teil meines Referats die These begründen, daß
Kirche immer politisch ist, und zwar selbst dann, wenn sie nur sozial
sein will. In einem zweiten Teil möchte ich aufzeigen, daß sich die
Kirche auch tatsächlich politisch versteht, und daß vor allem die
katholische Amtskirche eine recht progressive Soziallehre entwickelt hat,
die sie allerdings durch ihre konservative Praxis immer wieder
desavouiert. In einem abschließenden dritten Teil werde ich darlegen, wie
ich mir das politische Engagement einer christlichen Kirche vorstelle.

1. Keine Kirche ohne Politik

Wenn mehr als 90 Prozent der Bevölkerung unseres Landes sich zu
einer Kirche bekennen, so ist diese Zahl bereits ein Politikum. Sie macht

151



die Kirche zu einem Machtfaktor, der politisch auch dann ins Gewicht
fallen würde, wenn die Kirche sich gar nicht politisch verstehen wollte.
Die folgenden Beispiele aus verschiedenen Bereichen kirchlicher Tätigkeit

mögen dartun, wie sehr die Kirche dazu «verurteilt» ist, politische
Kirche zu sein.

1.1. Caritas

Als erstes Beispiel möchte ich den Bereich der kirchlichen Caritas
heranziehen. Kirche nämlich, die nur sozial sein wollte, müßte eine
Politik des Bestehenden betreiben, die letztlich unsozial wäre. Mit gutem
Grund umfaßt der Begriff der kirchlichen «Sozial lehre» nicht nur
die Ethik der zwischenmenschlichen Beziehungen, sondern auch die
Ethik der Institutionen, nicht nur Gesinnungsreform, sondern auch
Zuständereform. Aehnlich hat das Zweite Vatikanische Konzil den
Begriff der «Caritas» um denjenigen der «Caritas politica» (Gaudium
et Spes, Nr. 75. 6) erweitert. Echte Nächstenliebe kann und darf nicht
ohne «Liebe durch Strukturen» auskommen.

So ist etwa der soziale Einsatz für die Strafgefangenen gewiß eine
große Sache, aber er bleibt nur eine halbe Sache, wenn nichts getan
wird, um die hohe Rückfallquote unter den Delinquenten zu vermindern.

Humanität im Strafvollzug gibt es nicht ohne Humanisierung des
Strafvollzugs, wie auch das neulich erschienene Werkheft der

Fachgruppe« Gefangenenhilfe» der Caritas Schweiz zu verstehen gibt.
Ebenso ist der soziale Einsatz für die Fremdarbeiter eine große

Sache, aber er bleibt nur eine halbe Sache, wenn nichts getan wird, um
den Status des Fremdarbeiters, insbesondere des Saisonniers
grundlegend, zum Beispiel im Sinne der «Mitenand-Initiative» zu verbessern.

Noch wichtiger wäre freilich die Verwirklichung des von der
Enzyklika «Pacem in Terris» hervorgehobenen Prinzips, «daß, soweit
möglich, das Kapital die Arbeit suche, nicht aber die Arbeit das Kapital»

(Nr. 102).
Eine große Sache ist sodann der soziale Einsatz für die

Entwicklungsländer, aber er bleibt wiederum nur eine halbe Sache, wenn nichts
getan wird, um zugleich die Ursachen der Unterentwicklung zu
bekämpfen. Ich denke dabei vor allem an die noch immer fehlende
Bereitschaft unseres Landes, der Dritten Welt die Rohstoffe besser zu
bezahlen, den eigenen Markt auch ihren Fertigprodukten zu öffnen und
ihr nicht mehr länger unter dem Schutz des Bankgeheimnisses Fluchtkapital

zu entziehen. «Die Notwendigkeit radikaler Aenderungen in
den Entwicklungsländern, in den Industriestaaten und in der
internationalen Wirtschaft zu leugnen», wäre, wie der Oekumenische Rat
der Kirchen schon vor zehn Jahren in Uppsala feststellte, eine Häresie.

152



1.2. Stellungnahmen

Daß sich die Kirchen in der Schweiz ihrer politischen Funktion
bewußt sind, geht aus den Erklärungen hervor, die sie insbesondere zu
Volksabstimmungen veröffentlichen. Im Falle der Fristenlösungs-Ini-
tiative hat die katholische Kirche sogar eine unmißverständliche Nein-
Parole herausgegeben. In gesellschaftspolitischen Fragen scheint ihr
dagegen der Mut zu ähnlicher Entschiedenheit eher abzugehen. Nur
gerade bei den Ueberfremdungs-Initiativen haben die Bischöfe — wie
alle etablierten Institutionen unseres Landes — eine klare Haltung
eingenommen. Die Mitbestimmungs-Initiative wurde von ihnen zwar
sehr wohlwollend beurteilt, die Begründung der Ja-Parole überließen
sie jedoch lieber ihrer Kommission «Justitia et Pax». Zur Zivildienst-
Initiative durfte lediglich das Sekretariat der Bischofskonferenz
Stellung nehmen, ohne freilich für eine Parole zu werben oder auch nur
Kriterien zu entwickeln, die ein Ja oder Nein wenigstens nahegelegt
hätten. Zur Notwendigkeit einer neuen Eigentumsordnung an Grund
und Boden war von der katholischen Kirche — im Gegensatz zum
Institut für Sozialethik des Schweizerischen Evangelischen Kirchenbundes

— bislang nichts zu vernehmen.
Die Beispiele zeigen gerade auch in ihrem Gefälle an institutioneller

Verbindlichkeit, daß die Kirche überaus nuancenreich Politik zu
machen versteht. Selbst dort, wo sie keine Stellung bezieht, wie bei der
Abstimmung über das Raumplanungsgesetz, ist ihr Verzicht auf Politik

nicht ohne politische Konsequenzen. Ob sie es nun will oder
nicht, relativiert sie durch ihr Schweigen die sozialethische Bedeutung
einer Abstimmungsvorlage und macht damit all jenen ein gutes Gewissen,

die sich allein von materiellen Interessen leiten lassen.
Daraus kann freilich das Dilemma entstehen, daß die Kirche einerseits

noch mehr sprechen sollte, daß sich aber anderseits die kirchlichen
Stellungnahmen umso mehr verbrauchen, je mehr sie sich häufen. Eine
Kirche, die nichts sagt, sankioniert durch ihr Schweigen das, was ist.
Eine Kirche, die zuviel redet, entwertet ihr politisches Mandat bis zu
dem Punkt, wo sie ebensowenig bewegt, wie wenn sie schweigen würde.

1.3. Repräsentation
Eine Institution von der Größenordnung unserer Kirchen hat ferner
eine Reihe von Repräsentationsaufgaben wahrzunehmen, die alles
andere als unpolitisch sind.

1973 lehnte zum Beispiel Bischof Mamie die Teilnahme am
offiziellen Tag des Comptoir Suisse in Lausanne ab, weil das damals noch
faschistische Portugal als Ehrengast eingeladen war. Prompt wurde er
in der NZZ vom 10. September 1973 «als Stütze der Aufrührer» getadelt.

153



Hätte er sich dagegen anders verhalten, wäre ihm der umgekehrte
Vorwurf einer «Stütze der Reaktion» sicher gewesen. Sein Verhalten mußte
so oder anders zum Politikum werden. Er hatte gar nicht die Wahl,
unpolitisch zu sein.

Aehnlich erging es ein Jahr zuvor Papst Paul VI., als er die
Vertreter von Befreiungsbewegungen aus den afrikanischen Kolonien
Portugals empfing. Sein Verhalten erschien als Affront gegenüber dem
portugiesischen Regime. Er hatte jedoch nur die Wahl, entweder die
Kolonialmacht oder deren Gegner zu brüskieren. Für Neutralität blieb
kein Platz.

Verschlossen zeigte sich der Papst dagegen, als 1972 die Herren
Strauß und Barzel im Vatikan vergeblich antichambrierten, um ein
Wort gegen die Ostpolitik der Regierung Brandt-Scheel zu ergattern.
Diese Weigerung war ebenso politisch, wie es eine Konzession gegenüber

den beiden Unions-Politikern gewesen wäre.
Mehr Genugtuung widerfuhr Strauß, als ihm Kardinal Döpfner in

einer Botschaft an die CSU-Landesversammlung von 1965 dankte «für
den Mut, aus christlichem Geist zu gestalten, was notwendig ist». Eine
analoge Signalwirkung hatte in den USA das Schlußgebet, das Kardinal
Kroll von Philadelphia 1972 am Parteitag der Republikaner sprach.
Mit dieser Geste unterstützte er den eben nominierten
Präsidentschaftskandidaten Richard Nixon, der sich der katholischen Kirche
durch seine Ablehnung des legalen Schwangerschaftsabbruchs und
ein Projekt für die Subventionierung von Privatschulen bestens
empfohlen hatte.

Wäre diese Unterstützung für Strauß und Nixon ausgeblieben,
so hätte sich die Kirche deswegen noch lange nicht unpolitisch verhalten.

Auch Kardinal Spellman wäre ein politischer Kirchenführer
geblieben, wenn er 1966 keine Frontweihnacht in Vietnam zelebriert
und Amerika nicht als «Samariter der Nationen» gepriesen, ja auf den
«Sieg» seiner Truppen eingeschworen hätte.

1.4. Finanzen
Nicht zu unterschätzen ist ferner die politische Konsequenz kirchlicher
Kapitalanlagen. So hat 1973 der damalige Benediktinerabt Franzoni

der italienischen Kirche vorgeworfen, sie stelle sich «ganz klar als
eine der kapitalistischen Kräfte dar, die sich in kapitalistischer Weise

direkt in der Grundstück- und Bauspekulation» engagiere. Sie verfüge
über 51 Millionen Quadratmeter Grundbesitz allein in Rom und
Umgebung. Franzoni erhielt die Zustimmung des Turiner Kardinals
Pellegrino, der in seiner Kirchenzeitung schrieb: «Die Verflechtung mit
politischer und wirtschaftlicher Macht hindert die Kirche oft daran, mit
der erforderlichen Offenheit zu reden.»

154



Ein anderes Beispiel kommt wieder aus den USA, wo 1972 der
Nationale Kirchenrat einen Bericht publizierte, in dem zehn
protestantischen Kirchen eine Aktienbeteiligung von über 200 Millionen
Dollar an 29 Rüstungsunternehmungen nachgewiesen wurde. Der
Bericht stellt darüber hinaus fest, diese Beteiligung verleihe der
Waffenproduktion eine Legitimität, die umso seltsamer anmute, als einige der
betroffenen Kirchen zu den entschiedensten Gegnern des Vietnamkrieges

zählten.
Politisch ist aber nicht nur die Frage, ob Kirchengelder in

Waffenfabriken oder im sozialen Wohnungsbau investiert werden, sondern
auch die Frage, wem die Kirche ihr Geld zuwendet. Ich erinnere an die
Flut von Tinte, die darüber vergossen wurde, daß die Aktion «Brot für
Brüder» 10 000 Franken für ein Flugblatt zugunsten der Waffenaus-
fuhrverbots-Initiative verwendet hat, ganz zu schweigen von den 200 000
Dollar, die der Oekumenische Rat der Kirchen für sein Antirassismus-
Programm einsetzte.

1.5. Kult
Vielleicht aber prägt uns die Kirche politisch gerade dort am meisten,
wo sie sich am wenigsten politisch darstellt, nämlich in ihren sonntäglichen

Riten, Gesängen und Predigten. Tatsache ist, daß sich der
durchschnittliche Kirchgänger in seinem politischen Verhalten von
jenen unterscheidet, die der Kirche fernbleiben. Eine Untersuchung des
Kanadischen Instituts für Friedensforschung ist zu dem beunruhigenden

Ergebnis gekommen, daß kirchenhörige Gläubige die größte
Bereitschaft zur Anwendung von Gewalt oder zu kriegerischen
Auseinandersetzungen zeigen. Aus ähnlichen Studien in den USA geht hervor,

daß die Neigung, in einem Krieg Atomwaffen einzusetzen, umso
größer wird, je regelmäßiger die Befragten die sonntäglichen Gottesdienste

besuchen.
Ansgar Friemelt und Fritz Oser führen in ihrem Buch «Den Frieden

lernen» diese Aggressivität auf eine Verkündigung zurück, die
scheinbar unpolitisch die Kirchgänger zum unkritischen Gehorsam
gegenüber jedwelcher etablierten Autorität anhält und das falsche
Bewußtsein verbreitet, daß jedes Unrecht zu bestrafen sei.

Ideologiekritisch und sozialpsychologisch zu durchleuchten wäre
endlich auch einmal das Liedgut, das in unseren Gottesdiensten noch
verwendet wird. «Uns Sündern hier auf Erden, in Aengsten, Kreuz und
Not», wie der Refrain eines Gesangs zur katholischen Meßfeier heißt,
muß der Kult zum Opium werden, insbesondere dann, wenn er sich als
die einzige Form der Erlösung darstellt. Ein Kult aber, der letztlich
doch nicht halten kann, was er verspricht, frustriert die Menschen und
schafft damit eine weitere Ursache von Aggressionen.

155



Auch das konservative Wählerverhalten der meisten Kirchgänger
braucht durchaus nicht immer auf eine offen politische Propaganda der
Kirchenleitungen zurückzuführen sein. Wer am Sonntag Marienlieder
singt, in denen er die Welt nur als «Jammertal» oder als «Tränental»
erfahren kann, wird am Werktag kaum bereit sein, diese Welt nicht
mehr zu beklagen, sondern zu verändern.

2. Die Politik der Kirche

Wie schon aus den bisherigen Beispielen hervorgeht, ist das, was die
Kirche lehrt, oft fortschrittlicher als das, was sie tut. Wir wollen diesen
Gegensatz genauer analysieren und nach seinen Ursachen fragen.

2.1. Fortschrittliche Soziallehre

Was die katholische Weltkirche zur Stellung der Arbeit, zur
Weltwirtschaft und zur militärischen Landesverteidigung sagt, mag verdeutlichen,

wo die kirchliche Soziallehre heute steht.
Bereits 1931 hat die Enzyklika «Quadragesimo Anno» die

kapitalistische Klassengesellschaft verurteilt als eine «soziale Oberherrschaft,

die sich das Eigentum wider alles Recht angeeignet und
angemaßt» (Nr. 114) habe. Das Zweite Vatikanische Konzil geht noch einen
Schritt weiter, indem es die Arbeit zum fundamentalen Ordnungsprinzip

der Wirtschaft erklärt, denn «die menschliche Arbeit» habe «den
Vorrang vor allen anderen Faktoren des wirtschaftlichen Lebens». Diese
und damit auch das Eigentum seien «nur werkzeuglicher Art»
(Gaudium et Spes, Nr. 67.1). Die Kapitalherrschaft müßte demnach
abgelöst werden durch Formen der Arbeiterselbstverwaltung.

Eine neue Weltwirtschaftsordnung fordert sodann «Populorum
Progressio», da der «freie Wettbewerb» zwischen wirtschaftlich
ungleichen Nationen «nur zu oft zu einer Wirtschaftsdiktatur» (Nr. 59),
ja zum «Imperialismus des internationalen Finanzkapitals» (Nr. 26)
führe.

Kaum Beachtung hat sodann die Relativierung der militärischen
Landesverteidigung durch die Römische Bischofssynode von 1971
gefunden. In ihrem Dokument «De justitia in mundo» werden nämlich
nicht nur «alle Staaten» aufgefordert, sie «sollten die Wehrdienstverweigerung

aus Gewissensgründen anerkennen», sondern «überdies
sollte die Strategie der Gewaltlosigkeit gefördert werden» (Nr. 64.2).
Es muß daher klar gesagt werden: Wer sich in der Schweiz für Abrüstung

und Umstellung von der militärischen auf die soziale Verteidigung

einsetzt, entspricht dem Willen der Kirche weit besser, als der
gängige, mit christlichen Vokabeln verbrämte Militarismus in
unserem Land.

156



2.2. Konservative Praxis

Wer nun aber die Kirche beim Wort nimmt und sich für eine sozialistische

Gesellschaft, eine neue Weltwirtschaftsordnung und eine
Entmilitarisierung der Mentalitäten und Strukturen einsetzt, der muß
sich nicht nur in der bürgerlichen Gesellschaft, sondern leider auch in
der Kirche auf Repressionen gefaßt machen, die bis zur politischen
Entlassung reichen können. Tonangebend sind hier nicht die Worte der
Weltkirche, sondern die Interessen eines bürgerlichen Milieus, die
Gustav Heinemann einmal auf die Kurzformel brachte: «Viel verdienen —
Soldaten, die es verteidigen — und Kirchen, die beides segnen.»

Nachdem die Schweizer Bischöfe ihre Sympathie für die
Mitbestimmungsinitiative bekundet hatten, wurden sie einem derartigen
Druck ausgesetzt, daß zwei von ihnen es für nötig hielten, sich für diese
Erklärung bei prominenten CVP-Politikern zu entschuldigen. An einer
Tagung vom 11./12. September 1976 in Bad Schönbrunn hat Nationalrat

Arnold Koller denn auch die Vermutung geäußert, daß «die Mehrheit

der CVP-Parlamentarier aufgrund der in der Mitbestimmungsfrage
gemachten Erfahrungen dazu neigt, das politische Mandat der Kirche,
wenn nicht ganz zu verneinen, so doch möglichst einzuschränken». Die
Linie dieser Mehrheit hat sich leider auch in den kürzlich publizierten
Thesen des sogenannten «Gesprächskreises Kirche—Wirtschaft» voll
und ganz durchgesetzt.

Durchgesetzt hat sich ebenfalls die Opposition gegen die prophetische

Stimme Dom Helder Câmaras, der auf «Wunsch» des Vatikans
keine internationalen Reisen mehr unternehmen darf. Kein katholischer
Christ hat wie Dom Helder sich für eine neue Weltwirtschaftsordnung
eingesetzt. Die Kirche, die ihn heute im Such läßt, womöglich den
Mordplänen der brasilianischen Geheimdienste schutzlos preisgibt,
desavouiert durch diese Politik sich selbst, ihre eigene Lehre vom
Vorrang des Menschen gegenüber dem Profit.

Kaum hatte ferner das Schweizer Fernsehen die Falschmeldung
verbreitet, die «Synode 72» befürworte die Abschaffung der Armee, ging
ein Proteststurm durch die «christlichen» Gazetten, der nicht einmal
dann berechtigt gewesen wäre, wenn die Synode tatsächlich so

entschieden hätte. Nicht genug damit, daß die Armee tabu ist, soll auch
noch die christliche Rechtfertigung der Armee tabu bleiben. Der
Beschluß der Römischen Bischofssynode wird gar nicht erst zur
Kenntnis genommen. Einmal mehr verdrängt das Bürgertum die
Gewaltlosigkeit der Sache Christi, um dafür mit dem Namen Christi seine
eigene Sache zu vertreten, wenn's sein muß mit Gewalt.

157



2.3. Einseitige Verkündigung

Daß diese konservative Praxis überhaupt möglich ist, geht auf eine
kirchliche Verkündigung zurück, die ähnlich wie das zitierte Liedgut
unserer sonntäglichen Gottesdienste die Welt «im Argen» beläßt. Das
Reich Gottes, das schließlich «nicht von dieser Welt» (Joh. 18, 36) ist,
erwartet uns danach erst im Jenseits. Soweit es ins Diesseits hineinragt,
wird es privatisiert. Das Reich Gottes ist ja nur «inwendig in euch», wie
die — falsche — Uebersetzung von Luk. 17, 21 lautet. Damit ist es auch
schon entpolitisiert. Nicht auf die Strukturen kommt es an, sondern auf
die Gesinnung des Einzelnen. Wir sind nun einmal alle Sünder und
werden allein durch unseren Glauben, nicht aber durch unsere Politik
gerechtfertigt.

3. Kein Gottesreich ohne Sozialismus

Die Kirche wäre demgegenüber schon genug politisch, wenn sie wenigstens

die Botschaft vom Reich Gottes unverfälscht und unverkürzt
verkündigen würde.

Das Reich Gottes ist zwar nicht von dieser Welt, aber es soll in
diese Welt kommen. Verheißen ist uns nicht nur ein neuer Himmel,
sondern auch eine neue Erde. Leonhard Ragaz hat unermüdlich
betont, daß wir Christen nicht beten: «Nimm uns auf in Dein Reich»,
sondern: «Dein Reich komme.»

Wie das Wort «Reich» andeutet, ist das Reich Gottes eine
öffentliche, eine politische Sache. Zahlreich sind die politischen Symbole,
mit denen es beschrieben wird. Die Schrift spricht vom «neuen Jerusalem»,

vom «Zelt Gottes unter den Menschen» (Of. 21, 2-3), von einer
«neuen Erde, in der Gerechtigkeit wohnt» (2. Petr. 3, 13), wo «kein
Leid noch Geschrei noch Schmerz sein wird» (Of. 21, 4) und wo die
«Schwerter zu Pflugscharen» (Micha 4, 3) umgeschmiedet werden.

Auch die Lehre von der Erbsünde dürfte nicht länger mehr zur
Rechtfertigung des Bestehenden mißbraucht werden. «Als wir Sünder
ware n», sagt Paulus (Rom. 5, 8) im Vertrauen auf die Erlösung durch
Jesus Christus. Diese Erlösung aber gibt es nicht nur von der individuellen

Schuld, sondern auch von der kollektiven Sünde, die sich in den
Strukturen unserer Gesellschaft niederschlägt und diese recht eigentlich
zu sündhaften Strukturen macht.

Kirche, die sich dem Reich Gottes öffnet, ist daher immer schon
eine politische, ja sogar sozialistische Kirche. Wie Ragaz zu sagen
pflegte, darf es nicht mehr länger so sein, daß die Christen den neuen
Himmel verkündigen und darob die neue Erde vergessen, während die
Sozialisten die neue Erde verkündigen und darob den neuen Himmel
vergessen. Es wäre in der Tat die Aufgabe der Kirche, beides zusam-

158



menzuführen, Reichgottes-Hoffnung und sozialistische Politik. In dem
Maße, wie ihr diese Synthese gelingen würde, käme die Kirche auch als

Kultgemeinschaft wieder zu sich selbst. Denn: «Liebe will ich, nicht
Schlachtopfer.» (Hosea 6,6)

Hinweise auf Bücher
SHINGO SHIBATA: Alice Herz — Als Denkerin und Friedenskämpferin — Dialog

und gemeinsames Handeln von Christen und Sozialisten. Verlag B. R.

Grüner, Amsterdam. 178 Seiten.

Unser Freund Prof. Shingo Shibata (Tokio/Hiroshima) hat Alice Herz, die
in den Jahren 1935 bis zu ihrem Tode 1965 eine hingebungsvolle, den zentralen
Kämpfen unserer Zeit verpflichtete Mitarbeiterin der «Neuen Wege» war, ein
ergreifendes Denkmal gesetzt.
Alice Herz kommt im Buch mit ihren mannigfaltigen Beiträgen für die «Neuen
Wege» selbst zu Wort. Diesen Aufsätzen ist nichts von der gezielten
Auseinandersetzung und Aktualität verloren gegangen. Sie waren und bleiben ein
lebendiges Zeugnis, Ausdruck eines energischen geistigen Ringens mit Gegnern

und Freunden, immer neue Versuche, wesentliche Zeitfragen in ihren
geschichtlichen und aktuellen Zusammenhängen zu verstehen und zur Tiefe
ihrer Problematik Stellung zu beziehen.

Dabei war ihr Einsatz immer persönlich und von einer unbedingten
Hingabe beseelt. Ihr Flammentod im Protest gegen die Weltpolitik der amerikanischen

Regierung, gegen das Vietnam-Verbrechen und die Zerstörung aller
Ansätze zu d e r Aufgabe der Zeit — einem Friedeschaffen in Wahrheit und
Gerechtigkeit — fand vor allem in der östlichen Welt ein gewaltiges Echo
unter den Völkern.

Wenn wir ihrer Entscheidung und ihrer Tat auch mit Fragen begegnen
mögen: sie starb als ein Mensch, der seine Teilnahme am Leiden der Kreatur,
der Menschen und Völker zu erwahren suchte.

Shingo Shibata hat die Beiträge von Alice Herz nach inhaltlichen
Gesichtspunkten geordnet. Er gibt aber auch ein chronologisches Verzeichnis.
Inhaltlich sind es vier Bereiche, in denen s'ich das Denken und der Einsatz
von Alice Herz vor allem bewegte:

I. Prinzipien der Friedensbewegung
II. Zeugen für ein anderes Amerika

III. Solidarität mit Asien
IV. Gedanken zur Zeit.

Im ersten Teil des Buches finden sich Beiträge des Herausgebers und
anderer Autoren. Shingo Shibata führt in «Das Leben und Denken von Alice
Herz» ein und plädiert «Für gemeinsames Handeln von Marxisten und Christen».
Hayes B. Jakobs (New York) berichtet über «Das Martyrium von Alice Herz».
Zwei Beiträge stammen aus Hanoi von Nguyen Dinh Thi und Phan Xuan Hat:
«Ein unlöschbares Feuer» und «Der Weg zur Freiheit». Weiter äußert sich
Harald Werner (Genf) zum «Opfertod in Flamme aufgegangen».

Shingo Shibatas Beitrag über Alice Herz, die «Neuen Wege» und deren
Haltung in jenen Zeiten sind einerseits getragen von dem Willen, der
hochgeschätzten, befreundeten Kämpferin alle ihr gebührende Ehre widerfahren
zu lassen, andererseits die Positionen der «Neuen Wege» im Weltgeschehen
herauszustellen. Es ist besonders das Ringen um den Frieden sowie die Aus-

159


	Das politische Engagement der christlichen Kirchen. 0., Einführung ; 1., Keine Kirche ohne Politik ; 2., Die Politik der Kirche ; 3., Kein Gottesreich ohne Sozialismus

