
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 72 (1978)

Heft: 4

Artikel: Katholische Soziallehre und Sozialismus : die Perspektive der "Christen
für den Sozialismus"

Autor: Spieler, Willy

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-142727

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-142727
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


WILLY SPIELER

Katholische Soziallehre und Sozialismus
Die Perspektive der «Christen für den Sozialismus»

0. Geschichtlicher Einstieg

Vor etwas mehr als hundert Jahren hat der deutsche Sozialistenführer

August BEBEL den berühmten Satz geprägt: «Christentum und
Sozialismus stehen sich gegenüber wie Feuer und Wasser.»l) Weit
weniger bekannt ist leider die Antwort des katholischen Pfarrvikars
Wilhelm HOHOFF: «Nicht Christentum und Sozialismus, sondern
Kapitalismus und Christentum stehen sich gegenüber wie Feuer und
Wasser! »2) Dabei verstand HOHOFF den Sozialismus in einem durchaus

marxistischen Sinne. Er betonte allerdings: «Die Grundlage der
Marx-Engelsschen Lehre ist nicht der Materialismus, wenn beide auch
persönlich sich zum Materialismus bekannten, sondern vielmehr
berechtigter Realismus und wahrer ethischer Idealismus.»3)

«Berechtigter Realismus» heißt für HOHOFF, daß «die ökonomische

Struktur die reale Basis des gesamten gesellschaftlichen 'Ueber-
baus'»4) bilde. Nur gebe es in diesem «Ueberbau» verschiedene Grade
der Abhängigkeit von der wirtschaftlichen Basis. «Die zivilrechtlichen
Einrichtungen» seien «aus diesen wirtschaftlichen Verhältnissen in letzter

Instanz fast ganz zu erklären, weniger schon die poHtischen,
noch weniger die philosophischen, und am wenigsten die religiösen
Einrichtungen und Vorstellungen.»5) «Berechtigten Realismus»
enthält ferner nach HOHOFF die marxistische Lehre vom Klassenkampf.

Dieser «ist weder eine Erfindung von Karl Marx noch eine
Erfindung des Sozialismus, sondern eine wirtschaftliche und historische
Erscheinung, die seit Jahrtausenden die irdische Welt durchzieht» .6)

«Ethischer Idealismus» bedeutet, daß wir gewillt sind, in diesen
Kampf einzutreten. «Die Organisation der unterdrückten Klasse ist
gerade dasjenige Mittel, durch welches der Marxismus die heutige
kapitalistische Klassenwirtschaft beseitigen und an ihrer Stelle eine bessere
und gerechtere Wirtschaftsordnung setzen will.»7) HOHOFF fügt
freilich die — der scholastischen Lehre vom «gerechten Krieg» entnommene

— Einschränkung hinzu: «Dieser Kampf braucht aber keineswegs

zum 'Klassenhaß' zu führen, wie ja überhaupt jeder berechtigte
Kampf ohne Haß geführt werden sollte. »8)

HOHOFF darf als der erste katholische Marxist oder als der
erste «Christ für den Sozialismus» gelten. Er hat auch BEBEL nicht
unbeeindruckt gelassen. Dieser würdigte ihn später wenigstens als «halben

Gesinnungsverwandten» und ließ, was noch wichtiger sein dürfte,

103



inskünftig sein Wort von der Unvereinbarkeit zwischen Christentum
und Sozialismus fallen.9)

Daß dieses Wort gleichwohl ein geflügeltes Wort werden konnte,
verdankt es nicht zuletzt der katholischen Soziallehre, die bis in die
Zeit vor dem Zweiten Vatikanischen Konzil glaubte, eine antisozialistische

Position vertreten zu müssen. Die Kirche hatte nicht nur
vergessen, daß «Sozialismus», als das Wort 1803 zum ersten Mal in einer
Schrift von Giacomo GIULIANI erschien, gleichbedeutend mit
«Katholizismus» verwendet wurdelO). Sie versäumte es auch, den Sozialismus

so zu definieren, wie er dem Selbstverständnis der sozialistischen
Bewegung entsprach. Stattdessen karikierte ihn die Enzyklika
«Quadragesimo anno» als eine Ideologie, der die «erhabene Bestimmung
sowohl des Menschen als der Gesellschaft» schlechterdings «unbekannt
und gleichgültig» sei und die «in der Gesellschaft lediglich eine
Nutzveranstaltung» (QA118) sehe. Daraus ergab sich der logisch zwingende,
politisch aber fatale Schluß: «Religiöser Sozialismus, christlicher
Sozialismus sind Widersprüche in sich; es ist unmöglich, gleichzeitig
guter Katholik und wirklicher Sozialist zu sein.» (QA 120) Wegen
einer «Definition des Sozialismus», die nach dem heutigen
Eingeständnis des Verfassers von «Quadragesimo anno», Oswald von NELL-
BREUNING, «der tatsächlichen Grundlage entbehrt(e)»ll), mußte
die Kirche als die große Widersacherin des Sozialismus erscheinen.
Obschon die Auffassung der Gesellschaft als einer reinen
«Nutzveranstaltung» weit mehr das Wesen des Kapitalismus getroffen hätte,
wurde dieser nicht oder jedenfalls nicht mit derselben systemkritischen
Schärfe verurteilt wie der Sozialismus. Die politisch interessierte
Oeffentlichkeit innerhalb und außerhalb der Kirche hat daher die katholische

Soziallehre weit mehr als Antisozialismus denn als Antikapitalis-
mus verstanden, allenfalls als Kritik der Kapitalisten und nicht als
Kapitalismuskritik, das heißt als einen «inner-kapitalistischen Moral-
Appell»^), der aus schlechten Kapitalisten gute Kapitalisten machen,
nicht aber das System des Kapitalismus überwinden wollte.

Die heutige Bewegung «Christen für den Sozialismus», die am
1. September 1971 mit der Gründung eines gleichnamigen
«Priestersekretariats» in Chile entstanden ist und sich seither über alle Kontinente

ausbreiten konnte, steht weitgehend in der Nachfolge Wilhelm
HOHOFFs, obwohl die Theoretiker der Bewegung diesen geistvollen
Vorläufer nicht einmal dem Namen nach kennen. Eine ähnliche
Uebereinstimmung entdecken wir mit dem religiösen Sozialismus, wie er
insbesondere von Leonhard RAGAZ vertreten wurde.13) Die Dialektik
zwischen christlicher Reichgotteshoffnung und soziologischer Analyse
drängt in analogen Situationen zu analoger Gesellschaftskritik und zu
analogen Forderungen nach einer neuen Gesellschaftsordnung. Leider

104



führt sie aber auch nach wie vor zu analogen Konflikten mit der Kirche.
Diese anerkennt heute zwar eine individuelle Option für den Sozialismus,

von wenigenOrtskirchen abgesehen, nicht aber auch einekollektive
Option für die christlich-sozialistische Identität, nicht also auch die
Auffassung, daß der Christ Sozialist sein und desgleichen die Kirche für
eine sozialistische Gesellschaft eintreten müsse.

Um nun die Auseinandersetzung zwischen katholischer Soziallehre

und Sozialismus auf der einen Seite, zwischen der Kirche und den
«Christen für den Sozialismus» auf der andern Seite zu verstehen und
gleichzeitig in sie einzutreten, wollen wir uns 1. mit den kirchlichen
Stellungnahmen zum Kapitalismus befassen, 2. den Streit um die richtige

Gesellschaftsordnung innerhalb der katholischen Soziallehre erörtern,

3. diesen Streit als Streit um die richtige Gesellschaftsanalyse
begreifen und uns gleichzeitig die Frage nach der Vereinbarkeit von
katholischer Soziallehre und marxistischer Analyse stellen, 4. auf die
Gegenfrage nach dem Verhältnis von marxistischer Analyse und
materialistischem Weltbild eingehen, 5. eine sozialistische Realutopie
entwerfen, wie sie innerhalb der schweizerischen Gruppe «Christen für
den Sozialismus» diskutiert wird, 6. das damit verbundene Problem des
Klassenkampfes darlegen und 7. unsere sozialistische Strategie als
Hermeneutik des Gottesreichs zu entfalten suchen.

1. Der Kapitalismus ist kein Dogma
Für «Rerum novarum» ist das Privateigentum noch schlechterdings
«unantastbar» (RN 12). «Hauptaufgabe des Staates ist der Schutz des
Privateigentums mittels Gesetzgebimg und Sicherheitsmaßnahmen. Und
zwar gilt es zuallererst, angesichts der unbändigen und habgierigen
Gelüste, die Masse pflichtgemäß in Schranken zu halten.» (RN 30) Der
Papst sieht keinen Grund, zwischen Eigentum an Konsumgütern und
Eigentum an Produktionsmitteln zu unterscheiden oder gar die
eigentumsrechtliche Herrschaft über Sachen von der gesellschaftsrechtlichen
Herrschaft über Menschen zu trennen.

Differenzierter urteilt hingegen «Quadragesimo anno». «Ein
Wirtschaftsverfahren», so steht hier zu lesen, «bei dem im allgemeinen
zum gemeinsamen Vollzuge der Wirtschaft die einen das Kapital, die
anderen die Arbeit zur Verfügung stellen» (QA 100),. ist zwar «an und
für sich nicht zu verurteilen», «in seinem Wesen nicht schlecht» (QA
101). «Dann aber verletzt es die Rechtsordnung, wenn das Kapital die
Arbeiter oder die Klasse der Proletarier zu dem Zwecke und in der
Absicht in seine Dienste nimmt, um die Betriebe oder gar das gesamte
Wirtschaftsleben seinem eigenen Willen und Vorteil dienstbar zu
machen ...» (QA 101) Verfehlt ist also nicht «der Besitz der Produktionsmittel

als solcher», wohl aber jene «soziale Oberherrschaft, die sich das
Eigentum wider alles Recht angeeignet und angemaßt hat» (QA 114).

105



Nicht verurteilt wird demnach die Trennung der Arbeiter vom
Eigentum an den Produktionsmitteln, die sogenannte «kapitalistische
Wirtschaftsweise». Allerdings wird dieser Trennung auch nichts Gutes
nachgerühmt. Sie ist alles andere als eine zeitlose Forderung.14)
Scharfer Kritik begegnet indessen jede «soziale Oberherrschaft» im
Sinne einer Alleinbestimmung des Kapitals. «Quadragesimo anno»
verurteilt mit anderen Worten nicht die kapitalistische Wirtschaftsweise,
wohl aber die kapitalistische Klassengesellschaft, nicht die Herrschaft
über Sachen, sondern die Herrschaft über Menschen.15)

2. Wieviele katholische Soziallehren gibt es?

Leben wir immer noch in einer kapitalistischen Klassengesellschaft, die
dem Verdikt von «Quadragesimo anno» unterliegt? Die Frage wird
von den Vertretern der katholischen Soziallehre verschieden
beantwortet. Verschieden, ja gegensätzlich sind denn auch die
Entwürfe einer neuen Gesellschaftsordnung, die aus der katholischen
Soziallehre abgeleitet werden. Wir können heute wenigstens fünf typische
Positionen unterscheiden, die zum Teil so wesentlich voneinander
abweichen, daß man sich fragen kann, ob es sinnvoll ist, überhaupt noch
von einer katholischen Sozial lehre zu sprechen.

Eine erste oder «kapitalistische» Position hält den Klassencharakter
unserer Gesellschaft für überwunden. Das müßte laut Wilhelm WEBER
sogar Karl MARX zugeben. «Könnte er», schreibt WEBER, «ein

paarWochen als Gast in unserer Gesellschaft verbringen, er würde seine
kühnsten Träume von einer klassenfreien Gesellschaft weit in den
Schatten gestellt sehen und seine eigenen literarischen Erzeugnisse, zu
seiner Zeit ein zwar schmerzlicher, aber notwendiger Stachel im Fleische
der frühbürgerlichen Gesellschaft, als wertlose Makulatur betrachten.»^)

Vermögen in Arbeitnehmerhand genügt, um jeden noch
vorhandenen Klassengegensatz zu überwinden. «Wenn», sagt Anton
RAUSCHER, «auch der Arbeitnehmer zu Vermögen und Eigentum gekommen

ist, besteht keine kapitalistische Klassengesellschaft mehr. Das
ist die entscheidende Ueberwindung des 'Kapitalismus', und es
widerspricht dieser Grundposition der katholischen Soziallehre, sie etwa von
der Mitbestimmung oder der Arbeiterselbstverwaltung zu erwarten.»17)

Die zweite Position will zwar die wirtschaftliche Mitbestimmung
der Arbeitnehmer nicht aus der katholischen Soziallehre ausschließen,
sie will jedoch die Entscheidungsgewichte nur gerade so verteilen, daß
die Seite der Arbeit gegenüber der Seite des Kapitals in der Minderheit

bleibt. Diese minoritäre Mitbestimmung wird von den meisten
christlich-demokratischen Parteien Westeuropas vertreten. Dabei
ist bemerkenswert, daß sie die Mitbestimmung nicht etwa als Mittel
zur Ueberwindung einer kapitalistischen Klassengesellschaft, sondern

106



lediglich als Mittel zur Kompensation von Entfremdungen in der
modernen Industriegesellschaft begründen.18)

Um die Ueberwindung des Klassengegensatzes geht es hingegen der
dritten Position, die für eine paritätische Mitbestimmung in den
wirtschaftlichen Unternehmensentscheidungen plädiert. Vertreten wird sie

vor allem durch die christlichen Gewerkschaften, in der Schweiz wohl
auch von der Mehrheit der Sozialethiker und insbesondere von der
«Synode 72». Die Parität gilt als Verwirklichung des Partnerschaftsgedankens

auf Unternehmungsebene und insofern als institutionalisierte

Klassenversöhnung. In der Tat kann hier keine Seite die andere
überstimmen. Für beide Klassen besteht ein Zwang zur Kooperation,
womit es keine einseitig herrschende und keine einseitig beherrschte
Klasse mehr gibt.

Die vierte Position nenne ich im Anschluß an NELL-BREUNING
die «laboristische». In Umkehrung unseres Gesellschaftsrechts fordert
sie die Alleinbestimmung der Arbeitnehmer über den Produktionsprozeß,

damit «diejenigen, die ihre Arbeitskraft im Produktionsprozeß
einsetzen, diesen auch organisieren und die sachlichen Produktionsmittel

der anderen (nicht die anderen!) in dessen Dienst stellen».19)
Das Kapital bleibt zwar privat, verliert jedoch die Verfügungsgewalt
über den Produktionsprozeß, ja selbst über die Produktionsmittel,
und erleidet dadurch eine Statusminderung zum bloßen Leihkapital.
NELL-BREUNING selber ist ein grundsätzlicher Anhänger dieser
«laboristischen Lösung», von der er sagt, «der Würde der menschlichen
Arbeit würde sie am vollkommensten entsprechen».20)

Alle bisher genannten Positionen sind noch dem Oberbegriff
«kapitalistische Wirtschaftsweise» rubrizierbar, denn alle gehen von der
Trennung zwischen dem Kapital und der Arbeit aus. Auch im Laborismus

sind es nicht dieselben Personen, die ihre Arbeit und die ihr Kapital
einsetzen. Eine derartige Identität erreicht erst die nächste oder fünfte
Position des Selbstverwaltungssozialismus. Wie im Laborismus geht
hier die Alleinbestimmung über den Produktionsprozeß auf die
Arbeitnehmer über. Im Gegensatz zum Laborismus wird jedoch auch das
Eigentum sozialisiert. Die französischen und die chilenischen Bischöfe
betrachten diesen Selbstverwaltungssozialismus bereits als eine mögliche

christliche Option, während einzelne lateinamerikanische
Ortskirchen darin sogar die einzig mögliche christliche Option erken-
nen.21)

In ihrer Analyse gehen sowohl der Laborismus als auch der Selbst-
verwaltungssozialismus davon aus, daß Versöhnung ein Verhältnis
zwischen Menschen und nicht zwischen Klassen meint, daß Versöhnung
vielmehr solange nicht verwirklicht ist, als es überhaupt noch Klassen
gibt, die sich mit gegensätzlichen Interessen um Machtpositionen strei-

107



ten. Auch bei der Mitbestimmung stünden sich Kapital und Arbeit
immer noch dualistisch gegenüber, weshalb die Unternehmungsparität
nicht das Ende der Geschichte sein könnte. Mit dieser Analyse, die man
als «marxistisch» bezeichnen kann, stimmen die «Christen für den
Sozialismus» überein. Damit aber stellt sich die grundsätzliche
Frage nach dem Verhältnis von katholischer Soziallehre und
marxistischer Analyse.

3. Katholische Soziallehre bedarf marxistischer Analyse

Die fünf typologisch skizzierten Positionen berufen sich alle auf die
katholische Soziallehre. In ihrer Gegensätzlichkeit bestätigen sie die
These Hermann Josef WALLRAFFs, daß die katholische Soziallehre
lediglich «ein Gefüge von offenen Sätzen» sei.22) Auch oberste Grundsätze

der Soziallehre wie Personalität, Solidarität und Subsidiarität
enthalten keine Gestaltungsprinzipien. Sie markieren vielmehr Grenzen,
die weder eine kapitalistische noch eine sozialistische Gesellschaftsordnung

überschreiten darf, aber sie sagen nicht, welches System das
bessere sei, das kapitalistische, das sozialistische oder irgendeine
Zwischen- oder Mischform. Um dieses Werturteil fällen zu können, bedarf
es nicht einer Lektüre der kirchlichen Dokumente, sondern einer Analyse

der gesellschaftlichen Situation, in der wir uns befinden. Darin liegt
denn auch das Versagen der katholischen Soziallehre, daß sie eine Welt
der Werte proklamiert, ohne diese den «irdischen Wirklichkeiten» zu
vermitteln. Demgegenüber wußte noch die mittelalterliche Scholastik,
daß es nicht genügt, allgemeine Normen aufzustellen und deren
Anwendung offen zu lassen. Sie wußte vielmehr «nur zu gut, daß die
Schlacht in der rationalen Analyse der konkreten Wirklichkeit geliefert
wird und daß hier über Sieg und Niederlage der Werte entschieden
wird. »23)

Selbst wenn die katholische Soziallehre die kapitalistische
Klassengesellschaft verurteilt, sagt sie uns damit noch nicht, ob wir
überhaupt in einer kapitalistischen Klassengesellschaft leben. Das sagt uns
erst die marxistische Analyse. Erst sie zeigt uns eine Gesellschaft, in
der die typischen Träger der beiden Produktionsfaktoren Kapital und
Arbeit in zwei soziologisch unterscheidbare Bevölkerungskreise, eine
Minderheit von Kapitalgebern und eine Mehrheit von Arbeitnehmern
zerfallen. Dabei können die Kapitalgeber die unternehmerischen
Entscheidungen allein legitimieren, während die Arbeitnehmer von diesen
Entscheidungen ausgeschlossen, obgleich ihnen unterworfen bleiben.
Somit tritt die Mehrheit der Bevölkerung, die nur ihre Arbeitskraft
verkaufen kann, in den Dienst einer Minderheit, die über das
Produktionsmitteleigentum verfügt.24) Was fehlt, ist nicht die Klassengesellschaft,
sondern allenfalls das Bewußtsein einer Klassengesellschaft. Nur ist die-

108



ses fehlende Bewußtsein selbst noch durch die Klassengesellschaft zu
erklären. Der Arbeitnehmer, der in seinem wirtschaftlichen Bereich
nichts zu sagen hat, wird entpolitisiert bis zu dem Punkte, wo er nicht
einmal mehr wahrnimmt, daß er nichts zu sagen hat.

Die einseitige Verfügungsgewalt über den Produktionsprozeß führt
sodann zu einer einseitigen Verteilung des Gewinns. Dieser wird zum
obersten Gesetz, wodurch Dienstleistungen, die nicht gewinnbringend
sind, wie etwa im Bildungs- und Sozialbereich, das Nachsehen haben,
während gleichzeitig die Städte unwirtlich und die Naturbedingungen
unseres Daseins zerstört werden.

Das System einer einseitigen Verfügungsgewalt des Kapitals über
die Arbeit und einer privaten Aneignung kollektiv erwirtschafteter
Gewinne weist aber nicht nur den Arbeitnehmern im eigenen Land eine
Objekt-Stellung zu, sondern proletarisiert darüber hinaus die Länder
der Dritten Welt. Auch die Pastoralkonstitution «Gaudium et Spes»
beklagt, daß «ihr Abstand und häufig auch ihre wirtschaftliche Abhängigkeit

von den reicheren Völkern wächst, die sich schneller weiterentwickeln»

(Nr. 9). Wer daher die Emanzipation der Dritten Welt bejaht,
der muß den Kapitalismus verneinen, der dieser Emanzipation im Wege
steht. Es ist das Verdienst der «Abhängigkeitstheorie», den Zusammenhang

zwischen unserem Kapitalismus und der Proletarisierung der
Dritten Welt erkannt zu haben. Wir können nicht mehr leugnen, daß
es «die Unterentwicklung der einen wegen der Entwicklung von an-
dern»25) gibt und daß Unterentwicklung somit ein «Nebenprodukt der
kapitalistischen Entwicklung der westlichen Gesellschaft»26) ist. Daraus

wiederum folgt der Schluß Helder CAMARAs, «daß es beinahe
unmöglich sein wird, unser System zu ändern, wenn das System in den
entwickelten Ländern nicht geändert wird».27)

4. Marxistische Analyse ohne materialistisches Weltbild?
Die marxistische Analyse verhält sich zur katholischen Soziallehre
komplementär und nicht etwa kontradiktorisch. Da indessen eine Analyse

nie wertfrei verfährt, muß es in der katholischen Soziallehre wie im
Marxismus deckungsgleiche Wertvorstellungen geben, damit überhaupt
die marxistische Analyse der katholischen Soziallehre einen
Anwendungsbereich vermitteln kann. Die beiden Wertsysteme stimmen in der
Tat darin überein, daß der Mensch Subjekt der Geschichte werden
soll, daß der Mensch sich ferner durch seine Arbeit verwirklicht,
weshalb die Subjektstellung des Menschen in der Geschichte erst erreicht
ist, wenn die Wirtschaftsordnung auf dem Vorrang der Arbeit
beruht. Wie niemals zuvor hat die Kirche in «Gaudium et Spes» betont,
daß der Arbeit der «Vorrang vor allen anderen Faktoren des wirtschaftlichen

Lebens» (Nr. 67.1) zukommt. Daraus aber folgt, daß die Arbeit

109



künftig als das eigentliche Ordnungsprinzip der Wirtschaft gelten und
das Kapital in dieser Rolle ablösen oder jedenfalls «von der ersten auf
die zweite Stelle»28) verweisen muß; «denn die Ordnung der Dinge
muß der Ordnung der Personen dienstbar werden und nicht umgekehrt»
(GS 26.3). NELL-BREUNING scheut sich nicht, diese neue Rangordnung

in der katholischen Soziallehre als «förmlichen Bruch mit der
(groß-)bürgerlichen Ideologie von 1789» zu deuten.29)

Beruht die marxistische Analyse letztlich aber nicht auf einer
materialistischen Grundlage, die mit der katholischen Soziallehre
unvereinbar ist? Darauf wäre zu antworten, daß uns diese Analyse zu-'
nächst jedenfalls nicht materialistisch, sondern, wie HOHOFF sagte,
ganz einfach realistisch erscheint. Auf sie können wir nicht verzichten,
nur weil ihre traditionellen Anhänger «Materialisten» sind. Selbst die
Gemeinsame Synode der Bistümer in der BRD bedauert, daß die
katholische Sozialwissenschaft in Deutschland zu wenig mit dem
wissenschaftlichen Instrumentarium des Marxismus arbeite, «während im
internationalen katholischen und ökumenischen Bereich von Marx
eingeführte Kategorien der Gesellschaftsanalyse selbstverständlich be-
nutzt»30) würden.

Trotzdem müssen wir uns der Frage stellen, ob die konsequente
marxistische Analyse ohne materialistisches Weltbild denkbar sei. In
der Tat darf diese Analyse nicht vom sogenannten «historischen
Materialismus» getrennt werden. Nur widerspricht dieser «Materialismus»
nicht notwendig unseren christlichen Vorstellungen von menschlicher
Freiheit. Indem er nämlich in den ökonomischen Verhältnissen die
entscheidende Kraft der geschichtlichen Entwicklung erkennt, fordert
er die menschliche Freiheit ja geradezu heraus, künftig die ökonomischen

Verhältnisse selbst zu bestimmen und sich nicht mehr von ihnen
bestimmen zu lassen.

Zu fragen wäre somit nur noch, ob die marxistische Analyse
notwendig auch auf einem philosophischen Materialismus, das heißt auf
einer Leugnung des Geistes als einer von der Materie verschiedenen
Wirklichkeit, beruhen muß. Ein notwendiger Zusammenhang ist hier
aber umso weniger gegeben, als auch umgekehrt nicht jeder philosophische

Materialismus nach einer marxistischen Gesellschaftsanalyse
verlangt. Notwendig ist nur deren Zusammenhang mit den erwähnten
Wertvorstellungen.

Ob wir diese Wertvorstellungen jedoch christlich oder materialistisch
begründen sollen, läßt sich wissenschaftlich nicht zum vornherein
ausmachen. Ueber diese letzte Begründung wird vermutlich auch nicht so
sehr durch die Theorie als vielmehr durch die Praxis entschieden. Das
Bündnis des traditionellen Marxismus mit einem philosophischen
Materialismus war ja nur die Antwort auf das Bündnis des reaktionären

110



Bürgertums mit einer Religion, die sich «christlich» nannte. Ein neues
Bündnis des Christentums mit dem Sozialismus müßte daher auch eine
Denkhaltung beeinflussen, die sich wie die marxistische von der Praxis
her entfalten möchte.

5. Welcher Sozialismus?

Die «Christen für den Sozialismus» sind der Ueberzeugung, daß der
sozialethische Vorrang der Arbeit vor dem Kapital nur in sozialistischen

oder wenigstens laboristischen Formen der Arbeiterselbstverwaltung

zum Tragen kommt. Auch die vom Zweiten Vatikanischen
Konzil so nachdrücklich betonte Idealstruktur der Unternehmung als
«Verbund von Personen» (vgl. GS 68.1) ist nur zwischen arbeitenden
Menschen möglich. Mit anonymen Kapitalgebern läßt sich kein
derartiger «Verbund» verwirklichen, der den personalistischen Vorstellungen

der katholischen Soziallehre entspräche.
Die «Christen für den Sozialismus» lehnen hingegen den

Staatskapitalismus ab. Die Erfahrung zeigt, daß unter seinen Bedingungen die
Entfremdung der Arbeitnehmer nicht geringer geworden ist als unter
der Herrschaft des Privatkapitalismus. In dem Masse, in dem der
Staat zum Kapitalisten wird, gilt für ihn das Wort von Friedrich
ENGELS: «Je mehr Produktivkräfte er in sein Eigentum übernimmt,
desto mehr wird er wirklicher Gesamtkapitalist, desto mehr Staatsbürger

beutet er aus.»3l) Der Selbstverwaltungssozialismus setzt eine
dezentralisierte Entscheidungsstruktur, setzt maßgebliche
Entscheidungskompetenzen der in den Unternehmungen vereinigten Menschen,
setzt als Ausgleichsmechanismus zwischen den Interessen der
Produzenten und den Interessen der Konsumenten wohl auch eine
marktwirtschaftliche Ordnung voraus. Allerdings sind Marktgesetze immer
noch Faktoren der Entfremdung, weil sie uns bestimmen, statt von uns
bestimmt zu werden. Ein Rätesystem wäre daher die idealere Lösung.
Ueber ihre Realisierbarkeit aber kann wohl nur die ferne Zukunft
entscheiden.

Auch eine sozialistische Marktwirtschaft wird indessen nicht ohne
gemeinwohlorientierte Lenkung der wichtigsten Investitionen auskommen.

Insbesondere müßte der Staat eine Kreditpolitik verwirklichen
können, die sich nach volks- und weltwirtschaftlichen Prioritäten richten

würde. Diese Prioritäten wären durch ein frei gewähltes Parlament
festzulegen. Um dabei den ökonomischen Sachverstand mehr zu nutzen
und insbesondere dem Vorrang der Arbeit vermehrt Rechnung zu
tragen, ließe sich in der Schweiz vielleicht der Ständerat durch einen
Wirtschaftsrat ablösen, während der Nationalrat weiterhin die Gesamtheit

des Volkes vertreten sollte. Mehr als die bestehende Ordnung
stünde ein solches Modell auch im Einklang mit der katholischen So-

111



ziallehre, die in «Mater et magistra» sagt, daß die Wirtschaftspolitik
«nicht Sache der einzelnen Wirtschaftssubjekte» (Nr. 99) sein dürfe,
und in «Gaudium et spes» verlangt, daß die Arbeiter «daran
beteiligt» (Nr. 68.1) würden. Es darf jedenfalls nicht weiter so bleiben,
daß wir zwar über Dorfstraßen und Schulhäuser, nicht aber über die
uns viel mehr betreffenden Investitionen privater Großunternehmungen
mitbestimmen können.

Sozialismus ist im übrigen immer weniger nur eine Frage der
einzelstaatlichen Gesellschaftsordnung. Sozialismus meint vor allem auch
eine neue Weltwirtschafts- und Weltgesellschaftsordnung.32) Freilich

muß diese ebenfalls im eigenen Land erkämpft werden. Sozialismus

in den Industriestaaten wird den Aufbau einer weltweiten
sozialistischen Gesellschaft wenigstens nicht mehr sabotieren. Ob er uns
allerdings dahin bringen wird, zugunsten der Dritten Welt höhere
Rohstoffpreise zu bezahlen, den eigenen Konsum einzuschränken,
vielleicht sogar eine Weltsteuer zu entrichten, ist eine offene Frage, weil
durch keinen Appell an kurzfristige Interessen zu beantworten. Einmal

mehr wird hier deutlich, wie sehr wir als Christen gefordert sind,
den Sozialismus nicht zu verurteilen, sondern ihn durch die Ethik der
Bergpredigt in jene höhere Qualität überzuführen, durch die beide, der
Sozialismus wie das Christentum, an Glaubwürdigkeit gewännen.

6. Klassenkampf aus Nächstenliebe

Wie schon HOHOFF wußte, kann der Klassenkampf ohne Egoismus
und Haß geführt werden. Er gilt ja nicht der Herrschaft einer neuen
Klasse, sondern der Befreiung von jeder Klassenherrschaft. Die letzte
Klasse, die sich befreit, setzt daher kein spezifisches Klasseninteresse,
sondern ein allgemein menschliches Interesse durch. Sie befreit sogar
die Menschen der herrschenden Klasse, deren Selbstentfremdung darin
besteht, andere sich selbst entfremden zu müssen. Der Klassenkampf
erscheint durch diese Zielsetzung nicht mehr als Verstoß gegen die
Nächstenliebe. Treffend bemerkt Giulio GIRARDI: «Man muß alle
Menschen lieben; aber es ist unmöglich, alle gleich zu lieben. Man
liebt die Unterdrückten, indem man sie befreit, man liebt die
Unterdrücker, indem man sie bekämpft. Die einen liebt man, indem man sie

von ihremElend, die andern, indem man sie von ihrerSünde befreit.»33)
Dürfen wir jedoch so ohne weiteres voraussetzen, daß sich die

klassenfreie Gesellschaft nur durch Klassenkampf verwirklichen läßt?
Diese Voraussetzung ist leider nicht in unser Belieben gestellt, sondern
entspricht der Realität einer Gesellschaft, die in Klassen gespalten ist.
«Für uns stellt sich», sagt GIRARDI, «nicht die Frage, ob wir uns in
den Klassenkampf einschalten sollen oder nicht, es ist lediglich zu
klären, auf welche Seite wir uns schlagen wollen. »34) Wenn wir in

112



der Schweiz von diesem Klassenkampf wenig spüren, so hängt das
nicht zuletzt auch mit einem politischen und gewerkschaftlichen
Reformismus zusammen, der diesen Klassenkampf auf den Nord-Süd-
Gegensatz verlagert. Eine von diesem Gegensatz profitierende
«Arbeiteraristokratie» kämpft Seite an Seite mit dem Kapital gegen das
Proletariat der Dritten Welt, vielleicht unbewußt, wenngleich mit
verheerender Wirkung.

Eine andere Frage freilich ist, wie der Klassenkampf geführt werden

soll. Das Evangelium verspricht uns nicht, daß wir keine Feinde
hätten, aber es mahnt uns, unsere Feinde zu lieben (vgl. Mt. 5, 44).
Physische Gewaltanwendung ist daher grundsätzlich abzulehnen,
ausgenommen vielleicht in dem von «Populorum Progressio» erwähnten
«Fall der eindeutigen und lange dauernden Gewaltherrschaft, die die
Grundrechte der Person schwer verletzt und dem Gemeinwohl des
Landes ernsten Schaden zufügt» (Nr. 31). Der Kampf um eine bessere
Gesellschaft muß bereits aus dem Geist dieser neuen Gesellschaft und
damit unzweideutig aus dem Ethos der Gewaltlosigkeit geführt werden.
«Der Aufbau einer neuen Erde muß mit neuen Methoden in Angriff
genommen werden. Diese historische Chance der Schaffung einer neuen
Welt, einer neuen Gesellschaft, erfordert eine schöpferische Phantasie,
die neue Methoden zu entwickeln vermag, und eine Strategie der
gewaltlosen Revolution. Nur so kann die Revolution glaubhaft dartun,
daß sie in ihrem Wesen nicht von dem bestimmt wird, was sie bekämpft,
nämlich von der angeblichen Legitimität der Gewalt, sondern daß
sie von der Wirksamkeit der Liebe überzeugt ist und diese
Ueberzeugung auch bestätigt.»35) Mit Leonhard RAGAZ sind wir der
Meinung, daß nebst dem «Kampf der materiellen Interessen» ebenso

sehr der «Geist der Propheten» die Geschichte bewegt.36) Wir respektieren

auch das von RAGAZ formulierte «tiefste Gesetz der Geschichte,
daß es nur durch Leiden und Opfer von einer niederen Stufe menschlicher

Entwicklung zu einer höheren vorwärts geht» 37).

7. Sozialismus als Hermeneutik des Gottesreichs

«Christen für den Sozialismus» vertreten eine dialektische Identität
von Christentum und Sozialismus. Die Erfahrung des Sozialisten trägt
in sich die Hermeneutik des Gottesreichs, denn diese besteht nach
SCHILLEBEECKX «vor allem darin, die Welt besser zu machen». 38)
Die Hermeneutik des Gottesreiches läutert umgekehrt die
sozialistische Erfahrung, scheidet Geist und Ungeist auch innerhalb der
sozialistischen Bewegung. Was die Bibel unter «Reich Gottes» versteht
(vgl. zum Beispiel Mt. 20, 25—28), gibt uns einen Maßstab, um
geschichtliche Bewegungen zu beurteilen. Auf der andern Seite wissen wir
ers£ durch solche Bewegungen, was Reich Gottes für uns bedeuten

113



könnte. Eine Bewegung, in der etwas vom Reich Gottes durchbricht,
ist nach Meinung der lateinamerikanischen «Christen für den Sozialismus»

die sozialistisch organisierte Arbeiterschaft. «Sie befreit die
Unterdrückten und läßt die Reichen leer ausgehen», steht in einem
chilenischen Papier aus dem Jahr 1971 zu lesen. Weiter heißt es in diesem
Text: «Das Kreuz des Herrn wird von den Arbeitern und Bauern, also
von der ganzen Klasse der Werktätigen, tapfer getragen. Darum wirkt
in ihnen auch der Geist des auferstandenen Jesus. Sie richten diejenigen
auf, deren Herz betrübt ist. Sie geben das Licht den Blinden, die noch
nicht sehen, wie man ihre Brüder ausbeutet. Sie befreien diejenigen,
die mißhandelt werden. Sie verkünden ein neues Zeitalter und einen
neuen Menschen.»39)

Mit ihrer Deutung der biblischen Botschaft aus der Perspektive
einer unterdrückten Klasse stellen «Christen für den Sozialismus» eine
Praxis der kirchlichen Verkündigung in Frage, die letztlich auch der
katholischen Soziallehre widerspricht, weil sie den Glauben der Politik
und die Politik dem Glauben entfremdet. «Glaube» besteht nach dieser
Praxis aus letzten und absoluten Wahrheiten, die, der Geschichtlichkeit

enthoben, immer und überall dieselben bleiben, ohne politische
Bedeutung, von Bedeutung nur für die Heilsgeschichte, die sich ihrerseits

um nichts anderes kümmert als um die Rettung der Seelen.
«Politik» demgegenüber erscheint hier als ein Geschehen, das sich in Zeit
und Raum abspielt, lediglich in die Profangeschichte eingeht, daher
relativ ist und von jedem wieder anders beurteilt werden kann, weshalb
die Kirche den Gläubigen die Freiheit läßt, sich so oder anders zu
entscheiden. Eine platonische Idee des Christlichen verbindet sich mit
einer «liberalen» Soziallehre, die jeden «Stand», auch jede der fünf
skizzierten Positionen, gelten läßt und insofern dem «kirchlichen
Anliegen» der «Klassenversöhnung» entgegenkommt. Wesentliche Aufgabe
der Kirche ist eben nicht die profane Politik, sondern die Verkündigung
des Glaubens, die «mission spirituelle et non politique de l'Eglise».40)

Die «Christen für den Sozialismus» widersprechen dieser
Entzweiung von Profangeschichte und Heilsgeschichte, individuellem und
gsellschaftlichem, diesseitigem und jenseitigem Heil. Auf die Frage
nach dem ewigen Leben bekommt der reiche Jüngling keine Glaubenswahrheit

zu hören, sondern die Antwort: «Geh hin, verkaufe, was du
hast und gib es den Armen» (Mt 19, 21). «Christen für den Sozialismus»
anerkennen ebensowenig die politische Neutralität der Kirche gegenüber

der grundsätzlichen Entscheidung zwischen dem Kapitalismus
und dem Sozialismus. Sie anerkennen vor allem nicht, daß diese Neutralität

der Einheit unter den Gläubigen diene. Denn auch die Einheit in
der Kirche kann es erst in einer klassenfreien Gesellschaft geben.

Deswegen identifizieren wir unseren Glauben aber nicht einfach

114



mit dem Sozialismus. Das Reich Gottes, das nicht nur eine «neue
Erde», sondern auch einen «neuen Himmel» verheißt, enthält zwar den
echten Sozialismus, ermöglicht ihn auch, aber nur, weil es ihn
unendlich überragt, als freie Tat Gottes die sozialistische Tat des
Menschen begründet. Kirche, die nicht für den Sozialismus eintritt, kann
glaubwürdig das Reich Gottes nicht verkündigen. Kirche, die nur für
den Sozialismus einträte, würde das Reich Gottes allerdings nicht
weniger verleugnen.

Anmerkungen:
1) Christentum und Sozialismus, Separatabdruck aus dem «Volksstaat» von

1873/74, Hottingen-Zürich 1887, S. 16.
2) Zit. nach Eduard DIETZ, Wilhelm Hohoff und der Bund katholischer

Sozialisten, Karlsruhe o. Jg., Schriften der religiösen Sozialisten, Nr. 6, S. 3.
3) Zit. nach DIETZ, S. 12.
4) Die Bedeutung der Marxschen Kapitalkritik, Paderborn 1908, S. 16.
5) Ebd.
6) Zit. nach DIETZ, S. 13. 7) Ebd. 8) Ebd.
9) Ebd. — Zur Kontroverse zwischen BEBEL und HOHOFF vgl. auch August

M. KNOLL, Katholische Kirche und scholastisches Naturrecht, Wien 1962,
S. 49-52.

10) Vgl. Werner SOMBART, Der proletarische Sozialismus, Bd. 1, Jena 1924,
S. 3.

11) Wie sozial ist die Kirche?, Düsseldorf 1972, S. 81.
12) KNOLL, S.34.
13) Vgl. Willy SPIELER, «Christ für den Sozialismus»: Leonhard Ragaz, in:

«Der Aufbau», 58. Jg. (1977), Nr. 10-12, S. 81-85, 91-94, 97-101.
14) Vgl. SPIELER, Kirche und Mitbestimmung, Bern 1976, S. 136.
15) «Populorum progressio» verurteilt demgegenüber die auf Profitstreben be¬

ruhende «Abart dessen, was man 'Kapitalismus' nennt» (Nr. 26).
16) Totale Emanzipation — totale Unfreiheit, in: Katholische Soziallehre heute,

hg. von Oskar SIMMEL, Koblenz 1976, S. 89.
17) Inhaltliche Aussagen der katholischen Soziallehre zur Mitbestimmung, in:

Katholische Soziallehre und Mitbestimmung, hg. von der Paulus-Akademie,
Zürich 1977, S. 7.

18) Vgl. Kirche und Mitbestimmung, S. 56-106 passim.
19) Mitbestimmung, Frankfurt am Main 1968, S. 6. 20) A. a. O. S. 7.
21) Vgl. Kirche und Mitbestimmung, S. 140; Ivo LESBAUPIN, Der Episkopat

Lateinamerikas und der Sozialismus, in: «Concilium» 13/5, Mai 1977,
S. 333-338. Vgl. ferner die Stellung der Kirche zum Sozialismus in
Tansania, nach: Michael TRABER, Afrikanische Kirche und afrikanischer
Sozialismus, a. a. O., S. 322.

22) Vgl. Die katholische Soziallehre — ein Gefüge von offenen Sätzen, in:
Eigentumspolitik, Arbeit und Mitbestimmung, Köln 1968, S. 9-34.

23) Gómez CAMACHO, in: Katholische Soziallehre heute, S. 28.
24) Vgl. NELL-BREUNING, Kapitalismus — kritisch betrachtet, Freiburg im

Breisgau 1974, S. 31-42, 121-122.
25) Ignacio ELLACURIA, Die Funktion der Wirtschaftstheorie in der theolo¬

gisch-theoretischen Diskussion über die Beziehung zwischen Christentum
und Sozialismus, in: «Concilium» 13/5, Mai 1977, S. 341.

26) LESBAUPIN, a. a. O., S. 334.

115



27) Die dreifache Gewalt gegen die unterentwickelte Welt, in: Almanach 6
für Literatur und Theologie, Wuppertal 1972, S. 26.

28) NELL-BREUNING, Mitbestimmung, S. 63.
29) In: Die katholische Soziallehre — eine Umfrage und die Antworten darauf,

in: Katholische Soziallehre heute, S. 10.
30) Kirche und Arbeiterschaft, Beschlußtext der 8. Vollversammlung vom 21.

November 1975, Ziff. 1.5.1.
31) Anti-Dühring, MARX/ENGELS, Werke XX, hg. vom Institut für Marxismus-

Leninismus beim ZK der SED, Berlin 1969, S. 260.
32) Vgl. SPIELER, Vom Völkerrecht zum Weltreoht, in: Dritte Welt im Jahr 2000,

Einsiedeln 1974, S. 214-275.
33) Zit. nach Otto BRUN, Christsein in Peru — Entscheidung für die Klasse

der Armen, «Orientierung» vom 15. März 1976, S. 53.
34) Revolutionäre Gewalt aus christlicher Verantwortung, Mainz 1971, S. 47.
35) GIRARDI, a. a. O., S. 62.
36) Vgl. Von Christus zu Marx — von Marx zu Christus, Hamburg 1972, S. 82.
37) A. a. O., S. 79.
38) Zit. nach Gustavo GUTIERREZ, Theologie der Befreiung, München 1973,

S. 19.
39) Zit. nach Pablo RICHARD, Chretiens pour le Socialisme, hg. vom Centre

Lebret, Paris 1975, S. 21.
40) Vgl. a.a.O., S. 13-15.

HERBERT VETTER

Was hat sich in meinem Glauben
durch mein gesellschaftliches Engagement

verändert
Vortrag an der

Mitarbeiterkonferenz der Gossner-Mission in der DDR
vom 18.—20. Juni 1976

Gegen dieses — mir mehr oder weniger übergestülpte — Thema habe
ich etwas! Veränderungen in meinem Glauben — wenn es sie überhaupt
gibt — gehen niemanden etwas an! In diesem Sinne habe ich seinerzeit

auch geschrieben, als man mir das Thema zur Bearbeitung
vorlegte: «Ich bin weder bereit noch willens, geistlichen Striptease
vorzuführen, noch einen Anhang zum Neuen Testament zu schreiben!»

Und hier gleich noch ein paar weitere Einwände und Bedenken:
— Ich kann und will hier nicht die Begriffe «Glauben» und «Enga¬

gement» definieren. «Glauben» deswegen nicht, weil mehr als 2 000
Jahre Theologie eine eindeutige Definition nicht schafften und
«Engagement» nicht, weil die Erfüllungskriterien dieser Art
persönlicher Leistung nicht eindeutig bestimmbar sind.

116


	Katholische Soziallehre und Sozialismus : die Perspektive der "Christen für den Sozialismus"

