
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 72 (1978)

Heft: 3

Artikel: Die politische Botschaft des älteren Religiösen Sozialismus und die
heutige Lage (II. Teil und Schluss) : "Ein sozialistisches Programm" ;
Genossenschaftliche Organisation und Föderierung als sozialistisches
Gegenmodell zum Staatssozialismus ; Ueberlegu...

Autor: Mattmüller, Markus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-142725

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-142725
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MARKUS MATTMÜLLER

Die politische Botschaft
des älteren Religiösen Sozialismus

und die heutige Lage*
(II. Teil und Schluß)

«Ein sozialistisches Programm»

Bevor wir nun beobachten, wie die Religiös-Sozialen ihr Ideal einer
staatslosen, auf Liebe begründeten menschlichen Gemeinschaft in den
Wirrnissen der Gegenwart vertraten und was für konkrete Aktivitäten
sich aus ihm ergaben, müssen wir dieses ihr Ideal doch noch etwas
genauer kennenlernen. Dabei soll uns eineGemeinschaftsarbeitder
schweizerischen Religiösen Sozialisten helfen, welche 1919 unter dem Titel
«Ein sozialistisches Programm» erschienen ist («Ein sozialistisches
Programm», Olten 1919, fortan zitiert als SP). Die Verfasser der
einzelnen Kapitel waren Dora Staudinger, Jean Matthieu, Max Gerber,

Clara Ragaz und Leonhard Ragaz, wobei Leonhard Ragaz nicht
nur den ganzen ersten Teil, mit dem Titel «Die Prinzipien», sondern
auch im zweiten, dem Einzelprogramm gewidmeten Teil das Kapitel
über das politische Programm verfaßt hat. Hier wird denn auch
ausgeführt, was «Aufhebung des Staates als eines Macht- und Klassenstaates»

meint. «Unser Ideal», schreibt Ragaz hier, «ist eine auf das
Prinzip der freien Vereinigung gegründete, von jeder Klassenherrschaft,
gegenseitiger Ausbeutung und anderen Formen der Vergewaltigung
befreite sittliche Gemeinschaft sowohl der Volksgenossen als der Völker
untereinander» (SP 43). Hier mag der Begriff der sittlichen Gemeinschaft

stören; Ragaz meint damit eine Form der Gemeinschaft, in
welcher der Mensch keiner Heteronomie, keiner Verknechtung unter die
Sachen unterworfen sei.

Von dieser Vorstellung einer freiheitlichen Gemeinschaft gelangt
Ragaz zu einer scharfen Ablehnung allen Staatssozialismus. «Ganz
besonders bekämpfen wir allen sozialistischen Etatismus, wie er — stark
im Gegensatz nicht nur zum Anarchismus, sondern auch zum
ursprünglichen Marx — die offizielle Sozialdemokratie lange beherrscht
hat und nun im Leninimus in neuer Form auftritt. Wir betrachten ihn
als schwere Gefährdung alles wirklichen Sozialismus. Dieser Eta-

Vortrag beim «Bund der Religiösen Sozialisten Deutschlands» in Bergisch-
Gladbach am 3. Oktober 1977.

88



tismus schafft statt einer sozialistischen Gemeinschaft einen sozialisti-
chen Zwangsapparat mit starker Zentralisation. Alle Mängel des
Etatismus: Bürokratentum, Schwerfälligkeit und Unfruchtbarkeit der
Arbeit, Herrschaft des Strebertums, Trennung von Staatsmaschinerie
und wirklichem Leben und Bedürfnissen des Volkes müssen in einer
sozialistischen Form potenziert auftreten» (SP 113).

Die dem Reich Gottes gemäße Form der sozialistischen Produktion

ist also nicht die durch den Staat organisierte, nicht eine
Staatswirtschaft. Eine solche würde ja die alte Zwangsmaschinerie des Staates
in eine neue, solidarisch gemeinte Gesellschaft hinübertragen und diese

korrumpieren. Es ist immerhin erstaunlich, wie früh Ragaz die Gefahren
erkannte, die in jeder Zwangskollektivierung und Staatsunternehmerschaft

lauerten, wie sie damals in der frühen Sowjetunion realisiert wurden.

Ich weiß aus anderen Zusammenhängen, auf die ich jetzt nicht
eingehen kann, daß er die Sicherheit dieses Urteils nicht nur aus seiner Vi
sion einer freiwillig solidarischen Gesellschaft schöpfte, sondern daß
ihm die starke militaristische Komponente des jungen Sowjetstaates von
Anfang an gefährlich erschien. Er hat sehr früh vor einem Sozialismus
gewarnt, der die Zwangs- und Terrormittel des kapitalistischen Staates
unbesehen übernehme und damit den Geist des Sozialismus verrate.

Genossenschaftliche Organisation und Föderierung als
sozialistisches Gegenmodell zum Staatssozialismus

Aber gibt es denn überhaupt ein Gegenmodell zum Staatssozialismus —
ich meine im Hinblick auf das sozialistische Endziel, die Kollektivierung

der Produktionsmittel? Die Religiösen Sozialisten waren davon
überzeugt, weil sie so gut die Ideengeschichte des europäischen
Sozialismus wie die Sozialgeschichte vieler vorindustrieller Gesellschaften
kannten. «Das politische Leben», schreibt Ragaz, «muß sich so eng als
möglich an die frei gebildeten kulturellen und wirtschaftlichen
Organisationen anschließen» (SP 114). Das ist der zentrale Punkt. Er enthält
zweierlei: Einmal soll die Politik nicht einen anderen Bereich des
Lebens und der Tätigkeit des Menschen betreffen als die Wirtschaft, denn
das Gemeinschaftsleben des Menschen ist ein einheitliches; zum zweiten
soll die gesellschaftliche Organisation auf Freiwilligkeit beruhen und
organisch entstehen, nicht planerisch gemacht werden.

Es ist ein Grundirrtum des Liberalismus, zu meinen, man könne
die wirtschaftliche Gestaltung der Gesellschaft von der politischen trennen.

Wer den Menschen als Bürger (citoyen) vom Menschen als
arbeitendem Individuum trennt, wer ihn etwa als Bürger in den vollen Besitz
der politischen Autonomie versetzt und ihn gleichzeitig als Arbeitnehmer

in Unfreiheit und Heteronomie hält, der praktiziert eine hinter-

89



listige Aufteilung der menschlichen Identität, welche den Menschen
auch um die Früchte der politischen Freiheit bringt. Politische Freiheit
ist nur möglich auf der Basis von Freiheit im Arbeitsprozeß. Darum
bedeutet es einen gefährlichen Irrweg des Sozialismus, den Staat mit
seinen militärisch-polizeilichen Zwangsmitteln zum Arbeitgeber zu
machen; dadurch vertauscht das Individuum einen Tyrannen mit einem
anderen. Also muß sich das politische Leben eng an die
wirtschaftliche Organisation anschließen.

Um sich das plastisch vorzustellen, liebte Ragaz den Rückgriff
auf die erlebte Sozialgeschichte seiner Jugendzeit im schweizerischen
Bergdorf. Die dortige agrare Gesellschaft mit ihren Familienbetrieben
ruhte auf einer großen Masse von genossenschaftlichem Eigentum und
von genossenschaftlich erledigter Arbeit: Wald, Weide, Bewässerungsanlagen,

ja sogar Gärten waren Gemeineigentum und wurden in
genossenschaftlicher Arbeit (Gemeinwerk) bewirtschaftet und im Stand gehalten.

Die politische Organisation der Dorfgemeinde ruhte auf dieser
nicht politischen gemeinwirtschaftlichen Struktur. Hier hatte also die
politische Selbstverwaltung eine Unterlage von wirtschaftlicher
Genossenschaftlichkeit. Ragaz entdeckte in seinen späteren Jahren, daß dies
nicht eine schweizerische Spezialität war, sondern daß in der alten
russischen Feldgemeinschaft, der obschtschina, eine analoge
Organisation vorlag, wenngleich nicht mit den vollen politischen Auswirkungen.

Pierre Joseph Proudhon hat in seinen Spätwerken dieses
Organisationsprinzip auch auf handwerkliche und industrielle Betriebe des
19. Jahrhunderts bezogen und an Stelle von privatkapitalistischen
Industrieunternehmungen genossenschaftliche Fabriken gefordert; diese
könnten zu ihren wirtschaftlichen Funktionen auch solche übernehmen,

welche bisher dem Staat eigen gewesen waren. Zum Beispiel sei
nicht einzusehen, warum eine große Verkehrsanlage, etwa eine Eisenbahn,

unbedingt durch den Staat geführt werden müsse und nicht durch
einen Zweckverband vieler Produktionskommunen getragen werden
könne. Man sollte auch nicht vergessen, daß an den Ursprüngen der
russischen Sowjetbewegung, die bekanntlich mehr von Sozialrevolutionären

als von Bolschewiki getragen worden ist, durchaus solche
Vorstellungen standen, genau wie auch in den Intentionen der Pariser
Commune von 1871.

Es gab eine Tradition der europäischen Arbeiterbewegung, die das
Ideal einer kollektiv gesteuerten und in kollektivem Besitz befindlichen

Produktionsstruktur mit den anderen Sozialisten teilte, aber nicht
den Staat, sondern die Kommune der durch die gemeinsame Arbeit
verbundenen industriellen, handwerklichen oder agrarischen Arbeiter zur
Trägerin der Produktion machen wollte. Es hat auch in den deutschen

90



Arbeiterräten von 1918/1919 solche Hoffnungen gegeben, am stärksten
wurden sie aber in Italien realisiert, in der Occupazione delle fabbriche

von 1919/1920, von der der als Stammvater des Eurokommunismus

neu entdeckte Antonio Gramsci Kenntnis gegeben hat.
Eine solche politisch-wirtschaftliche Neustrukturierung der Gesellschaft,

ein Aufbau auf Zellen der gemeinwirtschaftlichen Produktion
und ein Entscheid von gesellschaftlichen Ordnungsfragen durch diese,
mußte eine ganz neuartige Verteilung des Entscheides über jene
Ordnungsfragen mit sich bringen, welche bisher der Staat wahrgenommen
und schlecht wahrgenommen hatte. Ein sozialistischer Staat war
nach diesem Denken ein innerer Widerspruch, denn ein solcher hätte ja
einfach die Unterdrückungs- und Gewaltmaschinerie des kapitalistischbürgerlichen

Staates übernehmen müssen. «Das wirtschaftliche Leben»,
heißt es im Sozialistischen Programm, «denken wir uns genossenschaftlich

organisiert, das heißt auf das Prinzip der freien Vereinigung
gegründet. Im gleichen Sinne muß dieses Prinzip auch das, was wir im
neuen Sinne das politische Leben nennen können, regieren. Es muß sich
so eng wie möglich an die frei gebildeten kulturellem und wirtschaftlichen

Gemeinschaften anschließen, muß vielmehr bloß ein Organ für
diese sein, eine umfassende Form, ein Verwaltungsapparat, der wohl vor
allem die Aufgabe hat, eine gewisse Einigung und Regulierung der die
Gemeinschaft bildenden Elemente zu schaffen. In diesem Sinne muß
die Losung ausgegeben werden: Möglichst wenig Staat! In allem
möglichst viel freie Selbstregulierung des Lebens» (SP 114). Das klingt nun
allerdings sehr liberalistisch, aber es basiert auf der Annahme einer
durchgehenden GenossensohaftMohkeit in Wirtschaft und Kultur und
nicht auf der Basis von egoistischen privatwirtschaftlichen Unternehmungen.

Wenn es dann darum geht, ein solches Bündel autonomer
Genossenschaften der Produktion, Verteilung und Konsum für übergreifende
Aufgaben zusammenzufassen, empfehlen die Religiösen Sozialisten
föderalistische Modelle. Das liegt ihnen natürlich als Schweizern durchaus

nahe, aber man darf vielleicht darauf hinweisen, daß die großen
Theoretiker des Föderalismus keine Schweizer gewesen sind, sondern
der Franzose Proudhon, der Italiener Carlo Cattaneo. Der Grundgedanke

ist dabei sehr leicht zu verstehen: Es geht darum, dem
Herrschaftsungetüm Staat möglichst wenig Kompetenzen zu erteilen und
möglichst viele Kompetenzen nahe bei dem entscheidenden Volke zu
belassen. «Die Organisation, die unser Ziel ist, verlegt das Schwergewicht

in die einzelnen Gemeinschaften, aus denen Volk und Völkerwelt

bestehen. Sie verbindet sie durch das Bewußtsein der Zugehörigkeit
zu einer sittlichen Gemeinschaft und die daraus folgende umfassende

Solidarität des Lebens. Sie setzt also an die Stelle eines
mechanischen ein organisches Verhältnis» (SP 115).

91



Solcher Föderalismus, dessen Kennzeichen die Entscheidung auf
der möglichst untersten Stufe darstellt, entspricht dem Sozialismus viel
besser als der dem imperialistischen und absolutistischen Staat
abgeguckte Zentralismus. «Denn der Sozialismus besteht darin, daß
selbständige Menschen und Gemeinschaften sich verbinden, zu Genossen
Werden, aber offenbar, um in dieser Verbindung zu bestehen, vielmehr
erst recht zu sich zu kommen. Wo aber das Einheitsprinzip überwiegt,
da werden der einzelne Mensch und die einzelne Gemeinschaft vom
Ganzen verschlungen. Dieses wird zum Tyrannen. Es wird eine
abstrakte Macht, die den Einzelnen als Material verbraucht. Der
Föderalismus in seiner lebendigen, organischen Verbindung von Einheit und
Vielheit, Gemeinschaft und Freiheit ist daher das wahrhaft sozialistische

Prinzip» (SP 115).
Man würde nun gerne etwas Genaueres über die praktische

Durchführung dieses föderalistischen Prinzips erfahren; es ist ja klar, daß sich
ein Föderalismus zwischen sozialistischen Produktionseinheiten anders
gestalten müßte als einer zwischen nur politischen Verbänden. Man
müßte darüber nachdenken, ob die sie überwölbende Organisation eine
einzige sein sollte, nach Art eines richtigen Föderativstaates, oder ob
je nach den zu bewältigenden größeren Aufgaben verschiedene
Zweckverbände zu bilden wären, damit es nicht zu einer gefährlichen
Machtballung an der Spitze käme. Proudhon hat das in seinem
eindrücklichen Werk von 1863 gefordert (P. J. Proudhon, «Du principe
fédératif et de la nécessité de réconstituer le parti de la révolution»,
Paris 1863). Man müßte ferner wissen, ob die extreme Freiheit der
Einzelgemeinschaften soweit gehen sollte, daß jedes Glied jederzeit
austreten und sich entziehen kann, oder ob doch eine gewisse
Solidarität auch zwischen den Genossenschaften bestehen müßte, um der
gemeinsamen Aufgabenbewältigung Dauer zu geben. Ueber diese Fragen

der Ausgestaltung haben uns die Religiösen Sozialisten von 1920
keine Aufklärung gegeben, denn sie wollten ja nicht so stark ins
Gebiet der Utopie abgleiten, daß sie ein kohärentes Bild der Zustände in
einer zu erstrebenden besseren Gesellschaft ausmalen mochten. Ihnen
ging es vielmehr darum, die Prinzipien eines gerechteren und solidarischeren

Gesellschaftsaufbaus zu zeigen, und dazu gehörte außer der
Ablehnung des Etatismus eben auch das föderalistische Prinzip.

Sowohl innerhalb der einzelnen polito-ökonomischen Gemeinschaften

als auch zwischen diesen föderalistisch aufeinander
bezogenen Gemeinschaften sollte für alle Entscheide ein demokratisches
Entscheidungsprinzip gelten. Das ist keine Selbstverständlichkeit, denn
man muß sich klar sein, daß in der rein formellen, nicht wirtschaftlich
unterlegten Demokratie die Entscheidungsfreiheit des einzelnen Bürgers
dauernd durch kapitalistisch gelenkte Des-Information und durch wirt-

92



schaftliche Rücksichten eingeschränkt ist. Volle Demokratie setzt also
bereits ein gemeinwirtschaftliches System voraus. Aber noch mehr: Es

verträgt sich nicht mit der Bruderschaft der Menschen, daß es volle
Delegation der Entscheidung an ein repräsentatives Gremium geben soll.
Man findet bei Ragaz eine so harte Kritik des Parlamentarismus, wie
man sie bei einem schweizerischen Demokraten gar nicht erwarten
würde. «Die Abgeordneten sind auf Jahre hinaus gewählt und pflegen
sich wenig um ihre Wähler zu kümmern, außer daß sie sich bemühen,
ihre Gunst nicht zu verscherzen. Die Wähler aber, von der unmittelbaren

Teilnahme an der politischen Arbeit abgeschnitten, entwöhnen
sich auch der Verantwortlichkeit dafür. Dadurch erfolgt eine Abnahme
der politischen Selbständigkeit und des politischen Denkens, eine
politische Rückenmarkslähmung. Es entsteht ein Poiitikertum als Kaste,
das die Politik als sein Monopol betrachtet» (SP 121). Dem könne
nur durch das schon geschilderte Rätesystem begegnet werden, das
heißt dadurch, daß dereinzClneBürger als direkt an denSachentsoheiden
beteiligtes Glied seiner Kommune dauernd in den Entscheidungspro-
zeß einbezogen bleibe und daß er die von ihm dort gewählten Vorgesetzten

dauernd kontrollieren und nötigenfalls auch abberufen könne.
Ein föderalistisches und ein gemischt polito-ökononiisches System
ermöglicht also eigentlich allein eine wirkliche Demokratie; die
entscheidenden Merkmale sind dabei der Sachentscheid an der Basis und
die direkte Wahl mit der zu ihr gehörigen Abberufungsmöglichkeit.

Sind wir nun eigentlich weit von den theologischen Ansatzpunkten
des Reichsgottesgedanken weggelangt, wenn wir diese Prinzipien einer
neuen Politik bedenken? Ich glaube nicht, denn die leitenden Ideen
sind immer noch klar herauszuspüren. Wenn das Reich Gottes nicht
für das Jenseits ist, sondern für das Diesseits, und wenn es vom Prinzip
ausgeht, daß der Mensch Sohn Gottes 'ist und nicht unter die Herrschaft
der Dinge und der Menschen geraten soll, dann haben wir bereits den
Kern der neuen Ordnung vor uns. Daß diese neue Ordnung eine solidarische

sein muß, weil sie aus der Bruderschaft aller untereinander und
zu Christus fließt, ergibt recht logisch die Forderung nach einer
solidarisch organisierten Produktion, und aus dieser ergibt sich auch die
Zusammenfassung der politischen und der wirtschaftlichen Sphäre. Das
föderalistische und das demokratische Prinzip aber fließen aus einem
abgrundtiefen Mißtrauen gegenüber der Gewalt, die immer ein Element
des Widergöttlichen gewesen ist und immer wieder die Solidarität
zerstört hat.

Ueberlegungen zur Anwendung in der Gegenwart

Auf diese Darstellung des politischen Leitbildes der älteren Religiösen
Sozialisten müßte nun eigentlich ein zweiter Teil folgen, der sich da-

93



mit befaßte, was Ragaz und seine Freunde aus dieser Zukunftsvision
für Konsequenzen für ihre Gegenwart gezogen haben. Man müßte dafür

ihre Aktivität in der Partei und im politischen Leben der Schweiz
in den Zwanziger Jahren darstellen. Man müßte berichten vom Kampf
gegen das Gewaltprinzip in Partei, Staat und Völkerwelt, etwa vom
Kampf gegen den Eintritt der schweizerischen Partei in die Komintern,
vom Kampf gegen die Militarisierung der Schweiz und vom Kampf für
den Völkerbund und für eine solidarische Organisation der Völkerwelt,
einen internationalen Föderalismus. Eine solche Darstellung hätte für
uns insofern einen Sinn, als man ja durch das Versenken in historische
Vorgänge gleichsam ein Training für sein Verhalten in der aktuellen
Situation mitmachen kann; man kann allerdings durch dieses
Versenken auch falsch programmiert werden und dazu verführt werden,
heutige, neuartige Phänomene durch Einordnung in ein altes Bezugssystem

zu verformen.
Ich möchte mich darum auf das, was die Religiösen Sozialisten

von 1920 als ihr Uebergangsprogramm bezeichnet haben, nicht näher
einlassen, sondern den Sprung in die Gegenwart direkt machen und
etwas über die Anwendung dieser politischen Maximen nachdenken.

Eine Vorbemerkung scheint mir zum Thema von Gewalt und
Gewaltlosigkeit angebracht. Ragaz ist kein Gandhi-Jünger gewesen,
aber er hat die Abrüstung der großen und kleinen Staaten für richtig
gehalten. Ein «aggiornamento» des Religiösen Sozialismus müßte auch
darin erfolgen, daß man diesen Verzicht auf Rüstungen neu bedenkt
im Hinblick auf die Erscheinung eines totalitären und hoch militarisierten

Staates, wie er in der faschistischen Aera aufgetreten ist. Hier
wäre von der Unterscheidung zwischen böser und weniger böser Gewalt
auszugehen, man müßte vielleicht das Verteidingungsrecht eines
demokratischen Staatswesens anerkennen und für notwendig erachten
gegenüber den Rüstungen eines militaristischen, die Gewalt zum absoluten

Prinzip erhebenden Totalstaates. Allerdings gilt dieses Umdenken
zunächst einmal für die europäische Situation der Dreißiger und Vierziger

Jahre. In der heute vorgefundenen Situation werden wir uns als
Religiöse Sozialisten hier im Westen nicht von der Ideologie einer
freien Welt einfangen lassen, aber andererseits auch nicht auf die
Ideologie eines sozialistischen Lagers eingehen können. Das heißt, es
ist keine Verteufelung und keine Hoffnung am Platze, wenn wir von
der UdSSR und ihrem Machtblock sprechen. Das ist eine kalte
Weltmacht wie die USA; und wir werden uns hüten müssen, unsere Hoffnung

mit der einen oder der anderen Seite zu verbinden.
Sollen wir aber hier im Westen auf eine Revolution hoffen und

hinarbeiten? Bei der Bewältigung dieser Frage kommen uns die
Religiösen Sozialisten von 1920 allerdings kräftig zu Hilfe. Sie haben ja

94



in der Beobachtung der russischen Revolution von Oktober 1917 und
dessen, was nachher kam, bei einer Beobachtung, die sich von ihrem
Glauben und ihrer Hoffnung leiten ließ, die Dämonie der von ihnen so
genannten Gewaltrevolution aufgedeckt: Wenn eine Minderheit —
und das waren die Bolschewiki bekanntlich — die Macht übernimmt
und eine andere Minderheit von der Macht verdrängt, muß sie derart
unabschätzbare Risiken eingehen, daß die Revolution sich pervertiert,
sich von ihrem ursprünglichen Ziele entfernt. Eine Revolution, die der
Mehrheit den Willen einer Minderheit aufzwingt, verliert ihr historisches

Recht und entartet in eine Tyrannis. Eine wirkliche Umwälzung
der brutalen Machtverhältnisse, die auf brutalen Eigentumsverhältnissen

beruhen, kann nur erfolgen, wenn die wirkliche Mehrheit des
betroffenen Volkes dahintersteht. Gewaltrevolution als die große
Versuchung der europäischen Arbeiterbewegung muß von uns abgelehnt
werden.

Der Weg kann wirklich nur eine demokratische Revolution sein,
das heißt ein Uebergang durch Gewinnung der Volksmehrheit mit den
Mitteln, die der formal demokratische Staat uns trotz allen seinen
Mängeln in die Hand gibt. Der Weg zu einer sozialistischen Gesellschaft

dürfte also wirklich über das Bündnis mit den Mittelschichten
gehen, mindestens für uns in den westlichen Industriestaaten. Diese
Mittelschichten kann man hoffentlich auf die Losungen von
Gerechtigkeit und Solidarität ansprechen. Denken wir daran, daß in keinem
westeuropäischen Land die klassische Arbeiterklasse die Mehrheit
bildet; für die demokratische Revolution braucht es die neue Mittelklasse
und den Bauernstand, die von der brutalen Kapitalmacht ja ebenso
stark ausgebeutet werden wie die Arbeiter. Bisher hat es die bürgerliche
Machtmaschine immer verstanden, diese Mittelschichten auf ihre
Interessengegensätze zur Arbeiterklasse anzusprechen — revolutionäre
Romantik auf der Linken machte ihr dies nicht allzu schwer, und man
respektierte die Tabus dieser Schicht zu wenig, indem man den
Kleingrundbesitz der Bauern und der Binfamilienhausbesitzer nicht prinzipiell

vom ausbeuterischen Eigentum unterschied. Diese Mittelschichten
braucht es aber zum Aufbau eines demokratischen Sozialismus. Sie
setzten sich über ihre Aengste wohl am ehesten hinweg, wenn ihr
Leben in den Horizont einer Hoffnung gestellt wird. (Kleinbürger haben
immer wieder Bewegungen der Hoffnung tragen können, zum Beispiel
in der Reformation, die eine Bewegung der Kleinbürger in den Städten
gewesen ist.) In diese Welt der Mittelschichten gelangt das sozialistische
Gedankengut nicht zuletzt über die Kirchen, in denen das Kleinbürgertum

mehr als alle anderen Schichten verankert ist. Wenn in den Kirchen
wieder das Reich Gottes, nicht mehr die individuelle Religion, verkündet

wird, dann sind wesentliche Voraussetzungen für das Bündnis der
Arbeiterbewegung mit den Mittelklassen geschaffen.

95



In den Kirchen ist schließlich in den letzten Jahren auch die ganze
Problematik der Dritten Welt in neuartiger Weise bedacht worden, und
gerade dieses Nachdenken hat nach meiner Beobachtung allerlei in
Bewegung gebracht, von dem man in vergangenen Zeiten nichts zu hoffen
wagte.

Es geht ja vor allem darum, daß der heutigen Welt, und gerade der
westlichen Industriewelt, die Hoffnung wiedergewonnen wird und nicht
alles auf ein Festhalten an egoistischen Positionen angelegt wird. Es
kann sein, daß diese Positionen durch eine welthistorische Bewegung
von ungeheurer Wucht weggerissen werden, vom Widerspruch zwischen
den ausgebeuteten und den ausbeuterischen Ländern. Wenn dies
geschieht, hat sich der Christ dieser Weltbewegung zu unterziehen, von
der wir eben auch ein Teil gewesen sind. Es kann aber auch sein, daß
uns noch eine Chance gegeben ist, unsere Staaten und Gesellschaften
umzugestalten und nach innen und nach außen — das heißt gegenüber
der Dritten Welt — in einem Sinne umzugestalten, der zwischenstaatlich
mehr Gerechtigkeit und Solidarität schafft.

Die Religiösen Sozialisten von 1920 behaupten, daß eine solche
Umgestaltung nicht durch die gewaltsame Revolution der Minderheit
geschehen kann, sondern durch die demokratische Aktion der Mehrheit,

die aus einem Vertrauen auf die Kraft der Ideen von Solidarität
und Gerechtigkeit, von Bruderschaft und Gottessohnschaft fließt. Die
Erfahrung der Jahre nach 1920 lehrt, daß im europäischen Westen jede
Revolution entartet ist, die sich auf Gewalt stützte. Wir haben also
keine Wahl, wenn wir nicht einfach mit den Händen im Schoß auf die
Dialektik der Weltrevolution warten wollen. Das heißt, wir müssen
uns auf die Verheißung des neuen Himmels und der neuen Erde,
in denen Gerechtigkeit wohnt, verlassen und dafür kämpfen, daß die
künftigen Chancen nicht ausgelassen werden, die der Herr der
Geschichte unseren Ländern und Menschen vielleicht noch gewähren wird.

Die Arbeit soll die herrschende Stellung im Produktionsprozeß erhalten an
Stelle des bloßen Kapitals, jetzt schon, nicht erst in hundert Jahren. Dafür ist
nun das System der Arbeiterräte keine schlechte Form. Es ist der
Ausdruck der unmittelbaren sozialen Demokratie, der Demokratie der Arbeit. Wir
müssen ihm bloß, soweit als möglich, das Element der Gewalttätigkeit nehmen,
es nicht zu einem neuen Absolutismus machen

(Leonhard ftagaz, Sozialismus und Gewalt, Olten 1919, S. 33.)

96


	Die politische Botschaft des älteren Religiösen Sozialismus und die heutige Lage (II. Teil und Schluss) : "Ein sozialistisches Programm" ; Genossenschaftliche Organisation und Föderierung als sozialistisches Gegenmodell zum Staatssozialismus ; Ueberlegungen zur Anwendung in der Gegenwart

