
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 72 (1978)

Heft: 2

Artikel: Die politische Botschaft des älteren Religiösen Sozialismus und die
heutige Lage : die Interpretation der Botschaft vom Reiche Gottes ;
Politik vor dem Horizont des Reiches Gottes

Autor: Mattmüller, Markus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-142721

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-142721
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


sich entscheiden, was möglich ist. Aber dies ist noch eine ArtVabanque-
Spiel um die Zukunft: Ueberall werden riesige Atomkraftwerke gebaut,
und jetzt wird einem plötzlich klar, daß man die Wiederaufarbeitung
nicht beherrscht. Und man blufft, und man lügt, und man sagt: ja, doch
wir beherrschen das. Das ist nicht wahr! Es ist keineswegs erwiesen
Es gibt nur ein paar Versuchsanlagen. Aber die Atomprogramme sind
auf einer Lüge aufgebaut, bei Planung und Bau der Atomkraftwerke
hat man sich um die Frage der Wiederaufarbeitung überhaupt nicht
bekümmert, das weder in Frankreich nodi anderswo.

(Schluß folgt)

MARKUS MATTMÜLLER

Die politische Botschaft
des älteren Religiösen Sozialismus

und die heutige Lage*
Die Bewegung der Religiösen Sozialisten hat in der Schweiz um 1906
begonnen, in Deutschland nach dem Ersten Weltkrieg. Von da an hatte
diese Bewegung eigentlich nur die wenigen Jahre bis 1933, in denen sie
sich in einer einigermaßen normalen Umwelt betätigen und ihr politisches

Programm formulieren konnte; nachher schuf für die Deutschen,
aber auch für die Franzosen, Holländer, Schweden und Schweizer unter
ihren Anhängern das Aufkommen der faschistischen Diktaturen eine
dermaßen außerordentliche Situation, daß das Nachdenken über den
normalen Staat und sein Verhältnis zum Reich Gottes in den Hintergrund

trat. Ich meine aber, es könne sich lohnen, das wiederum kennen
zu lernen, was damals von Religiösen Sozialisten über Staat und Politik
gesagt worden ist. Natürlich geht es nicht darum, die damaligen
Religiösen Sozialisten zu kanonisieren und ungeprüft zum Maßstab allen
Handelns zu machen; aber es lohnt sich doch wohl, ihr Denken zur
Kenntnis zu nehmen und kritisch auf seine Tauglichkeit für heute zu
untersuchen; vielleicht bleiben ein paar Ansätze — Lehrstücke und
Praxisanleitungen — übrig, die man im Sinne eines «aggiornamento»
aufarbeiten und verwenden kann. Man muß dabei allerdings vieles in

Vortrag beim «Bund der Religiösen Sozialisten Deutschlands» in Bergisch-
Gladbach am 3. Oktober 1977.

49



die heutige Sprache übersetzen, was im Denkstil, in der Sprachgestalt
und in der Auseinandersetzung mit sowie im Eingehen auf
theologisch-philosophische und soziologisch-politologische Lehrgebäude
vergangener Zeiten für uns Heutige nicht direkt ansprechend oder sogar
befremdlich ist. Ich bin aber der Meinung, daß der geistige Gehalt im
Denken der älteren Religiösen Sozialisten so bedeutend ist, daß er eine
solche Bemühung rechtfertigt; diese Gruppe hat sich nämlich in der
Praxis der Politik und in der Prüfung der Existenz in solchem Maße
bewährt, daß ihr Denken ein Siegel der existentiellen Wahrheit trägt.

Auf folgenden Gebieten lohnt sich meines Erachtens die Aufarbeitung

dieses Denkens:
a) auf dem der Reichgottestheologie und der aus ihr folgenden

Sozialethik. Dafür hat H. U. Jaeger einen bedeutsamen Beitrag
geliefert in seinem Buch «Ethik und Eschatologie bei Leonhard Ragaz»,
Zürich 1974. Man möchte nun aber auch noch die Weiterentwicklung
aus jenem Stand der Vorkriegszeit verfolgen, den Jaeger anhand der
Vorlesungsmanuskripte rekonstruiert hat. Denn es gibt auch im
theologischen Denken von Ragaz eine Weiterentwicklung nach 1914,die in den
Jahren um 1920 in einer Reihe von sehr zerstreut publizierten,
aber inhaltlich einheitlichen Aufsätzen und im Buch über Blumhardt
niedergelegt ist und die als Ragaz' «Theologie der Krise» ernstgenommen

werden müßte; außerdem gibt es den großen Block der späten
Werke zur Bibelexegese, die auch nicht bloß Neuformulierungen des
schon immer Bekannten sein dürften, sondern eine neue, dritte Stufe
des Reichgottes-Verständnisses darstellen.

b) Lohnend ist die Aufarbeitung sodann für das ganze Gebiet der
Interpretation des Sozialismus und der Arbeiterbewegung. Auch hier
haben bisherige Interpreten vorwiegend die Vorkriegssituation dargestellt.

Wer immer aber jene große Zusammenfassung anschaut, die «Von
Christus zu Marx — von Marx zu Christus» (1929) ist, der wird
eine Weiterentwicklung mit Händen greifen können. Das Verständnis
von Sozialismus und Arbeiterbewegung ist eben durch den Ersten Weltkrieg

und durch die russische Revolution bei allen Religiösen Sozialisten

wesentlich verändert worden.
c) Ganz bedeutsam war seit 1914 die Auseinandersetzung der

Religiösen Sozialisten mit den Problemen von Krieg und Frieden, mit
der Weltpolitik; sie findet sowohl in einer Theorie der internationalen
Beziehungen (Völkerbund-Frage) als auch in politischen Stellungnahmen

der Journalistik zum Tage statt, und daneben im konkreten Kampf
für eine Weltfriedensordnung. Einen Teil dieser Bemühungen hat Silvia
Herkenrath in ihrem neuerschienenen Ragaz-Buch sorgfältig und
eindrücklich dargestellt (Silvia Herkenrath, «Politik und Gottesreich».
(Kommentare zur Weltpolitik der Jahre 1918-1945 von Leonhard Ra-

50



gaz, Theologischer Verlag Zürich 1977). Hier müßte man nun ebenfalls

weiterdenken und in die heutige Situation transponieren. — Und
endlich:

d) Das politische Denken, das heißt das Nachdenken über den
Staat und über die Demokratie, im Lichte der Reichgottes-Botschaft.
Darüber wollen wir heute hier sprechen und versuchen, das damalige
Denken kennenzulernen, in seinen heilsgesohichtiichen Zusammenhängen

zu bedenken und das Zeitbedingte vom heute noch Hilfreichen zu
trennen.

Die Interpretation der Botschaft vom Reiche Gottes

Man kann vom religiös-sozialen Nachdenken über die Politik nicht
sprechen, ohne vom Zentrum dieses Denkens auszugehen, von der
Botschaft vom Reiche Gottes. Ich kann mir und Ihnen diese Herleitung
nicht ersparen, obwohl ich kein Theologe vom Fach bin — aber gerade
Ragaz hat sich gegen Pfaffentum und Theologendünkel so
leidenschaftlich gewehrt, und er hat so vehement gefordert, daß die
Reichgottes-Botschaft von Laien getragen werde, daß man etwas Mut
bekommt, das eigene laienhafte Verständnis eines theologischen Themas
vorzubringen.

Die Botschaft vom Reiche Gottes wurde von den Religiösen Sozialisten

gerade in der Zeit des Ersten Weltkrieges und der Revolution in
schroffem Gegensatz zum traditionellen Christentum und seinen
kirchlichen Organisationsformen gesehen. Die ganz harte Antinomie Religion

— Reich Gottes findet sich bei Ragaz erst im Weltkrieg; sie
entstand aus dem Erlebnis, daß Christentum, Theologie, Kirchen zusammen

mit der ganzen Welt der westlich-europäischen Kultur im Feuersturm

von 1914 zusammengebrochen waren, mehr noch: daß sie an
diesem Zusammenbruch mitschuldig gewesen waren. Das Gericht,
welches auch über sie hereingebrochen war, schuf aber Platz für die
Botschaft vom Reiche Gottes, welche gerade in Katastrophen klarer
aufleuchten konnte als in normalen Zeiten.

Die Botschaft unterschied sich radikal von der traditionellen
religiösen Lehre: Sie wartete nicht auf das Ende aller Tage, sondern
forderte Gerechtigkeit für hier und heute; sie richtete sich nicht an den
inneren, den geistigen Menschen, sondern betraf die materiellen
Verhältnisse mindestens gleich stark wie die Seele des Menschen und
wollte sie in eine Ordnung der Gerechtigkeit bringen. Und sie richtete
sich nicht bloß an das Individuum, indem sie diesem Erlösung verhieß,
sondern sie hatte ein Programm für die Erlösung der menschlichen
Gesellschaft. Das theologische Eigengut der Bewegung liegt somit
1. in ihrer Ausrichtung auf's Diesseits, die allerdings nie absolut
geworden ist, also in ihrem «heiligen Materialismus» (Ragaz),

51



2. in der sozialen Dimension, die sie der christlichen Botschaft gibt,
das heißt in ihrer Ausrichtung auf das Gesellschaftliche und dessen

Unterstellung unter die Forderung der göttlichen Gerechtigkeit,
3. in ihrer Naherwartung, das heißt darin, daß die Eschatologie sich
nicht auf das Ende der Zeit bezieht, sondern schon für bald kräftige
Taten Gottes erwartet.

Man weiß bei keinem Entwicklungsschub, der über die Welt
hereinbricht, ob er nicht schon der letzte und endgültige ist, und man soll
sich so verhalten, als wäre er's.

Ragaz hat diese Schwerpunkte der Botschaft vom Reiche Gottes
in einem Vortrag von Pfingsten 1919 besonders prägnant zusammengefaßt:

«Wir glauben nicht nur an die individuelle, sondern auch an die
soziale Erlösung, nicht nur an die Erlösung der Seele, sondern auch
an die Erlösung der Welt Wir glauben, daß (Gottes) Reich nicht
bloß jenseits des Grabes oder des Jüngsten Gerichts verwirklicht werde,
sondern daß es zu uns komme, wenn auch in gewaltigen Gerichten und
Katastrophen» (Politik und Gottesreich», Freischar-Bücherei No. 1,

Olten 1919, fortan zitiert als PG, S. 25 f.).
Diese Auffassung vom Reich Gottes wurde antithetisch gegen die

Lehren der traditionellen Religion gesetzt. Schon die Wahl der verwendeten

Begriffe sagt ja viel aus: «Reich» enthält eine politische Dimension,

denn ein Reich hat ein durch Gesetze und Ordnungen befestigtes
Rechtssystem, welches das Zusammenleben einer größeren Zahl von
Menschen regelt. Religion bezeichnet demgegenüber nur die Verbindung

der gläubigen Seele mit «ihrem» Gott.
Man kann sich natürlich fragen, ob der Begriff «Reich» durch die

Geschichte nicht allzu sehr belastet und entwertet sei und ob wir ihn
nicht durch einen weniger abgebrauchten ersetzen sollten. Aber man
muß doch wohl bedenken, daß «Reich Gottes» bei den Religiösen
Sozialisten immer in schroffem Gegensatz zu den Reichen der Welt gesetzt
wird, wie schon im Neuen Testament, nicht nur gegen das Imperium
Romanum, sondern auch gegen das Reich Bismarcks, Wilhelms IL, und
später natürlich gegen das Dritte Reich. Dennoch mag dasWort «Reich»
Assoziationen an ein autoritäres Verhältnis zwischen den Gliedern
dieser Gemeinschaft aufkommen lassen, die sich mit der Schau eines
solidarisch-demokratischen Zusammenlebens stoßen. Ragaz hat darum
die Stellung des Menschen als Gottessohnschaft (also nicht Kindschaft),
womit die Mündigkeit des Menschen unterstrichen wird, und als
Bruderschaft zu Christus umschrieben. Man müßte vielleicht mehr als
dreißig Jahre nach dem Ende des Dritten Reiches einmal einen weniger
belasteten Begriff für die von Christus intendierte Gemeinschaft erfinden,

als das belastete «Reich», und vielleicht könnte das Begriffspaar
Sohnschaft und Bruderschaft dabei helfen. Ich verwende vorläufig noch
den alten Begriff.

52



Das Reich Gottes war für die Religiösen Sozialisten ein werdendes;

sein Einbruch geschieht in einer Reihe von Schüben, wobei sich

allerdings auch die Gegenkräfte von Mal zu Mal deutlicher
manifestieren. Die Vollendung des Reiches liegt am Ende der Zeiten, aber
vorher gibt es eine Reihe von Durchbrüchen, in denen Teilsiege über
das Reich dieser Welt errungen werden. Ragaz nennt etwa die
Armutsbewegungen des Mittelalters, die Täuferbewegungen der Reformationszeit,

die Realisierung des demokratischen Staates in den USA und
die Arbeiterbewegung des 19. Jahrhunderts als solche Reichgottesbewegungen,

wobei es nichts ausmacht, ob eine solche Bewegung sich
auf Christus beruft oder nicht, sondern bloß, daß sie die Gerechtigkeitsund

Solidaritätsforderung des Evangelims vertritt.

Politik vor dem Horizont des Reiches Gottes

In diese Spannung zwischen Teildurchbruch und Vollendung des Reichs
ist auch das politische Denken des Religiösen Sozialismus zu stellen.
Politik als Gestaltung des menschlichen Zusammenlebens ist auch ein
wichtiges Element jener neuen Ordnung, die das Reich Gottes bringen
wird. Ragaz hat darüber bezeichnenderweise an Pfingsten 1919 zu
einer Versammlung von jungen Leuten gesprochen, als wollte er
betonen, daß man von «Politik und Gottesreich», wie der Titel seines

Vortrags lautete, nur im Horizont des kommenden Reichs und unter
Betonung der Hoffnung sprechen könne. Die Frage «wie Politik und
Gottesreich zusammenkommen können», sei das Zentralthema, welches
Gott unserer Zeit gestellt hat(PG6). Wer dieser Fragestellung ausweicht,
wie es der landläufige Pietismus tut, gebe die Welt dem Teufel preis,
«und man kann nicht seine Seele retten, wenn man die Welt dem Teufel
überläßt» (PG 10). Wer aber Politik treibt ohne den Willen, die Welt
für Gottes Gerechtigkeit zu gewinnen — wobei wiederum nicht das
Herr, Herr-Sagen zählt, sondern das Tun von Gottes Willen — der
gerät in Gefahr, der Suche nach eigener Macht zu verfallen. «Politik»
im traditionellen Sinne «sucht nicht die Wahrheit, sondern die Macht»
(PG 7).

Wie soll Politik vo dem Horizont des Reiches Gottes betrieben
werden? «Wenn wir die Politik nicht abseits vom Gottesreich ihren
Weg gehen lassen dürfen, wenn wir weder Politik im gewöhnlichen
Sinne treiben dürfen noch Politik dem Teufel überlassen dürfen, dann
scheint nur noch ein Ausweg offen. Dann müssen wir die Politik dem
Gottesreich dienen lassen, dann müssen wir Politik treiben um des
Gottesreiches willen» (PG 13).

Man muß sich klar machen, wie gefährlich eine solche Formulierung
werden konnte: «Politik treiben um des Gottesreiches willen» konnte

53



zur Scheintheokratie eines Innozenz III. oder zum Gotteskriegertum
eines Oliver Cromwell führen; sie konnte zur Losung einer christlichen
Partei führen — der Name war damals vorwiegend von katholischen
Gruppen belegt, aber in der Schweiz begann sich um 1919 die Evangelische

Volkspartei zu formieren, in welcher sich die Pietisten angesichts
der Krisenzeit wieder für Politik zu interessieren begannen. Ragaz
sieht aber in allen solchen Versuchen, die Gesellschaft mit politischen
Mitteln zu christianisieren (oder die Politik zu verchristlichen) die
gleiche Gefahr: «nämlich eine Vermischung von Gottesreich und
Weltreich» (PG 14). Das war jene Fehlentwicklung, die das etablierte
Christentum zu jener starren Religion gemacht und diese dem
lebendigen Christus immer wieder entgegengestellt hatte, und die zu
Recht dem Gericht unterworfen war. Also keine christliche Politik,
keine theokratische Beanspruchung des Staates für das Reich Gottes.

Welcher Weg bleibt dann aber noch übrig, wenn die pietistische
Flucht vor der Politik so gut wie die christliche Politik gleichzeitig
verworfen wurde? Ragaz führt in seinem grundlegenden Vortrag von
Pfingsten 1919 bis zu dieser Aporie, die wir eben dargestellt haben,
und löst dann das Problem, indem er in schlichter Exegese das Verhalten

Jesu und der Propheten gegenüber der Politik prüft. Man sieht an
diesem Vorgehen, nebenbei bemerkt, wie unrecht diejenigen haben, die
ihn als Ideologen bezeichnen, welcher alles aus ein paar leitenden
Ideen herleite; Ragaz reflektierte von der biblischen Botschaft her,
und zwar immer stärker, je älter er wurde.

Die Propheten, so zeigte er, nahmen das politische Leben äußerst
ernst und kämpften für Gottes Gerechtigkeit; sie setzten sich aber in
scharfen Gegensatz zu den Politikern ihrer Zeit, weil sie mit anderen
Mitteln kämpften als diese. «Politik treiben bedeutet für sie nicht, das
Militär vermehren und Festungen bauen, Bündnisse schließen und
Intrigen schmieden, sondern auf das Wort Gottes achten und seinem
Gebote Raum schaffen im Lande» (PG 17). Ihr Ziel ist denn auch
nicht der theokratische Staat, im Gegenteil: «Der Staat hört im Reiche
Gottes auf. Denn das Reich Gottes ist eine freie Familie, die Familie
Gottes, die bloß durch den Willen Gottes verbunden ist und wo nichts
gilt als Gott und der Mensch» (PG 18). Das will heißen, daß schon bei
den Propheten das letzte Ziel eine staatslose Gesellschaft ist, in welcher
die Gewalt, welche der Zwangsorganisation Staat eigen ist, aufgehoben
sein wird. Das Reich Gottes ist «das Gegenteil der Weltreiche. Es ist
nicht in Grenzen eingeschlossen, seine Grenze ist der Wille des
Menschen, der es annehmen oder verwerfen kann. Es weiß nichts von
einem herrschenden Macht- und Zwangsstaate» (PG ebenda).

Wem das noch zu unscharf tönt, der bekommt durch die
Interpretation von Jesu Verhalten eine plastischere Anschauung: In der

54



Versuchungsgeschichte hat Ragaz immer die politische Versuchung
hervorgehoben: Als Satan Jesus anbot, ihm alle Reiche dieser Welt
Untertan zu machen, da bedeutete Jesu Abweisung den Verzicht auf
den politischen Weg, das heißt auf den Weg der Suche nach Macht-
maximierung und auf Durchsetzung des Reiches Gottes mit den Mitteln
der Gewalt. Die gleiche Haltung Jesu zeigt auch die Antwort des Herrn
an die Mutter der Jünger Jacobus und Johannes, die sich einen
Sonderrang für ihre Söhne erbittet, und welcher Jesus antwortet: «Ihr wisset,

daß die Herrscher der Völker diese tyrannisieren und ihre Großen
sie vergewaltigen. So soll es unter Euch nicht sein. Sondern wer unter
Euch groß sein will, der sei alier Diener, und wer unter Euch der erste
sein will, der sei aller Knecht, wie auch des Menschen Sohn nicht
gekommen ist, daß er sich dienen lasse, sondern daß er diene und gebe
sein Leben als Lösegeld für Viele». Ragaz gibt diesem Wort eine politische

Dimension, wenn er es das revolutionärste Wort aller Zeiten nennt
(PG 21). Denn hier erscheint eine zwischenmenschliche Ordnung, in der
man dienen und nicht herrschen will, wo die Liebe und nicht die Macht
die zwischenmenschlichen Relationen regelt, wo gegenseitige Hilfe statt
Ausbeutung und die herrliche Freiheit der Kinder Gottes statt dem
Zwang besteht.

Man muß sich davor hüten, eine solche, durch neue Prinzipien
geregelte Ordnung erst für das Ende der Zeiten zu erwarten. Die
Religiösen Sozialisten haben sie für hier und jetzt erwartet. «Das ist für uns
der Sinn der Geschichte: Nicht daß die beiden Reiche stets nebeneinander

hergehen, in ewig unentschiedenem Kampfe miteinander liegend,
und daß wir unser Herz in beide teilen müßten, dem einen die geistige,
dem anderen die bürgerliche Gerechtigkeit gebend, sondern daß das
eine über das andere siegt und wir ganz dem einen gehören. Wir sehen,
wie das Reich Christi zunächst einmal eine gewaltige Bresche in die
alte Welt legt, indem es den absoluten Anspruch der natürlichen
Lebensformen Familie, Volk, Staat an den Menschen zerbricht Das
Staatsprinzip erhebt von neuem und immer maßloser seine Ansprüche,
aber wir gewahren doch, wie es immer stärker von dem anderen
durchbrochen wird» (PG 21). Man hört in dieser Zukunftshoffnung jene
zentrale Hoffnung heraus, die die Verkündigung der beiden Blumhardt
ausgemacht hat: Jesus siegt!

Das Reich Gottes meint also eine Form des gesellschaftlichen
Lebens, in welcher die gewalthafte Herrschaft des Menschen über den
Menschen aufgehoben und eine freie, herrschaftslose, «familienhafte»
Ordnung an ihre Stelle getreten ist. Das heißt: Ende der Ausbeutung
und Ende des Zwangsstaates.

Es scheint mir auffällig, daß diese Auffassung aus der Exegese
alt- und neutestamentlicher Stellen gewonnen ist — sie erinnert ja an

55



das Marxsche Konzept der Aufhebung des Staates. Noch mehr
allerdings schließt sie sich an das Denken des klassischen Anarchismus
an, einer sozialistischen Bewegung im 19. Jahrhundert, welche von
ihren heutigen Anhängern lieber als libertärer Sozialismus bezeichnet
wird. Die gegenseitige Hilfe ist jenes soziologische Grundgesetz, das
Pjotr Kropotkin der darwinschen Lehre vom Kampf ums Dasein
entgegengestellt hat, und man muß ja immer bedenken, daß schon die
Menschen von 1914 den Staat als Tier aus dem Abgrund verstehen
lernten, obwohl sie den faschistischen und national-sozialistischen Staat
noch nicht kannten, denn jene Generation war immerhin Zeitgenossin
eines weltverzehrenden Ausbruchs von staatlichem Egoismus, eines
epochaltypischen Zusammenbruchs der internationalen Beziehungen
und eines Massenmordes, der aus hegelianischer Staatsvergötterung und
imperialistischem Egoismus der einzelnen Staaten geboren war.

In einer solchen Zeit hatten Christen allen Grund, das altchristliche
Nein zum politischen Weltreich in Erinnerung zu rufen; Anarchisten
hatten wirklich das Recht, einen solchen Staat abzulehnen, wenn er
denn nicht eine Ordnungsfunktion wahrnahm, sondern durch seine
hochgezüchtete Organisation das Chaos und die Brutalität des Völkermordes

heraufführte. Wenn die Aufhebung des Staates als Voraussetzung

für ein menschlicheres Zusammenleben gefordert wurde, dann
war dieses wahrhaftig nur zu verständlich, und wer demgegenüber
Beibehaltung der staatlichen Ordnung forderte, mußte sehr klar argumentieren,

um gegen die nur zu berechtigten Argumente der libertären
Sozialisten aufzukommen: Hatte nicht der Staat im Interesse der besitzenden

Schichten die ausbeuterische Eigentumsordnung immer geschützt,
hatte er nicht den Krieg als schrecklichste Verneinung der Mitmenschlichkeit

organisiert?
Man kann hier natürlich einwenden, man solle nicht das Kind mit

dem Bade ausschütten — im Inzwischen, das heißt im Warten auf die
Fülle des Gottesreiches, brauche es eben die Notorganisation des Staates.

Der anarchistische Protest gegen sie könne uns höchstens die
Gefahren einer solchen, mit Machtmitteln ausgerüsteten Notorganisation
zeigen. Ich finde diesen Einwurf etwas billig, weil diejenigen, die ihn
vorbringen, gewöhnlich auch nicht sagen können, wie man denn den
Staat anbinden soll, damit er seine Grenzen nicht wieder überschreitet
und aus einer Ordnungsmacht zu einer Macht des organisierten
Unrechts wird.

Man sollte es sich also mit dem anarchistischen Protest nicht allzu
leicht machen, sondern lieber auch die aufbauenden Ansätze dieser
Bewegung zur Kenntnis nehmen; vielleicht könnte man dann sogar
ein Mittel entdecken, um den Staat solange zu zähmen, bis das Reich
Gottes in seiner Fülle da ist.

56



Doch zurück zu den Religiösen Sozialisten! Diese Digression* zu
den Anarchisten hin war nötig, denn es ist unverkennbar, daß die
Religiösen Sozialisten viel von ihnen gelernt haben, vor allem von Pierre
Joseph Proudhon, sodann aber auch von Pjotr Kropotkin und von
Gustav Landauer (dazu Martin Buber: Pfade in Utopia, 1950, erweiterte

Neuausgabe unter dem Titel: Der utopische Sozialismus, Köln
1967). (Schluß folgt)

* Abschweifung

Hinweise auf Bücher
Christoph Blumhardt und Friedrich Zündel über Johann Christoph Blumhardt.
Hrsg. Robert Lejeune. 206 Seiten; Fr. 6,80; zu beziehen duroh die Neue
Religiös-soziale Vereinigung, Gartenhofstraße 7, Zürich.

Dieses kleine Buch sollte nicht in Vergessenheit geraten, denn die beiden
Blumhardt bleiben unübersehbar als Zeugen und Botschafter des Reiches
Gottes und des lebendig wirkenden und schaffenden Christus. Sie sind als
solche unendlich bedeutsam. Robert Lejeune hat im Nachwort mit Nachdruck
darauf hingewiesen.

Sie waren und sind für die Sache, die auch die «Neuen Wege» bezeugen

wollen, Begleiter aus der «Wolke der Glaubenszeugen». Ihre auf
den ersten Blick scheinbar pietistische Frömmigkeitssprache sollte den Leser
nicht abhalten, wirklich zu lesen (das heißt ja durch das Wort hindurch auf die
Sache achten!), aufzumerken und zu hören. Sehr bald wird dann deutlich
werden, daß da ein Durchbruch zur Wirklichkeit und Sache des Reiches Gottes
bezeugt wird, wobei das Reich Gottes selbst in Geist und Kraft vertreten wird
wie ganz selten in der Geschichte der Sache Christi.

Und Friedrich Zündel, der Pfarrer in Winterthur und vormalige Ingenieur-
und Mathematikstudent, der Freund von Vater und Sohn Blumhardt, gehört
dazu, wie R. Lejeune in seiner Darstellung zeigt.

Das Buch enthält Ansprachen Zündeis und des jüngeren Blumhardt über
den älteren Blumhardt (Johann Christoph), drei grundlegende Aeußerungen
des Sohnes Blumhardt über seinen Vater, Bezugnahmen auf die Geschichte
des Kampfes um die Sache und die Botschaft aus Andachten und Predigten
des jüngeren (Christoph) Blumhardt und schließlich von diesem «Einige
Gedanken in Erinnerung an meinen Freund Zündel».

Wie immer bildet das Nachwort von Robert Lejeune eine treffliche und
fundierte Darstellung.

Wie ich aus dem Schriftenverzeichnis der Neuen Religiös-sozialen
Vereinigung ersehe, sind nun von der großen vier- (bzw. fünf-)bändigen Gesamtausgabe

der «Predigten, Andaohten und Schriften» des Sohnes Blumhardt
alle Bände bis auf den zweiten («Sterbet, so wird Jesus leben») vergriffen.
Ob nicht eine Neuherausgabe möglich wäre? A. B.

ROBERT JUNGK: Der Atomstaat. Vom Fortschritt in die Unmenschlichkeit.
Kindler Verlag, München 1977, 244 Seiten, Fr. 22.60

Das Buch ist Eugen Kogon gewidmet, dem Verfasser des «SS-Staat». Es fällt
uns sofort die Parallele auf. Die Gewänder wechseln. Die Vemichter der
Freiheit und des Menschentums haben mit der Atomkraft und Atom-Macht sich

57


	Die politische Botschaft des älteren Religiösen Sozialismus und die heutige Lage : die Interpretation der Botschaft vom Reiche Gottes ; Politik vor dem Horizont des Reiches Gottes

